ENTRE PHILOSOPHIE POLITIQUE ET DROIT : LE CAS DE LA
LOI SUR LA LAICITE DE L’ETAT AU QUEBEC

Michel Seymour
Université de Montréal

Jérdme Gosselin-Tapp
Université d’Ottawa

Résumé : L’objectif de cet article est double. Ce texte propose, d’une part, une critique
des fondements normatifs de la Loi sur la laicité de I’Etat mise en place en 2019 au
Québec. Cette discussion s’appuie principalement sur les théses développées dans notre
ouvrage La nation pluraliste : repenser la diversité religieuse au Québec (PUM, 2018).
L’essentiel de notre critique consiste alors a développer un modele de gestion de la
diversité¢ adapté au contexte québécois a partir de la posture libérale républicaine que
John Rawls développe dans ses écrits tardifs. Celle-ci nous permet ensuite de mettre en
¢vidence certains écueils de la conception de la laicité défendue par le gouvernement de
la Coalition Avenir Québec. D’autre part, notre analyse donne aussi lieu a une réflexion
de nature méthodologique sur la maniere dont la philosophie politique peut, de maniére
générale, contribuer a la construction du droit, et ce, en montrant comment notre critique
de la loi n°21 correspond a un exercice d’opérationnalisation de la méthode de 1’équilibre
réfléchi telle qu’elle a été justement congue par Rawls.

Mots-clefs : laicité ; équilibre réfléchi ; Rawls ; laicité ; Québec ; libéralisme politique.



La construction du droit s’articule, en grande partie, autour d’orientations normatives
auxquelles la philosophie politique permet de parvenir. Il faut étre en mesure de
conjuguer les visées prescriptives des principes philosophiques avec les contraintes
juridiques et techniques qui caractérisent toute société de droit. Le regard du philosophe
permet en ce sens de dévoiler, et conséquemment de critiquer, les présupposés derricre
les tendances dans lesquelles s’engagent les 1égislateurs et les juristes.

L’analyse que nous proposons dans cet article a pour objectif de servir d’exemple
permettant d’illustrer cette synergie entre la philosophie et le droit, et ce, en proposant
une ¢tude a la fois juridique et normative de la gestion de la diversité religieuse au
Québec. Au terme de prés de quinze années a débattre de cet enjeu, le premier
gouvernement de la Coalition Avenir Québec (ci-apres CAQ) a mis en place en 2019 une
conception stricte de la laicité par le bais de sa Loi sur la laicité de I’Etat (ci-aprés LLE).
En puisant principalement dans la pensée tardive de John Rawls, nous espérons parvenir
a mettre en évidence les écueils de cette loi tout en justifiant, du méme coup, les bases
d’un cadre alternatif pour penser la laicité.

En plus de cette discussion, ce texte cherche aussi a produire une réflexion plus générale
sur les modalités d’une application dynamique de la philosophie politique au droit, et ce,
en précisant aussi comment notre démarche intellectuelle se structure autour de la
méthode de I’équilibre réfléchi. L’article se divise en trois principales sections. En
présentant d’abord le contexte politico-légal qui sous-tend la question de la diversité
religieuse au Québec, il sera ensuite possible d’introduire dans une deuxiéme section,
certaines considérations méthodologiques permettant de mieux comprendre 1’angle a
partir duquel notre modele inspiré du libéralisme politique de Rawls est susceptible
d’intervenir dans ce débat. Dans une troisiéme section, nous présenterons les grandes
lignes d’une application de ce modéle.

1. Comment en sommes-nous arrivés la ? De la « crise des accommodements »
jusqu’au projet de loi n°21.

L’opérationnalisation de la pensée de Rawls que nous proposons consiste en une mise a
I’épreuve des principes théoriques de son modele pour les adapter a la réalité. La toute
premicre étape de notre entreprise consiste alors en une analyse fine des parametres
empiriques du cas sur lequel nous travaillons. Il y a plus précisément deux aspects du
contexte politico-légal du Québec sur lesquels nous devons rigoureusement revenir dans
le cadre de cet article. D une part, il s’agit de caractériser 1’enjeu philosophique derriere
la « crise des accommodements » au Québec en la situant par rapport aux présupposés
qui ont orienté la tradition jurisprudentielle canadienne en matiére d’accommodements
raisonnables. Ceci nous permet, d’autre part, de mieux comprendre [’horizon
philosophique dans lequel s’inscrit la LLE.

1.1 Une breéve histoire de la « crise des accommodements »




La «crise des accommodements» renvoie au malaise qu’ont suscité certains
accommodements raisonnables dans la société québécoise au tournant des années 2000 et
qui ont entrainé la mise en place, en 2007, de la Commission de consultation sur les
pratiques d'accommodement reliées aux différences culturelles. Le début de cette
« crise » survient lorsque 1’étudiant Multani, issu de la communauté sikhe, s’est opposé
en 2002 a Dl’interdiction de porter son kirpan a I’école imposée par sa commission
scolaire. C’est en quelque sorte a cette « crise » que chercheront ensuite a répondre
successivement les lois et les projets de lois suivants : celui de la ministre libérale
Kathleen Weil en 2011, le projet de Charte des valeurs du Parti Québécois en 20132, la
loi n°62 du gouvernement de Philippe Couillard® et finalement la LLE adoptée en 2019
par le gouvernement formé par la CAQ*. Pour nous, et d’ailleurs ¢’est que nous tentons
de montrer dans cet article, la question de la gestion de la diversité au Québec n’est pas
close et il faudra impérativement abroger I’actuelle Loi sur la laicité de I’Etat.

Pour bien saisir la teneur et les origines de cet épisode de I’histoire québécoise, il
faut toutefois faire un pas en arriére, et revenir d’abord sur les fondements juridiques des
accommodements religieux au Canada. Ce dispositif est le fruit de la convergence entre
deux courants, théoriquement distincts, de I’histoire jurisprudentielle canadienne qui
remontent aux années 1980. D’un coOté, nous avons 1’obligation d’accommodement
découlant de la conception canadienne du droit a I’égalité et, de I’autre coté, la tradition
jurisprudentielle canadienne en matiére de liberté religieuse. On se réfere généralement,
en tant que point de départ de la jurisprudence canadienne, a I’arrét 1’arrét Big M Drug
Mar?® rendu en avril 1985. En décembre de la méme année, la Cour supréme sera aussi
amenée a se prononcer, dans le cadre de ’arrét Simpsons-Sears®, sur un cas de
discrimination portant sur une pratique religieuse. L importance que revét ce dernier arrét
ne concerne pas tant I’évolution du droit a la religion au Canada, que '« obligation »

' Projet de loi n°94, Loi établissant les balises encadrant les demandes d’accommodement dans
[’Administration gouvernementale et dans certains établissements, 1" session, 39° législature, Québec,
2010.

2 Projet de loi n°60, Charte affirmant les valeurs de laicité et de neutralité religieuse de I’Etat ainsi que
d’égalité entre les femmes et les hommes et encadrant les demandes d’accommodement, 1% session, 40°
législature, Québec, 2013.

3 Loi n°62, Loi favorisant le respect de la neutralité religieuse de I’Etat et visant notamment a encadrer les
demandes d’accommodements pour un motif religieux dans certains organismes, 1™ session, 41°
législature, Québec, 2017.

4 Loi n°21, Loi sur la laicité de I’Etat, 1™ session, 42° législature, Québec, 2019.

5 R. c. Big M Drug Mart Ltd, [1985] 1 R.C.S. 295. Une entreprise a été accusée de s’étre livrée a la vente
de marchandises le dimanche, contrevenant ainsi a la Loi fédérale sur I’observance du dimanche. Dans le
cadre de ce proces, la Cour supréme invalidera finalement cette derniére loi. Il s’agit d’un moment
historique de la jurisprudence canadienne en matiére de droits religieux, car cet arrét reconnait, pour la
toute premiére fois, que I’Etat canadien « ne doi[t] pas faire d’un précepte ou d’une pratique propre a une
religion donnée — méme celle de la majorité — une norme contraignante pour tous les citoyens » (Maclure et
Taylor, 2010, p. 64).

® Commission ontarienne des droits de la personne (O’Malley) c. Simpsons-Sears, [1985] 2 R.C.S. 536.
Cette cause oppose une employée d’un magasin de vente au détail a son employeur. Ce dernier exigeait de
I’appelante qu’elle travaille parfois le vendredi soir et le samedi. Or, celle-ci adhérait a I'église adventiste du
septiéme jour qui prescrit I’observance stricte du sabbat. Le respect de son horaire de travail entrait donc en
conflit avec ses croyances religieuses. La Cour supréme reconnait que cette situation impliquait une
« discrimination par suite d'un effet préjudiciable » a son égard (cf- par. 12).



d’accommodement qu’il introduit dans le droit canadien en reconnaissant 1’obligation
pour une entreprise de prendre des mesures pour éviter la discrimination induite par
« I’effet préjudiciable » de I’horaire de travail sur la liberté de religion de I'une de ses
employés’. Une autre construction juridique importante est introduite dans Ila
jurisprudence canadienne par cet arrét: celle de la « contrainte excessive ». Un
accommodement est dit obligatoire pourvu que celui-ci « ne cause [pas] une contrainte
excessive ». Autrement dit, il faut que cet accommodement soit raisonnable. L’évaluation
de la raisonnabilit¢ d’un accommodement, par le biais de I’idée de « contrainte
excessive », sera précisée a I’aide de quatre critéres introduits dans un arrét subséquent® :

(1) en vertu du coftit financier ;

(1) lorsqu’il y a atteinte a une convention collective ou au moral personnel ;

(iii))  en fonction du niveau d’interchangeabilité des effectifs et des installations ;
(iv)pour des raisons de sécurité.

11 est toutefois important d’insister ici plus rigoureusement sur la distinction conceptuelle,
que nous avons précédemment introduite, entre 1’obligation d’accommodement en soi et
I’évolution du droit a la religion, méme si ces deux trajectoires jurisprudentielles ont
sensiblement le méme point de départ et qu’elles ont évoluée, du méme coup,
conjointement. En fait, 1’obligation d’accommodement, en tant que « conséquence
naturelle du droit a I’égalité », implique une « application potentielle de ce concept a
I’ensemble des motifs de discrimination interdits par la 1oi® » (Bosset, 2007). Au Québec,
cette extension de I’obligation d’accommodement s’est notamment traduite par une
obligation de tenir compte des personnes handicapées!'®. Le droit a la religion, quant a lui,
porté par la complexité et la diversit¢é des demandes d’accommodements qui se
présenteront a la suite de Iarrét Simpsons-Sears, subira aussi ses propres transformations
au gré des quelques cas qui se rendront en Cour supréme. Il convient d’ailleurs d’en
souligner un en particulier parmi ceux-ci : le critére « croyance sincére » a été établi en
2004 dans l'arrét Amselem'' comme outil pour évaluer la légitimité d’une demande
d’accommodement.

La subjectivit¢ de ce critere, en plus de la multiplication des demandes
d’accommodements au tournant des années 2000, aura d’ailleurs pour effet de générer,

7 « Dans le cas de la discrimination par suite d'un effet préjudiciable, 'employeur a l'obligation de prendre des
mesures raisonnables pour s'entendre a moins que cela ne cause une contrainte excessive a l'exploitation de son
entreprise ». Voir : Commission ontarienne des droits de la personne (O’Malley) c. Simpsons-Sears, [1985]
2 R.C.S. 536.

8 Central Alberta Dairy Pool c. Alberta (Commission des droits de la personne).

° Pour une liste plus compléte de ces motifs potentiels, il est possible de se référer a I’article 10 de la Charte
québécoise des droits et libertés de la personne : « Toute personne a droit & la reconnaissance et a
I’exercice, en pleine égalité, des droits et libertés de la personne, sans distinction, exclusion ou préférence
fondée sur la race, la couleur, le sexe, I’identité ou I’expression de genre, la grossesse, 1’orientation
sexuelle, 1’¢état civil, I’age sauf dans la mesure prévue par la loi, la religion, les convictions politiques, la
langue, 1’origine ethnique ou nationale, la condition sociale, le handicap ou I’utilisation d’un moyen pour
pallier ce handicap. Il y a discrimination lorsqu’une telle distinction, exclusion ou préférence a pour effet
de détruire ou de compromettre ce droit. »

19 Voir, par exemple, Morel c. Corporation de Saint-Sylvestre, [1987], D.L.Q. 391.

! Syndicat Northcrest c. Amselem, [2004] 2 S.C.R. 551, 2004 SCC 47.



dans la société québécoise, le sentiment que les demandes d’accommodements sont
traitées de maniére « arbitraire »'> de méme que I’'impression que la tradition
jurisprudentielle canadienne accorde une primauté a la liberté de religion sur les autres
droits. Une certaine « hiérarchie des droits » dans le systeme canadien sera d’ailleurs
mise en lumiére par certains juristes, notamment Louis-Philippe Lampron et Jean-
Frangois Gaudreault-Desbiens (Gaudreault-Desbiens, 2007 ; Lampron, 2012). Pour
certains, I’approche « subjectiviste »!* empruntée par la jurisprudence canadienne en
matiere de liberté religieuse trahirait méme indirectement une absence de distinction
entre les revendications strictement religieuses et celles de nature culturelle (Gaudreault-
Desbiens, 2007, p.264-265). Selon cette vision des choses, le kirpan ne serait, par
exemple, qu'une coutume au sein de la communauté sikhe. Ou encore, le foulard ne ferait
que refléter une éthique de la pudeur. Suivant la méme logique, la demande que les
fenétres du YMCA soient givrées pour éviter que les jeunes €léves juifs masculins soient
déconcentrés par les tenues légeres des jeunes femmes dans le gym se situant de 1’autre
coté de la rue ne ferait que traduire les meeurs puritaines de certains membres de la
communauté juive.

Du point de vue de I’opinion publique, il n’est alors pas étonnant que plusieurs
cas d’accommodements aient été trés mal recus dans la société québécoise. Le cas de
I’étudiant Multani aura été en quelque sorte I’élément déclencheur d’une profonde
controverse entourant la gestion de la diversité religieuse, qui est, en outre, toujours non
résolue de nos jours. La « crise des accommodements » est en ce sens venue souffler sur
les braises de 1’aversion québécoise a I’égard du multiculturalisme, et ce, compte tenu de
ces impressions qui se sont installées peu a peu dans 1’opinion publique québécoise. Pour
le résumer de maniére un peu plus schématique, le contexte plus large dans lequel
s’inscrit la « crise des accommodements » est le suivant. Plusieurs pensent que la
pérennité du peuple québécois n’est pas garantie dans le contexte nord-américain
notamment caractérisé par la pression socio-économique exercée par 1’anglais. Plusieurs
en viennent aussi a penser que la jurisprudence canadienne induit une certaine
« hiérarchie des droits » accordant une primauté du droit a la religion sur les autres droits
fondamentaux!. En plus, la tendance « subjectiviste » du droit canadien en matiére de

12 Sur cette question, voir les travaux de la juriste Anne lavarone-Turcotte (Iavarone-Turcotte, 2017).

13 Le critére de « croyance sincére » introduit par 1’arrét Amselem n’a été approuvé que par cinq des neuf
juges de la CSC. Certaines limites objectives sont apparues dans son application, notamment dans une
récente cause, entendue par la Cour supérieure du Québec, qui opposait une adepte du pastafarisme a la
Société de I’assurance automobile du Québec (ci-apres SAAQ). En fait, ce litige découle du fait que la
SAAQ ait refusé que la demanderesse porte un chapeau de pirate sur sa photographie de permis de
conduire. Or, méme si la demanderesse prétendait avoir une « une croyance sincere qu'elle doit porter
l'attirail de pirate », la Cour supérieure du Québec a tout de méme conclu que, puisque « le Church of the
Flying Spaghetti Monster est un mouvement social qui permet a ceux qui y adhérent de questionner, bien
que de fagon particulicrement loufoque, certains des éléments qui constituent l'assise de plusieurs religions
», cette cause « ne soul[evait] aucune réelle question de charte ». Voir Narayana c. Société de I'assurance
automobile du Québec, [2015] QCCS 4636.

14 Cette thése selon laquelle la tradition jurisprudentielle canadienne induirait une hiérarchie des droits
accordant la primauté des libertés religieuses par rapport aux autres droits fondamentaux ne fait toutefois
pas consensus parmi les juristes. D’aucuns considerent plutot que 1’arrét Trinity Western University (TWU)
(Law Society of British Columbia c. Trinity Western University, [2018] 2 RCS 293) serait une illustration
de la primauté absolue qui est accordée aux droits a 1’égalité en vertu de la section 15 de la Charte



liberté religieuse est percue comme ne parvenant pas toujours a distinguer les
revendications fonci¢rement religieuses de celles qui sont de nature culturelle. Dans un
tel contexte, il n’est pas surprenant que la question des accommodements religieux soit
venue réactiver I’inquié¢tude identitaire du peuple québécois.

C’est d’ailleurs en réponse a cette derniere inquiétude que s’inscrivent les travaux
de Bouchard sur I’interculturalisme (voir, entre autres, Bouchard, 2012). C’est aussi en
partie en réponse a cette inquiétude que nous avons développé notre approche libérale
républicaine dans notre ouvrage La nation pluraliste (PUM, 2018). Nous traiterons plus
directement de cette approche dans les prochaines sections de I’article. Il convient
d’abord de revenir plus rigoureusement sur le contexte philosophique qui a mené a
I’adoption en 2019 de la LLE.

1.2 La perspective étroitement politique de la CAQ et son projet de loi n°21

La stratégie empruntée par la CAQ a été celle d’instrumentaliser I’inquiétude identitaire
du peuple québécois, alimentée par le contexte de la « crise des accommodements », en
mettant de I’avant une vision non seulement contradictoire, mais surtout liberticide, de la
laicité. Dans la suite de cet article, nous montrons sous quels angles il est possible de voir
que cette 1égislation comporte de profondes apories sur le plan conceptuel. L’approche de
la CAQ est en ce sens étroitement politique et, ainsi, ne représente d’aucune manicre une
réponse appropriée a la tension philosophique fondamentale qui structure ce débat.
L’approche rawlsienne que nous proposons dans les prochaines sections de cet article
vise a fournir une porte de sortie a 1’opposition qui s’est installée dans le débat public
entre 1’approche multiculturaliste et une autre conception du vivre-ensemble importée de
France : I’approche républicaine « jacobine ».

La vision républicaine « jacobine »'*> du vivre-ensemble a été introduite dans le
débat public au Québec via les défenseurs d’une conception stricte de la laicité, et c’est

canadienne des droits et libertés. En ne reconnaissant pas certaines prescriptions controversées du
Community Covenant Agreement de la TWU comme des exigences absolument nécessaires dans le
christianisme, la Cour supréme semble effectivement privilégier une interprétation de la doctrine chrétienne
qui soit compatible avec le droit a I’égalité. Cette intervention herméneutique serait deés lors potentiellement
symptomatique d’une hiérarchie des droits accordant une primauté aux droits a 1’égalité, et non aux libertés
religieuses. A ce sujet, les travaux de Matthew P. Harrington mettent d’ailleurs aussi en évidence un telle
tradition interprétative en maticre de religion, & 1’ceuvre notamment dés 1’affaire Bruker c¢. Marcovitz
([2007] 3 SCR 607) opposant deux époux dans le cadre d’un divorce religicux, qui refléte cette
«disposition a interpréter les doctrines religieuses de manicre a prioriser 1’égalité » (Harrington, 2019,
p. 341, notre traduction). Ceci dit, méme si une certaine primauté est en effet accordée aux interprétations
des doctrines religieuses compatibles avec les droits a 1’égalité, I’impression laissée par les arréts Amselem
et Multani dans 1’opinion publique québécoise n’en demeure pas moins a 1’origine de la frilosité manifeste
qu’entretient la société québécoise a I’égard des accommodements religieux. Dans le cadre de cet article,
nous ne prétendons trancher en faveur de I’une ou I’autre de ces deux interprétations de la hiérarchie des
droits au Canada. Ce que nous proposons de faire est seculement de prendre au sérieux cette préoccupation
dans la société québécoise sans pour autant négliger les droits des minorités.

15 Nous parlons bel et bien ici d’un républicanisme que ’on peut qualifier « jacobin », car il s’agit d’un
modéele qui, comme nous le verrons, « tient a priori pour suspecte toutes les manifestations de la différence,
toute forme de pluralisme et de particularité » (Spitz, 2004, p. 112). A ce sujet, voir notamment le chapitre
4 de notre livre (Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 121-162).



aussi cette vision du vivre-ensemble qui sous-tend le projet de loi n°21. Pour bien
comprendre en quoi consiste cet autre pole du débat public québécois, il y a lieu de
présenter brievement I’approche frangaise en matiere de gestion de la diversité religieuse.
Méme si la « dissociation institutionnelle » compléte entre la religion et I’Etat remonte,
en France, a ’adoption de la loi du 9 décembre 1905 concernant la séparation des Eglises
et de I’Etat (Baubérot, 2000, p. 78)'°, il est important de savoir que le discours entourant
la laicité s’y est grandement radicalisé depuis la fin des années 1980, notamment a la
suite de I’incident du collége de Creil, en 1989, ou trois étudiantes ont été expulsées pour
avoir refusé de retirer leur foulard musulman. Sans entrer dans toutes les nuances de
I’histoire de la laicité en France, rappelons néanmoins ici que le Conseil d’Etat, dans un
avis émis le 3 mai 2000, rappelait que les enseignants, comme tous les fonctionnaires de
I’Etat, ne doivent pas porter de signes religieux'”. Rappelons aussi que le rapport de la
commission Stasi, publié en 2003, y a consacré le principe de '« effacement de la
différence » comme condition nécessaire « a l’intégration et a la cohésion sociale »
(Maclure et Taylor, 2010, p. 44). Ce principe représente la pierre angulaire de la laicité
stricte a la francaise. Cette version dopée du républicanisme francgais s’est ensuite traduite
par certaines politiques publiques hautement médiatisées, notamment la loi du 15 mars
2004'% et la loi du 11 octobre 2010'. Bien sir, et pour étre tout a fait rigoureux, il
convient de souligner que le cadre juridique « strict » de la laicité en France comporte
plusieurs exceptions, notamment le fait que les anciens concordats sont encore en
application dans certaines régions de France et qu’il y a en plus des différents de laicité
en vigueur dans les DROM-COM (c’est-a-dire les départements et régions d’outre-mer et
les collectivités d’outre-mer) (a ce sujet, voir Koussens, 2015). Cela dit, s’agissant de la
présence de signes religieux dans la fonction publique, le modéle francais a été importé
non seulement dans le débat public au Québec, mais aussi a 1’échelle de 1’Union
européenne. On assiste d’ailleurs a une propagation de cette conception républicaine
« jacobine » de la laicité a I’international : en 2019, par exemple, une politique de laicité
stricte a d’abord été adoptée dans le Canton de Genéve en Suisse?®, puis au Québec?!,
pour ne nommer que ces deux cas. A cet égard, il convient de rappeler deux arréts
importants, qui auront contribué a la diffusion internationale des principes du
républicanisme « jacobin ». Premiérement, il y a eu I’arrét Ebrahimian c. France?? rendu
en 2015 par la Cour européenne des droits de I’homme, portant sur le cas du licenciement
d’une agente de la fonction publique hospitaliere qui avait refusé de retirer son foulard
musulman. La CEDH a conclu que ce congédiement ne constituait pas une violation de
I’article 9 de la Convention de sauvegarde des droits de I’homme et des libertés
fondamentales, contrairement a ce que la requérante alléguait. Deuxiémement, il y a aussi
le jugement Samira Achbita ¢. G4S Secure Solutions®* de la Cour de justice de I’Union

16 A propos de I’histoire de la laicité en France, voir les autres travaux de Jean Baubérot et de Micheline
Milot (Baubérot, 2018 ; Baubérot et Milot, 2011).

17 Conseil d’Etat (2000), « Avis du 3 mai 2000, requéte numéro 217017 ».

18 Loi n°2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laicité, le port de signes ou de
tenues manifestant ostensiblement une appartenance religieuse dans les écoles, colléges et lycées publics.

19 Loi n°2010-1192 du 11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans 1’espace public.

20 1 i sur la laicité de I’Etat ; A 2 75, le 09.03.2019.

21 Loi n°21, Loi sur la laicité de I’Etat, 1" session, 42 législature, Québec, 2019.

22 Ebrahimian c. France, no 64846/11, § 64, CEDH 2015.

23 Samira Achbita c. G4S Secure Solutions NV, C-157/15, § 10, CJUE 2017.



européenne d’avril 2017, ou a été reconnu le droit, pour les employeurs, d’imposer des
tenues vestimentaires et d’interdire les signes religieux.

Retenons ici que le débat public au Québec, depuis la « crise des
accommodements », est tiraillé entre ces deux influences : celle du multiculturalisme
canadien et celle du républicanisme « jacobin ». En réponse au statut quo que représente
le multiculturalisme canadien, le modele d’inspiration francaise est souvent présenté
comme une fagon de répondre a I’inquiétude identitaire des Québécois. Or, la laicité
stricte a la francaise est aussi vivement critiquée pour son caractére €minemment
liberticide a 1’égard des minorités issues de I’immigration. Cette tension est d’ailleurs
bien visible dans les médias. Pensons, par exemple, au « Manifeste pour un Québec
pluraliste », faisant la promotion d’un mod¢le de laicité « ouverte », et a la « Déclaration
des Intellectuels pour la laicité », souscrivant plutét a une conception « stricte » de la
laicité, qui se sont succédés en février et mars 2010 dans le journal Le Devoir.

Suite aux échecs successifs du projet de loi de la ministre libérale Kathleen Weil
en 201124, du projet de Charte des valeurs du Parti Québécois en 201325, et de la loi n°62
du gouvernement de Philippe Couillard?®, le gouvernement de Frangois Legault s’est, a
son tour, engagé a mettre fin au débat sur la gestion de la diversité au Québec par son
projet de loi n°21. Ce dernier aura d’ailleurs donné lieu a une trés courte commission
parlementaire d’une durée de six jours seulement. Le premier gouvernement de la CAQ a
fait usage du baillon pour adopter le projet avant I’ét¢ 2019. Cette loi incorpore en plus
une clause dérogatoire le mettant a 1’abri de poursuites faites en vertu des chartes
québécoise et canadienne des droits et libertés. Il prévoyait méme une modification a la
charte québécoise. Ainsi, en plus du Parti Libéral du Québec, de Québec solidaire et du
Parti Vert du Québec, plusieurs associations ont aussi pris position contre le projet de loi
n°21. Mentionnons au passage la Commission des droits de la personne et des droits de la
jeunesse, le Barreau du Québec, 1’Association des juristes progressistes, la Ligue des
Droits et Libertés, Amnistie Internationale Canada francophone, la Ville de Montréal,
la CSN, la Fédération autonome de l'enseignement, la Fédération nationales des
enseignants et enseignantes du Québec, la Fédération des femmes du Québec,
I’ Association des Musulmans et des Arabes pour la laicité au Québec, le Centre Justice et
foi, le Christian Jewish Dialogue of Montreal, ainsi que des commissions scolaires.

Par ailleurs, méme si ceux qui sont en faveur la LLE peuvent se réjouir d'étre en
plus grand nombre, il y a tout de méme lieu de croire qu’un tel recours a 1’opinion
majoritaire trahisse en fait une faible compréhension de ce qu'est un Etat de droit, dont
I'une des fonctions essentielles est de protéger les minorités contre la tyrannie de la

24 Projet de loi n°94, Loi établissant les balises encadrant les demandes d’accommodement dans
[’Administration gouvernementale et dans certains établissements, 1" session, 39° législature, Québec,
2010.

25 Projet de loi n°60, Charte affirmant les valeurs de laicité et de neutralité religieuse de I’Etat ainsi que
d’égalité entre les femmes et les hommes et encadrant les demandes d’accommodement, 1% session, 40°
législature, Québec, 2013.

26 Loi n°62, Loi favorisant le respect de la neutralité religieuse de I’Etat et visant notamment a encadrer les
demandes d’accommodements pour un motif religieux dans certains organismes, 1™ session, 41°
législature, Québec, 2017.



majorité. Le recours a une disposition dérogatoire est particulierement problématique
lorsqu’il s’agit de soustraire une législation affectant les minorités a 1’application d’une
charte visant justement a les protéger. L’essentiel de notre argument rawlsien vise
néanmoins a montrer qu’il est possible de conjuguer une certaine conception de la laicité
avec les droits des minorités, et qu’il n’y a conséquemment pas lieu de s’opposer a priori
complétement a toute législation entourant la gestion de la diversité religieuse,
contrairement a ce que font la plupart des partisans d’une approche strictement
multiculturaliste.

Comment et pourquoi le Québec en est-il venu a élire un gouvernement de la
CAQ et a se ranger derricre les principes de la LLE ? Nous ’avons bien montré dans cette
premicre section de ’article : les débats amorcés depuis une douzaine d’années mettent
en jeu la question nationale québécoise et non seulement la place de la religion dans notre
société. Si le débat sur la place de la religion est si intense, c’est parce qu’il souléve des
enjeux identitaires. Depuis quelques années, un glissement semble toutefois s’étre opéré
au sein du nationalisme québécois, car la défense du peuple québécois s'est peu a peu
confondue avec la défense de sa majorité francophone (et de ceux qui y convergent en s'y
intégrant et assimilant). Il importe certes d'assurer l'affirmation nationale du peuple
québécois dans son ensemble ainsi que sa reconnaissance. Un total désintérét pour cet
enjeu identitaire fondamental fait perdre de la crédibilité¢ a toute idée de protection des
minorités. Autrement dit, pour étre crédible dans la défense des droits des minorités, il
faut dans un méme ¢élan étre absolument sensible et ne pas faire la sourde oreille au
besoin d'affirmation et de reconnaissance du peuple québécois, qui est minoritaire au
Canada et en Amérique du Nord. Ceux qui ignorent la question nationale, qui y sont
indifférents ou qui estiment que l'identit¢ nationale québécoise est déja suffisamment
affirmée ne contribuent en rien a apaiser les tensions. Au contraire, ils jettent de 1'huile
sur le feu. En ce sens, il faut tenir compte du besoin de fixer les régles du vivre ensemble
du peuple québécois, mais cela ne doit pas aller a 'encontre des régles constitutionnelles
que l'on s'est déja données et qui sont inscrites dans la charte des droits et libertés. Or,
I’approche d’inspiration rawlsienne que nous proposons est en mesure de conjuguer ces
deux types de préoccupations au sein d’une seule et unique conception de la laicité.

2. De la spéculation a I’application : comment opérationnaliser Rawls ?
Y Pp P

Avant d’aborder plus directement la question de la gestion de la diversité d’un point de
vue rawlsien, il y a d’abord lieu de se préter a une réflexion de nature méthodologique
entourant la maniére dont nous entrevoyons la relation entre le droit et la philosophie.
Nous tenterons plus précisément de montrer, dans cette deuxiéme section de I’article, que
le modele rawlsien est un cadre tout indiqué pour entreprendre une application de la
philosophie politique au droit, et ce, malgré le fait que la pensée de Rawls ait la
réputation d'étre abstraite, et peu portée vers 'application. Pour ce faire, nous proposons
de souligner I'importance de la méthodologie utilisée par Rawls lui-méme afin de
montrer de quelle maniére il est possible de concevoir une telle mise en application de
son mod¢le.

2.1 Trois chemins vers les principes de justice




Rawls emprunte, dans ses écrits tardifs?’, trois différentes stratégies argumentatives pour
parvenir a ses principes de justice. Il est possible de classer ces trois stratégies en deux
principales catégories : nous avons, d'un coté, le dispositif monologique qu'est le voile
d'ignorance, et de l'autre coté, les chemins dialogiques que sont le comsensus par
recoupement et l'usage public de la raison. Ces différentes stratégies sont autant de facons
de s’approcher de 1’idéal de la stabilité politique.

Il y a donc chez Rawls, dans un premier lieu, une proposition de chemin
monologique pour parvenir aux principes de justice : l'expérience de pensée qu'est la
position originelle. Dans Libéralisme politique, Rawls propose une version dite
« épaisse » (ou parfois aussi « maximale ») du voile d’ignorance (Rawls, 1995a, p. 49),
afin de corriger le biais compréhensif de la premicre version, telle que congue dans
Théorie de la justice. Le constructivisme moral et politique du « deuxieme Rawls »
(Audard, 2007, p. 169, 223) propose un voile d’ignorance €pais pour prendre acte du
pluralisme irréductible des doctrines compréhensives défendues par des personnes qui
sont elles-mémes respectueuses des autres. Notons ici que la valeur fondamentale du
libéralisme politique de Rawls aprés 1985 (soit apres la publication de l'article « Justice
as Fairness : Political not Metaphysical ») n’est plus I’autonomie individuelle, mais bien
la tolérance congue comme respect (Rawls, 1985 ; Seymour, 2008, p. 164). Ce faisant,
Rawls ne congoit plus la personne comme autonome et « antérieure a ses fins » (cette
formule est originellement tirée de Sandel, 1984, p. 84-85, notre traduction). Sa position
originelle prend, comme point de départ, une certaine autoreprésentation politique de la
personne, comprise comme citoyen, qui est ensuite « un élément d’une procédure
raisonnable de construction dont le résultat détermine le contenu des principes premiers
de justice » (Rawls, 1995a, p. 75). Le voile d’ignorance doit étre épais justement pour
prendre acte du pluralisme irréductible et raisonnable des conceptions philosophiques et
métaphysiques de la personne qui sont présentes dans la société. La position originelle
demeure toutefois une expérience de pensée purement spéculative qui ne mobilise que
des décideurs abstraits et c’est en ce sens que le dispositif que représente le voile
d'ignorance illustre bien qu’un premier chemin, de nature monologique, proposé par
Rawls afin de parvenir aux principes de justice.

27 La perspective que nous empruntons s’appuie sur une certaine lecture de Rawls qui voit une rupture
importante entre sa pensée d’avant et apres son article de 1985. Cette interprétation ne fait toutefois pas
consensus parmi ses commentateurs. Anthony Simon Laden fait notamment partie de ceux qui ont
justement tenté de montrer une certaine continuité entre Théorie de la justice et Libéralisme politique. A
ses yeux, le virage de 1985 «ne serait pas de nature méthodologique, mais consisterait plutdt en une
clarification de la finalité [de Théorie de la justice] et de ce qui est nécessaire pour 1’atteindre » (Laden,
2003, p. 386-387, notre traduction). Nous considérons toutefois que cette autre interprétation ne prend pas
suffisamment en considération I’ensemble des écrits tardifs de Rawls. Des modifications importantes sont
tout d’abord introduites dans le déploiement de la méthode du voile d’ignorance, puisque celle-ci prend
désormais appui sur une conception politique de la personne, et non plus sur une conception métaphysique.
Laden néglige aussi I’importance de Paix et démocratie pour pleinement apprécier I’évolution de sa pensée.
En I’occurrence, la seconde application de la notion de justice met désormais en scéne des représentants des
peuples et non plus des représentants des Etats. Or, puisque les deux applications de la justice se font dans
des modéles simplifiés, cela va entrainer dans le contexte d’une société réelle complexe la cohabitation des
droits de la personne et des droits des peuples.

10



Cependant, pour parvenir a une stabilité politique digne de ce nom, les principes de
justice ne doivent pas étre validés seulement de manicre strictement monologique. Méme
si le voile d’ignorance est désormais a concevoir comme épais et qu’il s’appuie sur une
conception politique de la personne, cela est insuffisant. Pour bien le comprendre, il y a
lieu de souligner certains éléments du débat de 1995 entre Rawls et Jiirgen Habermas?®,
Dans son texte paru dans The Journal of Philosophy, Habermas est ouvertement critique
de la procédure de la position originelle telle que proposée par Rawls, et ce, a cause de sa
dimension strictement spéculative et monologique (Habermas, 1997, p. 29). Or, dans sa
réponse a Habermas, Rawls admet qu'il n'est pas adéquat de poser le probleme de
I’acceptation réelle des principes en présupposant une validité épistémique établie sur des
bases strictement monologiques. C'est en ce sens que nous avons affaire a deux niveaux
de théorisation distincts, mais tout de méme compatibles. Le premier niveau serait celui
qui reléve de la procédure strictement spéculative qu’est la position originelle. Il devrait
toutefois y avoir aussi un second niveau de théorisation dans lequel les principes doivent
étre soumis au débat public dans le but de parvenir & un consensus par recoupement,
c’est-a-dire un consensus sincere et stable « entre doctrines compréhensives raisonnables
» autour d’une certaine « conception politique » a partir d’arguments fondés sur la seule
raison publique (Rawls, 1995a, p. 171-172). Les principes obtenus a la premicre étape
n'ont alors qu'une valeur strictement heuristique et jouent ainsi le role de catalyseur de
consensus.

Le méme type de contraintes applicables a la méthode du voile d’ignorance va
s’appliquer a I'idée de comsensus par recoupement. Pour respecter le pluralisme
irréductible des conceptions morales, religieuses et métaphysiques, il fallait que le voile
soit épais. De la méme manicre, pour respecter ce pluralisme irréductible, il faut que les
doctrines compréhensives soient raisonnables et donc elles-mémes respectueuses de ce
pluralisme. Autrement dit, selon Rawls, il est impossible de parvenir a un consensus
véritable dans une société caractérisée par une diversité irréductible de points de vue si
notre démarche prend appui sur les doctrines que nous considérons personnellement
comme vraies. Les doctrines compréhensives acceptables ne doivent pas étre celles que
nous considérons comme vraies, mais bien celles qui sont raisonnables, et donc
respectueuses des doctrines alternatives.

Un troisiéme niveau de théorisation permet de nous rapprocher encore plus de
I’idéal de la stabilité politique. Il s’agit de parvenir a justifier les principes de justice en
s’appuyant seulement sur des arguments faisant appel a la raison publique. Une fois que
le voile d’ignorance est levé, il ne suffit pas de rechercher seulement les principes se
trouvant a I’intersection des différentes doctrines compréhensives. S’en tenir a ce niveau
ne nécessiterait pas de prendre ses distances a 1’égard de notre doctrine compréhensive
préférée. 11 faut étre en mesure de justifier les principes sans le recours a une doctrine

28 Nous faisons ici référence aux deux textes parus dans The Journal of Philosophy (Habermas, 1995 ;
Rawls, 1995b), de méme qu’a un second texte d'Habermas (Habermas, 1998), écrit en réponse a la réplique
de Rawls, comme il coutume de le faire dans la littérature secondaire méme si celui-ci n'a pas été publié¢
dans le méme journal et en méme temps que les deux autres. Dans le cadre de cet article toutefois, nous
nous référons a la traduction frangaise de ces trois textes, voir Jiirgen Habermas et John Rawls, Débat sur
la justice politique, Paris, Editions du Cerf, 1997, 187 p.

11



compréhensive particuliére. Plus exactement, le pluralisme irréductible et raisonnable des
conceptions ne fait pas qu’affecter la morale, la religion et la métaphysique. Il intervient
¢galement au niveau des philosophies politiques elles-mémes et plus spécifiquement au
niveau des théories de la justice. Les différentes théories de la justice sont trés souvent
I’expression de particularismes culturels. Il faut réaliser que nos jugements sont souvent
porteurs du fardeau les associant a une doctrine compréhensive particuliere (il s’agit de
I’idée de « burden of judgment »). Combiné¢ a la prise en compte du pluralisme
irréductible des conceptions, il appert que la seule facon de parvenir a un argument fondé
sur la raison publique est de pratiquer la méthode de I’évitement a 1’égard de la doctrine
compréhensive a laquelle nous souhaiterions adhérer. Cette méthode reflete elle aussi le
respect de la diversité irréductible qui caractérise nos sociétés démocratiques. En puisant
dans notre tradition politique, en tenant compte des différentes cultures politiques, il faut
procéder a un arbitrage qui s’affranchit de tout particularisme, tout en tenant compte et en
respectant les différents particularismes.

Pour donner un exemple illustrant ce qui vient d’étre mentionné, on peut se
rapporter au débat qui oppose les libéraux individualistes aux philosophes
communautariens. Cet exemple n’est pas anodin puisque Rawls cherche dans Libéralisme
politique et dans Paix et démocratie a harmoniser ces deux perspectives. Les philosophes
individualistes avancent une conception de la personne comme antérieure a ses fins. Ils
voient dans la personne individuelle une source ultime de revendications morales valides
et ils considérent I’autonomie individuelle comme une valeur fondamentale. Les
philosophes communautariens soutiennent que la personne peut étre définie par les
croyances, les valeurs, les finalités et les projets qu’elle hérite de sa communauté
d’appartenance. Ils estiment pour cette raison que la communauté est une source ultime
de réclamations morales valides. Ils considérent enfin que le bien commun est une valeur
fondamentale. Pour Rawls, ces approches, libérales individualiste et communautarienne,
sont deux particularismes également respectables, mais la bonne approche est celle qui
parvient a surplomber ces deux doctrines pour en tenir compte.

Et qui plus est, ces deux positions ne sont pas incompatibles, car on peut respecter
les deux conceptions de la personne, admettre que I’individu et la communauté sont deux
sources ultimes de revendications morales valides et que 1’autonomie individuelle et le
bien commun sont des valeurs également fondamentales. En somme, 1’exigence d’un
argument fond¢ sur la raison publique requiert de se sortir de son propre particularisme,
mais dans le but de parvenir a formuler une approche qui respecte les différents
particularismes. C’est seulement a cette condition que 1’on pourra parvenir a des
principes de justice stables. La méme exigence d’arbitrage et d’équilibre s’applique
d’ailleurs au traditionnel débat entre les tenants de la liberté des Anciens et les tenants de
la Liberté des Modernes, ou entre ceux qui affirment I’importance des droits individuels
de la personne et ceux qui soulignent I’importance des droits collectifs des peuples.

A la lumiére de tout ce qui vient d’étre discuté, il apparait que les seuls principes
acceptables seront ceux qui passent le triple test du voile d’ignorance, d’un consensus par
recoupement et d’une argumentation fondée sur la seule raison publique. Les trois
méthodes doivent chacune a leur maniére respecter la diversité irréductible des

12



conceptions morales, religieuses, métaphysiques et philosophiques : en exigeant un voile
¢pais, en imposant une contrainte de raisonnabilit¢ a 1’égard des doctrines
compréhensives et en proposant la méthode de I’évitement.

Cette stratégie argumentative de Rawls met aussi en évidence un autre avantage de
son modele, c'est-a-dire sa capacité a donner non seulement un contenu normatif a ses
principes de justice mais aussi un principe de légitimation. En effet, la critique
d'Habermas mentionnée plus haut touche indirectement a la tension, examinée
notamment par A. John Simmons, entre la justification et la légitimité dans les théories du
libéralisme. Autrement dit, certaines théories du libéralisme vont donner une justification
normative a certains types d'institutions ou de politiques, mais sans pour autant penser de
mécanisme de légitimation ; ou vice versa (Simmons, 1999). Or, le modele de Rawls
parvient a faire les deux, et ce, par le biais d'un recours a deux niveaux de théorisation
distincts. Cette double dimension du libéralisme politique de Rawls a aussi été soulignée
par Anthony Simon Laden, dans son analyse portant sur le débat Habermas-Rawls lui-
méme, ou il identifie deux types de justifications dans la réponse de Rawls a Habermas :
(a) la justification philosophique, a laquelle on parvient de maniére monologique via
l'expérience de pensée de la position originelle (Laden, 2011, p. 135, 142-143), et (b) la
justification politique, c'est-a-dire celle offerte aux concitoyens dans le cadre d'une
délibération effective par le biais de consensus par recoupement et de I'usage public de la
raison. Ici, il y a tout lieu de croire que (b) est en fait un mode de légitimation au sens ou
l'entend Simmons. Pour approfondir le mode d’interaction entre ces deux niveaux de
théorisation, il y a maintenant lieu d’introduire une autre dimension de la pensée de
Rawls : sa méthode de I’équilibre réfléchi.

2.2 L.a méthode de 1’équilibre réfléchi

La méthode de 1'équilibre réfléchi, qui est par ailleurs I’un des ingrédients essentiels de
I'épistémologie rawlsienne, nous permet de mieux apprécier la valeur strictement
heuristique des principes de justice obtenus de maniére monologique et, conséquemment,
de bien saisir la portée du fondement dialogique de la pensée de Rawls. Il s'agit, pour
Rawls, de parvenir a une conception de la position originelle qui soit adaptée a la réalité
de nos sociétés, et ce, par un « ajustement bidirectionnel » entre la théorie idéale et la
théorie non-idéale (Brun, 2014, p. 240, notre traduction). Autrement dit, sa méthodologie
vise a « détailler le plus possible les modeles conceptuels applicables aux structures
normatives problématiques des situations historiques » (Pharo, 2014, p.593). Plus
précisément, et selon le vocabulaire employé par Rawls lui-méme, la méthode de
I'équilibre réfléchi implique une confrontation entre les principes de justice et ce qu'il
appelle des « jugements bien pesés », définis comme « tous nos jugements, quel que soit
leur niveau de généralité — qu’il s’agisse d’un jugement particulier ou d’une conviction
tout a fait générale — [...] susceptibles de posséder pour nous, en tant que personnes
raisonnables et rationnelles, un certain caractére raisonnable » (Rawls, 2004, p. 54). 1l
s'agit, en d'autres mots, des jugements auxquels parviennent les individus concrets
concernés par sa théorie de la justice.

13



Sa méthode de 1'équilibre réfléchi est souvent présentée comme une méthode de
justification des principes de justice de Rawls, prenant la forme d’un « contrdle a
posteriori » dont la logique releéve du cohérentisme vérificationniste (Desmons, 2014,
p. 201-203 ; voir aussi Floyd, 2017, p. 369). Cela dit, il y a tout lieu de croire que la
portée de l1'équilibre réfléchi dépasse largement celle d'une simple méthode de
justification épistémique. Le projet de Rawls est en effet plus largement structuré par une
volonté¢ de dynamiser le processus de théorisation en philosophie politique via une
intégration de la spéculation philosophique dans la réalit¢ vécue des problématiques
empiriques auxquelles son mod¢le cherche a répondre (Pogge, 2007, p. 26-27). Rawls est
d'ailleurs trés clair sur ce point : la notion d’équilibre réfléchi se définit « par son objectif
pratique [...] et son aspect non fondationnaliste » (Rawls, 2004, p. 56). Suivant la méme
logique, il s'agit, a nos yeux, d'une méthode visant ultimement a créer, sur la base des
principes de justice, les conditions de possibilit¢ d'un consensus par recoupement
tangible et d’une argumentation exploitant les ressources de la raison publique. Avec la
méthode de 1'équilibre réfléchi, on congoit ainsi les principes obtenus de maniére
monologique comme des catalyseurs de consensus effectifs au sein d’une société réelle.
De¢s lors, on peut saisir aussi toute l'importance, pour Rawls, d'enrichir la position
originelle avec des éléments de la théorie non-idéale si on veut ensuite espérer que la
théorie idéale puisse avoir, a son tour, un effet sur nos sociétés réelles en favorisant
l'atteinte d'un accord effectif entre des citoyens réels portant sur une maniére de gérer le
vivre-ensemble (a ce sujet, voir Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 50-53).

2.3 Trois aspects de 1’équilibre réfléchi

Une telle épistémologie requiert, de la part du philosophe politique, de se préter a un
délicat exercice de funambulisme conceptuel qui consiste a avancer prudemment et
d'éviter de tomber tant dans la simplification extréme que dans la contextualisation a
outrance de sa réflexion. Il faut en ce sens parvenir a un modele qui corresponde au juste
milieu entre les prescriptions de la théorie idéale et les contingences de la réalité¢. Dans un
exercice d'application du libéralisme politique de Rawls comme celui que nous
proposons, ceci se traduit par trois principales nuances : (i) autour des finalités de la
délibération politique ; (ii) au niveau de l'unité de référence au centre du modele et (iii) en
lien avec le mode de délibération qui est priorisé.

(i) Les finalités de la délibération politique

Il faut adapter la finalité que l'on associe a la délibération publique lorsque nous nous
intéressons au contexte non-idéal de cette délibération. En d'autres mots, de quelle nature
est l'accord auquel on s'attend a ce que les citoyens parviennent concrétement ? Dans
Libéralisme politique, dont la pierre angulaire est la question de la stabilité politique,
Rawls considére qu'un modus vivendi n'est pas un accord susceptible de produire la
stabilité politique « de la bonne maniére », c'est-a-dire pour les bonnes raisons, ce que
seuls permettent le comnsensus par recoupement et une argumentation exploitant les
ressources de la raison publique :

Le type de stabilité qu'exige la théorie de la justice comme €quité est donc fondé sur le fait
qu'il s'agit d'une position politique libérale qui cherche a étre acceptable pour les citoyens

14



en tant qu'ils sont rationnels et raisonnables, libres et €égaux ; cette position s'adresse donc a
leur raison publique (Rawls, 1995a, p. 182).

Rappelons ici que l'idée de modus vivendi fait référence aux simples accords stratégiques
(et surtout contingents) entre des individus (ou des groupes)®®. A prime abord, il est
tentant d'objecter, comme plusieurs l'ont fait d'ailleurs, que de tels consensus par
recoupement sont difficiles, voire impossibles, a atteindre dans les sociétés réelles et que
ces derni¢res doivent, dans les faits, plutdt se satisfaire de modus vivendi. Certes,
lorsqu'on ne considére pas pleinement les tenants et aboutissants de sa méthode de
1'équilibre réfléchi, cette critique pourrait sembler fatale a la théorie de Rawls, car force
est d'admettre que la nature d'un tel consensus est, en effet, particuliecrement exigeante
pour les citoyens.

Devrions-nous, pour autant, abandonner complétement sur cette base l'idée du
consensus par recoupement ? Sans aller aussi loin, il y a quand méme lieu d'apporter a
priori certaines nuances a la théorie de Rawls a la lumiére de cette critique sérieuse
portant caractére potentiellement inapplicable de 1'idéal du consensus par recoupement.
Heureusement, ces nuances nous permettrons, du méme coup, de pleinement mettre en
valeur la finesse et les subtilités de la méthode de 1'équilibre réfléchi chez Rawls. Nous
avons vu que plusieurs philosophes politiques ont rejeté certaines prescriptions
normatives du libéralisme politique de Rawls sur la base de 1'impossibilité¢ empirique de
parvenir & un consensus par recoupement (Wolterstorff, 1997, entre autres). Or, pour
contrer ce type de critiques, il est bien entendu possible, a l'instar d'Habermas, de
s'attaquer a la prémisse empirique selon laquelle les conflits sur des différentes
conceptions de la justice ne peuvent pas se résoudre par « la présupposition commune
d'un consensus d'arriere-plan si formel soit-il » puisque de tels consensus seraient dans
les faits inatteignables dans une société réelle. En guise d'exemple, et toujours selon
Habermas, l'acceptation méme du principe de vote a la majorité, qu'on observe
empiriquement dans les sociétés démocratiques, s'expliquerait, ultimement, par une
disposition au compromis qui reléverait d'une forme minimale de consensus par
recoupement (Habermas, 2008, p. 193-195). Toutefois, loin de nous engager comme le
fait ici Habermas dans le débat entourant la possibilité empirique de l'atteinte d'un tel
consensus, nous proposons plutdt, dans cet article, d'inscrire la tension entre le consensus
par recoupement et le caractére stratégique et contingent des accords auxquels
parviennent les sociétés réelles dans une interprétation plus large de I'équilibre réfléchi.
Comme I’a précédemment proposé I’un de nous dans son livre De la tolérance a la
reconnaissance, il est tout a fait possible de supposer que les modus vivendi provisoires
correspondent en fait a une « phase intermédiaire » qui, en créant « les conditions
favorables a I'expérimentation de la diversité », permettent ultimement « I'émergence de
consensus a partir de l'expérience de cette diversit¢ » (Seymour, 2008, p.331-332).
Autrement dit, des modus vivendi provisoires, dans un contexte non-idéal, peuvent créer
les conditions de possibilité réelles du consensus par recoupement que prescrit la théorie

29 11 est peut-étre intéressant de souligner que, sur ce point, la position de Rawls rejoint celle d'Habermas
dans Entre naturalisme et religion. Selon ce dernier, le modus vivendi est aussi un type d'accord qui
s'oppose a la « légitimation enracinée dans les convictions » que requiert tout Etat démocratique libéral
(Habermas, 2008, p. 148).

15



de Rawls : il s'agit donc bel et bien d'une « utopie réaliste » pour reprendre sa propre
expression.

Enfin, parmi I’ensemble des doctrines compréhensives, certaines sont davantage
susceptibles d’étre retenues pour nous rapprocher de I’idéal de principes assurant la
stabilité¢ politique. Ce sont les doctrines que Rawls qualifie de raisonnables et donc
respectueuses de la diversité irréductible des doctrines compréhensives.

(ii) L'unité de référence de la théorie

Dans Théorie de la justice de méme que dans Libéralisme politique, Rawls élabore sa
théorie domestique qui prend comme unité de référence des sociétés fermées, « dont nous
n'entrons qu'a la naissance et dont nous ne sortons qu'a la mort » (Rawls, 1995a, p. 173),
alors que dans Paix et démocratie, on retrouve sa théorie internationale dont l'entité de
référence est plutdt le peuple détenteur d’un Etat souverain (Rawls, 2006). Or, il est
manifeste qu'il s'agit 1a d'un découpage analytique dont la fonction est, a nos yeux, encore
une fois strictement heuristique. Un exercice d'application de la pensée de Rawls requiert
nécessairement la prise en considération du caractére complexe des sociétés réelles ou se
mélent considérations domestiques et considérations internationales. Le contexte
québécois est d’ailleurs un exemple paradigmatique de société complexe ou les
considérations liées aux droits des peuples rencontrent celles qui découlent des droits des
personnes. Nous aurons 1'occasion de revenir plus longuement sur la question du rapport
entre droits collectifs et droits individuels dans la section suivante de cet article.

(iii) Le mode de délibération privilégié par la théorie

La troisieme dimension de la méthode de 1'équilibre réfléchi reprend essentiellement
l'esprit général de la réponse de Rawls aux critiques d'Habermas dans son article de 1995.
Nous avons précédemment introduit l'idée des deux niveaux de théorisation distincts dans
le libéralisme politique de Rawls : 1'un monologique et l'autre dialogue. Nous avons
montré que ces deux niveaux fonctionnaient en tandem dans son modele, car le premier
niveau, qui correspond a la procédure abstraite et strictement spéculative de la position
originelle, ne suffit pas pour fonder normativement les principes de justice. Les principes
doivent étre ultimement soumis au débat public dans le but de parvenir a un consensus
tangible, obtenu a la suite d'une délibération publique effective ou interviennent les
« jugements bien pesés » formulés par les acteurs réels concernés. Or, cette réponse de
Rawls aux critiques d'Habermas est elle-méme partie prenante du cadre méthodologique
plus général de son libéralisme politique, car elle permet de mieux comprendre en quoi
les principes de justice obtenus de maniére monologique n'ont qu'une valeur strictement
heuristique, car ils doivent étre confirmés par un consensus effectif, et fondés sur la
raison publique dans le cadre d’une opérationnalisation de la méthode de I’équilibre
réfléchi.

2.4 La théorie non-idéale et le contexte politico-1égal au Québec

16



Le cadre méthodologique rawlsien que nous venons de présenter rend possible I’exercice
de philosophie politique appliquée auquel nous nous prétons ici. Cet exercice est motive,
rappelons-le, par une volonté sincére de rendre compatible un idéal philosophique en
maticre de gestion de la diversité avec la réalité empirique du Québec. Méme si les
prescriptions d’un idéal rawlsien peuvent paraitre, a plusieurs égards, incompatibles avec
les visées politiques de 1’actuel gouvernement caquiste, la méthode de 1’équilibre réfléchi
nous indique tout de méme les modalités d’une possible interaction entre les prescriptions
normatives du modele de Rawls, congues de maniére surtout spéculative, et les éléments
propres au contexte qui nous intéresse. De maniere plus générale, ce cadre nous permet
aussi de mieux comprendre le réle du chercheur en philosophie politique et la maniére
dont il peut contribuer a la construction du droit.

A cet effet, rappelons ici que la pratique de l'équilibre réfléchi requiert un
« ajustement bidirectionnel » entre la théorie idéale et la théorie non-idéale (Brun, 2014,
p. 240, notre traduction). Il faut donc aussi anticiper la délibération effective en intégrant
a la réflexion plus spéculative des éléments du contexte, et donc en ayant déja recours a
des « jugements bien pesés » obtenus de maniére dialogique. Le philosophe politique se
doit de fournir une orientation qui répond a la fois aux exigences normatives des
principes de justice, mais aussi aux préoccupations exprimées par les individus
concernés. Ainsi, et pour se positionner plus concrétement en lien avec 1'objet spécifique
de cet article, notre pratique de I'équilibre réfléchi devra donc prendre en compte les
intuitions morales formulées par I’ensemble des différents types d'acteurs qui composent
la diversité québécoise, et qui sont conséquemment affectés par la configuration de son
mode de gestion de cette diversité. Les «jugements bien pesés» dont nous devons
vérifier la cohérence avec nos prescriptions normatives sont alors notamment ceux
formulés par la communauté d’accueil du Québec de méme que ceux provenant des
groupes minoritaires historiques ou issus de I'immigration. Ce faisant, tant 1’inquiétude
identitaire exprimée par la communauté d’accueil que les intéréts fondamentaux des
minorités doivent étre pris en considération dans I’¢laboration d’un modele de gestion de
la diversité.

Nous devons également étre sensibles aux différentes conceptions de la justice qui
influencent les jugements sous la forme de doctrines compréhensives. En I’occurrence,
dans le contexte québécois, les partenaires voient leurs interventions influencées par le
républicanisme jacobin, par le libéralisme individualiste et par la philosophie
communautarienne. Il faut prendre acte de ces fardeaux respectifs qui alourdissent les
jugements bien pesés, et ce, afin de s’en affranchir pour étre en mesure de respecter la
diversit¢ des points de vue exprimés. Il faudra retenir les éléments essentiels de ces
diverses conceptions pour que la solution proposée passe le test d’une argumentation
fondée sur la raison publique.

3. Un regard rawlsien sur la LLE
En gardant bien en téte le cadre méthodologique du libéralisme politique de Rawls, il est

maintenant possible de parvenir & un modele rawlsien de gestion de la diversité
religieuse. Cette section reprend certaines des théses centrales de I’interprétation des

17



écrits tardifs de Rawls que nous avons défendue dans notre ouvrage. L’objectif est
d’extraire les ¢léments de cette interprétation a partir desquels nous pourrons ensuite
formuler une critique de la LLE, telle que proposée en 2019 par le ministre caquiste
Simon Jolin-Barrette.

3.1 L’approche rawlsienne appliquée au Québec

D’entrée de jeu, il s’agit de montrer que si notre voile d’ignorance est épais, nous ne
pouvons pas présupposer une formulation des principes qui soit inspirée seulement par
I’individualisme moral ou par une philosophie communautarienne. Dans le contexte
pluraliste d’une société comme la ndtre, nous devons accepter les conceptions
individualiste et communautarienne de 1’identité personnelle. Cela implique de respecter
ceux qui voient dans leur participation a des pratiques communautaires une expression de
leur identité. Parmi celles-ci, le port de signes religieux ostentatoires peut constituer une
telle pratique.

Si la liberté de conscience intervient dans la fagon que la personne individualiste a
de vivre sa religion, la communauté est une source d’inspiration pour la personne
communautarienne. Il doit donc y avoir au moins deux sources de réclamations morales
valides : I’individu et la communauté ethnoculturelle. Il faut aussi réaliser un équilibre
entre les droits collectifs et les droits individuels et, dans le contexte de la gestion de la
diversité religieuse, viser une conception de la laicité qui garantisse la neutralité des
institutions sans compromettre pour autant les droits des individus et des groupes
minoritaires. Il est certes vrai que la LLE jouit actuellement d'un important appui
populaire, et que le Québec a trés certainement le droit collectif de se doter d'une charte
de la laicité. Ceci dit, selon notre modele, l'affirmation des droits collectifs du peuple
québécois ne doit pas se faire aux dépens des droits individuels et des droits collectifs
minoritaires. En d’autres termes, bien que le peuple québécois ait trés certainement le
droit de fixer les régles du vivre ensemble sur son territoire, cela doit tout de méme
s’accorder avec les mécanismes de protection des droits qu’il s’est déja donnés. Un tel
droit collectif du peuple québécois doit donc nécessairement s’accorder avec la Charte
québécoise des droits et libertés de la personne. Il doit également s’accorder avec un
principe de nécessaire protection des minorités. En puisant chez Rawls, I’essentiel de la
réflexion que nous proposons consiste en ce sens a rétablir I’équilibre, qui a été rompu
par la LLE, entre les droits individuels et collectifs dans la législation québécoise en
matiere de gestion de la diversité religieuse.

Cette fagon de voir les choses présuppose aussi que 1’autonomie individuelle et le
bien commun sont deux valeurs fondamentales qu’il faut également tenir en équilibre.
Ces diverses positions concernant |’identité personnelle, les sources ultimes de
revendications morales valides et les valeurs fondamentales forment un ensemble de
principes auxquels on aboutit si on est placé sous un voile d’ignorance épais dans le cadre
d’une société comme le Québec caractérisée par la diversité ethnoculturelle et religieuse.
Ce devrait étre aussi un ensemble de principes sur lesquels on serait en mesure de réaliser
un consensus par recoupement. Certes, on ne peut pas s’attendre a ce qu’un tel consensus
surgisse entre les conception républicaine jacobine et libérale individualiste, qui affirment

18



respectivement la suprématie de la république et la suprématie des droits individuels,
mais rappelons que la régle a cet égard est de ne considérer que des doctrines
compréhensives respectueuses les unes des autres. Les doctrines compréhensives
respectueuses devraient alors tenir compte de I’idéal républicain d’institutions laiques et
I’idéal libéral d’individus libres. Une fois passée la confrontation entre des doctrines qui
cherchent a s’exclure mutuellement, leurs promoteurs pourraient dans une deuxiéme
étape passer a un modus vivendi. Un consensus pourrait ensuite apparaitre au sujet du
principe selon lequel les institutions doivent étre laiques et les individus doivent étre
libres. Cela veut dire qu’il faudrait confiner la laicité au niveau institutionnel et donc
souscrire a notre définition de la laicité. Cela veut dire aussi qu’il faudrait tracer une
limite entre la laicité qui s’applique au niveau institutionnel et la sécularisation de la
société, qui s’applique au niveau individuel.

Concrétement, cela a pour conséquence de limiter au maximum les contraintes
imposées aux individus tout en exigeant de ceux-ci qu’ils s’abstiennent, lorsqu’ils sont
des employés de I’Etat, & se livrer a une forme ou une autre de prosélytisme. Les
employés de I’Etat devraient toutefois avoir le droit de porter des signes religieux. Les
seules limitations autorisées devraient éviter de s’appuyer sur une interprétation de la
signification des signes religieux. Pour assurer une prestation de service qui garantit la
qualité de la communication et de ’interaction, qui permet I’identification et qui sécurise
le personnel, il faudrait que cette prestation se fasse a visage découvert. En ce qui a trait
au personnel qui agit au nom de I’Etat et qui détient un pouvoir d’autorité coercitive, il
faut que la tenue vestimentaire manifeste de facon prédominante 1’expression de
I’autorité étatique, ce qui est par ailleurs compatible avec le port de signes religieux. Les
gardiens de prison, les policiers, les avocats de la couronne et les juges de premicre
instance devraient ainsi porter un uniforme de circonstance, mais rien n’interdirait que, de
fagon complémentaire, ils puissent en tant qu’employés de I’Etat conserver le droit de
manifester un signe religieux. Toutefois, les personnes en position d’autorité supréme
devraient manifester un maximum de neutralité. Ces personnes ont la responsabilité
d’incarner symboliquement 1’Etat. On songe a un président de république, a un président
du Sénat, au président de I’assemblée nationale et aux juges de derniére instance®®. Ceux

30 D’aucuns pourraient toutefois objecter que, dans le contexte institutionnel québécois et canadien, ¢’est-a-
dire un régime parlementaire issu de la tradition britannique, les personnes ayant la responsabilité
d’incarner symboliquement I’Etat ne seraient pas celles que nous avons mentionnées (un président de
république, un président du Sénat, le président de 1’assemblée nationale et les juges de derniere instance),
mais plutdt les représentants du pouvoir monarchique que sont la gouverneure générale du Canada et le
lieutenant-gouverneur au Québec. En fait, il est intéressant de profiter ici de cette critique anticipée pour
donner un autre exemple de mise en pratique de 1’équilibre réfléchi tel que nous 1’avons précédemment
décrite. Rappelons que notre approche requiert de naviguer entre une certaine sensibilité a 1’égard des
idiosyncrasies du contexte québécois et les prescriptions propres a un modele comme celui de Rawls. Or,
dans le cas du role du gouverneur-général et de celui du lieutenant-gouverneur, il y a une convergence
manifeste entre ces deux niveaux d’analyse a partir de laquelle nous pouvons justement justifier 1’exclusion
de ces fonctions de notre caractérisation de ’autorité supréme. D’une part, dans la pratique de 1’autorité
politique au Québec et au Canada, les représentants du pouvoir monarchique occupent un réle résolument
secondaire et accessoire, voire méme obsoléte, tant sur le plan institutionnel qu’aux yeux des citoyens.
D’autre part, et ce, d’un point de vue plus philosophique, il y a aussi lieu de croire qu’il s’agit de fonctions
n’ayant plus de véritable 1égitimité de nos jours et qu’elles seraient donc ultimement appelées a disparaitre,
ou du moins a étre réformées éventuellement.

19



qui, parmi eux, arboreraient, par exemple, un signe religieux sur la téte devraient porter
un couvre-chef laique par-dessus ce signe.

La conception équilibrée que nous venons de présenter refléte bien le principe
consensuel selon lequel les institutions doivent étre laiques et les individus doivent étre
libres. Dans le méme esprit, il ne faut pas espérer au départ de consensus par
recoupement entre les personnes souscrivant a un modele assimilationniste et celles qui
promeuvent un modele multiculturaliste. Le premier modéle exerce exclusivement une
force centripéte alors que le second exerce exclusivement une force centrifuge. Si on tient
compte cependant des deux points de vue au départ sous la forme d’un modus vivendi, et
qu’on juge éventuellement respectable la présence de ces deux forces concurrentes, on
devrait étre en mesure de réaliser un consensus par recoupement autour d’un modele
interculturaliste qui prend la forme d’une politique de la reconnaissance réciproque et qui
incorpore en son sein a la fois une obligation de respect a 1’égard des minorités et une
obligation d’intégration a I’endroit de la société.

Tout en rejetant les deux conceptions extrémes de la religion qui en font
respectivement une réalité objective ou alors, a ’opposé€, une réalité purement subjective,
on peut faire consensus autour d’une conception hybride qui en fait un composé
d’objectivité et de subjectivité. En d’autres termes, pour évaluer le bien-fondé d’une
demande d’exemption individuelle a une politique commune pour des raisons religieuses,
il convient de trouver un juste milieu entre un critére qui serait objectif comme celui de
« foi religieuse » en France et une approche strictement subjective comme celle du
Canada avec le criteére de « croyance sincere » (Lampron, 2012, p. 114-115). En ce qui a
trait a cette idée d’un critére hybride, il y a lieu de se référer notamment aux travaux de
Daniel Weinstock sur le sujet qui définissent une telle approche par la conjonction entre
un recours objectif a « des textes faisant autorité » (« authoritative script ») et une
neutralité interprétative laissant ainsi a I’individu le soin de choisir I’interprétation des
textes sacrés auxquels il souscrit subjectivement (Weinstock, 2012, p. 172, notre
traduction). Dans notre ouvrage, nous défendons un critére hybride semblable a celui
proposé par Weinstock (Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 113-118). Notons d’ailleurs
qu’il est, la encore, possible de parvenir a ce juste milieu suite & une confrontation des
points de vue et de l’atteinte d’un modus vivendi. Plus généralement encore, tout en
rejetant les extrémes que sont le républicanisme jacobin et le libéralisme individualiste,
les doctrines compréhensives qui sont mutuellement respectueuses devraient souscrire a
un libéralisme républicain ou, si I’on veut, a un républicanisme libéral.

Les principes obtenus sous le voile d’ignorance et qui ont fait 1’objet d’un
consensus par recoupement peuvent également étre dérivés de considérations relevant de
la seule raison publique. Si I’on se sort de son propre particularisme culturel pour
appréhender la diversité des particularismes et la diversité des cultures politiques, on sera
amen¢ a ne considérer que les conditions de respect mutuel et non la vérité, qu’elle soit
scientifique ou métaphysique. A 1’dge séculier, la religion ne peut plus occuper la
premicre place et constituer le référent ultime auquel la société dans son ensemble doit se

20



rapporter. Elle n’est plus qu’une option parmi d’autres. La méme remarque s’applique
cependant a la vérité scientifique. La forme de vie scientifique n’est pas la seule forme de
vie possible et elle doit prendre acte de la forme de vie religieuse. A notre époque, une
masse critique de citoyens participent simultanément a ces deux formes de vie. Aussi, si
I’exigence d’appliquer la méthode de 1’évitement est prise au sérieux, contourner son
propre particularisme au profit d’une argumentation fondée sur la raison publique ne doit
pas se traduire par I’atteinte de vérité scientifique réalisée dans I’esprit du siécle des
lumicres ou dans D’atteinte d’une vérité métaphysique issue d’une révélation religieuse.
La vérité doit étre remplacée par la raison qui suppose le respect des particularismes et le
respect des différentes cultures politiques.

Ainsi qu’on I’a déja montré, le libéralisme politique de Rawls passe le test de la
raison publique, puisque les principes obtenus sous le voile d’ignorance et qui font I’objet
de consensus, respectent en plus les différentes théories de I’identité personnelle
(individualiste et communautarienne), les différentes sources de réclamations morales
valides (la personne et le peuple) et les différentes valeurs (autonomie et bien commun).

Dans les faits, le principe de séparation de 1’Etat et des institutions religieuses ne
doit pas étre pensé sous une forme qui fait disparaitre les particularismes religieux. La
présence dans I’appareil d’Etat de personnes manifestant la diversité des postures a
I’égard de la religion, la diversité des religions et la diversité des fagons de vivre la
religion ne remet pas en cause le principe de séparation, car il constitue en fait, bien au
contraire, une manifestation éclatante du principe de séparation. Loin de nuire au principe
de séparation, la diversité religieuse des employés au sein de I’institution montre que
I’institution est bel et bien laique, puisque des personnes aux diverses allégeances
religieuses peuvent y ceuvrer. Le principe de séparation ne doit pas effacer les
différences. Il doit au contraire nous faire accéder a une citoyenneté communément
partagée et il n’y a pas d’espoir d’y parvenir si les citoyens ne peuvent tolérer la
différence. Oblitérer les différences n’est pas une manifestation de tolérance. Cela reléve
plutot d’une gestion des intolérances. La raison publique, avons-nous dit, commande le
respect des différentes cultures politiques. Cela commande en particulier le respect des
différentes fagons d’assurer la neutralit¢ des institutions. Si dans plusieurs sociétés, la
neutralité commande a I’Etat de ne pas intervenir du tout en matiére de religion, dans
d’autres sociétés, I’Etat assure sa neutralité en appuyant et protégeant toutes les religions
qui se trouvent sur son territoire!.

3.2 Autour de la question du signe religieux

Le modele de Rawls nous permet aussi d’identifier certaines failles majeures dans
I’interdiction de porter un signe religieux prévue a l’article 6 de la LLE. Pour ce faire,
nous concentrons ici notre attention principalement sur deux des présupposés
problématiques de I’article 6 : d’une part, sa conception des signes religieux comme des

31 Dans le secteur de 1’éducation notamment, le respect des différents particularismes signifie concrétement
I’enseignement de la théorie de 1’évolution et le rejet du créationnisme, mais il signifie aussi
I’enseignement d’un cours ECR qui rappelle les exigences du pluralisme en maticre d’éthique et de
religion.

21



accessoires et, d’autre part, son interprétation prosélyte du port des signes religieux.
L’article 6 de la LLE est au cceur du débat entourant cette loi. Une analyse a la fois
rigoureuse et charitable des présupposés problématiques de cet article est donc essentielle
si on veut, par contraste, pleinement apprécier ensuite la fécondité d’une posture obtenue
a la suite d’une argumentation fondée sur la raison publique.

Pour récapituler bri¢vement notre cadre théorique, il convient de souligner que le
libéralisme politique du Rawls tardif appartient a la famille d'approches que Jonathan
Quong qualifie d'anti-perfectionnisme non-compréhensif, en ce qu'il s'agit d'un modele
qui est non seulement compatible avec plusieurs conceptions possibles et admissibles de
la vie bonne, mais qui cherche aussi a se délester de tout présupposé¢ métaphysique
(Quong, 2010, p.19-21). Cette neutralit¢ métaphysique — s’articulant autour d’une
conception strictement politique de la personne qui aménage autant la posture
individualiste que communautarienne — implique alors une triple neutralit¢ en maticre
de religion: (1) en vertu des différentes postures a 1’égard de la religion (athée,
agnostique ou croyant) ; (2) en lien avec le pluralisme religieux lui-méme et (3) vis-a-vis
les différentes manieres de pratiquer la religion (en privé, en association ou en
communauté ethnoculturelle). Dans le cadre d’une pratique communautaire de la religion,
les signes religieux ne sont pas nécessairement que des accessoires, contrairement a ce
qui est présupposé par la LLE. En effet, la religion n’est pas pour tout le monde un
¢lément se présentant comme un systeme de croyances détaché de ces personnes. Les
meeurs, us et coutumes d’un groupe peuvent changer alors que la religion demeure a
cause du role identitaire qu’elle est en mesure de jouer. Pour étre neutre, I'Etat doit donc
respecter 1’expression passive et symbolique que peut représenter le signe religieux pour
certaines personnes, car le port d’un signe religieux peut étre une pratique associ¢e a un
groupe ethnoculturel. En empéchant aux individus appartenant a ces minorités
ethnoculturelles de manifester leur identité, 1’article 6 de la LLE va a ’encontre d’une
conception véritablement libérale de la neutralité de I’Etat. En outre, cet article viole non
seulement la Charte québécoise des droits et libertés de la personne, mais aussi I’article
18% de la Déclaration universelle des droits de I’homme et I’article 18.3%° du Pacte
international relatif aux droits civils et politiques.

A ceci, d’aucuns pourraient toutefois répondre que I’argument rawlsien n’est
valide que si et seulement si le port du signe religieux est bel et bien une forme passive et
strictement symbolique d’une appartenance ethnoculturelle. Or, certains estiment que le
port d’un signe religieux est une forme de prosélytisme passif. Dans notre ouvrage sur le
sujet (voir Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 106-108), nous avons longuement étayé
une typologie des actes illocutoires nous permettant de réfuter ce contre-argument.
L’esprit général de notre réfutation est que le signe religieux n’a rien d’une forme de
prosélytisme passif. Puisque la croyance est pour certains une partie intégrante de leur

32 « Toute personne a droit 4 la liberté de pensée, de conscience et de religion ; ce droit implique la liberté
de changer de religion ou de conviction ainsi que la liberté de manifester sa religion ou sa conviction seule
ou en commun, tant en public qu'en privé, par I'enseignement, les pratiques, le culte et 1'accomplissement
des rites. »

33 « La liberté de manifester sa religion ou ses convictions ne peut faire l'objet que des seules restrictions
prévues par la loi et qui sont nécessaires a la protection de la sécurité, de 1'ordre et de la santé publique, ou
de la morale ou des libertés et droits fondamentaux d'autrui. »

22



identit¢é communautaire de citoyen religieux, la manifester revient simplement a
manifester de maniére symbolique et passive I’appartenance a une communauté®*. Pour le
dire encore plus simplement, porter le signe religieux revient strictement a signifier
publiquement une conformité aux exigences performatives associées a une certaine
appartenance communautaire. L’interdire sous prétexte que cette expression aurait une
portée prosélyte est donc non seulement faux sur le plan de la compréhension du but
perlocutoire du port des signes religieux, mais force aussi I’individu & compromettre
substantiellement son intégrité identitaire”.

Il nous faut considérer ici un second contre-argument, a savoir celui qui est
avancé par ceux qui estiment que le hijab est en soi un symbole d'oppression, et que la
LLE remplirait ainsi sa fonction émancipatoire en I’interdisant. Un des problémes
notoires de cette position est qu’elle confond la laicité de I’Etat avec la sécularisation de
la société. Il y a toutefois aussi deux autres écueils qu’il convient de souligner. D’une
part, cet argument repose sur le présupposé selon lequel le consentement des femmes
portant le foulard serait potentiellement illusoire. Nous avons longuement considéré et
réfuté cette position dans notre ouvrage (Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 48-51).
D’un point de rawlsien, la thése du consentement illusoire serait une perspective biaisée
en faveur de la conception de la personne comme antérieure a ses fins, et elle n’est donc
pas compatible avec la posture métaphysiquement neutre du libéralisme politique.
D’autre part, méme si les défenseurs d’une interprétation fonciérement oppressive du
hijab avaient raison, il n’en demeurerait pas moins que I'Etat, lui, ne peut pas s'il est
laique se prononcer la-dessus. La laicité requiert la neutralité et celle-ci requiert en retour
de ne pas se méler de religion. Autrement dit, si 'Etat interpréte d'une certaine fagon le
foulard, il se méle de religion. Il n'est alors pas neutre. D’ailleurs, 1’interprétation du hijab
comme symbole d’oppression s’appuie sur les significations qu'imposent comme une
chape de plomb certains Etats au Moyen Orient, mais nous ne sommes pas au Moyen
Orient et les femmes libérées de ce joug accordent ici plusieurs significations différentes
au signe religieux. Il y a un moyen terme entre, d’une part, donner le sens subjectif que
l'on veut a un symbole, et d’autre part, postuler une seule signification objective
déterminée existant indépendamment de nous. C’est en ce sens que nous adoptons une
conception hybride de l'expérience religieuse telle qu’elle est vécue en Occident selon
laquelle celui ou celle qui porte un signe religieux décide entre les multiples
significations objectives disponibles au sein de sa religion.

Notons finalement que toute la force de notre argument repose en dernier lieu sur
les conclusions auxquelles nous permet de parvenir le dispositif d’autoreprésentation
qu’est la conception strictement politique de la personne chez Rawls. En parvenant a
montrer les limites d’un libéralisme s’appuyant sur une conception étroite et biaisée du
rapport entre une personne et ses croyances, il s’en suit une conception de la neutralité de

3% Cette interprétation rejoint d'ailleurs celle que propose Anna Elizabetta Galeotti dans son analyse de
I'épisode du Colleége de Creil en France ou elle insiste sur la dimension strictement expressive du port du
foulard pour les trois étudiantes (Galeotti, 1997, p. 589).

35 Catherine Audard considére méme que ce type d’interdictions imposées sur le citoyen religieux dans la
sphere publique impliqueraient une forme de schizophrénie tellement la séparation entre 1’identité publique
et I’identité¢ privée serait profonde pour ceux dont la religion a un rdle identitaire en étant un élément
central de leur appartenance communautaire (Audard, 2007, p. 226-227).

23



I’Etat qui ne peut en aucun cas admettre une interdiction du port des signes religieux
comme celle prévue par la LLE. La fécondité de notre approche ne se limite toutefois pas
a une simple critique des entraves aux droits individuels et minoritaires, mais tient plutot
de sa capacité a penser le respect des droits des minorités ethnoculturelles tout en pensant
une reconnaissance des droits collectifs du peuple québécois. Toute notre argumentation
suppose qu’il faille tenir compte des aspects identitaires liés au port du hijab. Par voie de
conséquence, cette reconnaissance ne doit pas nous faire oublier les enjeux que cela
souléve pour I’identité québécoise dans son ensemble. Cette forme de raisonnement a la
fois nuancée et cohérente sur le plan philosophique est le propre d’une approche fondée
sur la pratique de 1’équilibre réfléchi.

4. Conclusion : des individus libres dans des institutions laiques

Une approche rawlsienne reconnait certes le droit collectif pour le peuple québécois de se
doter d’une charte de laicité, mais encore faut-il que cette derniere mette en place une
neutralité qui soit proprement institutionnelle. En d’autres mots, les institutions doivent
étre neutres, mais les individus et les minorités doivent demeurer libres. Loin d’étre
représentatif d’une neutralité¢ institutionnelle, la LLE comporte en fait d’importantes
entraves au principe méme de neutralité institutionnelle que permet d’identifier notre
cadre théorique : non seulement la définition caquiste de la laicité cultive-t-elle un
sentiment antireligieux, mais elle intervient, de plus, principalement au niveau du signe
religieux ce qui impose un fardeau différencié d’une religion a I’autre dépendamment de
I’importance que revét I’expression symbolique de la foi religieuse.

Méme si I’appui majoritaire a la laicité était motivé par un sentiment strictement
antireligieux présent au sein de la population, ce sentiment ne peut servir de justification
a la CAQ pour défendre la LLE. La laicité, telle qu’elle est par ailleurs définie par les
quatre principes énoncés a I’article 23, requiert la neutralité a I'égard de la religion et non
un sentiment antireligieux. Il y a donc une contradiction manifeste dans le fait que
certains puissent vouloir que leur sentiment antireligieux soit pris en charge par 1'Etat au
nom du principe de laicité. Ce faisant, ils confondent la laicité de I'Etat et la
sécularisation de la société. Ils peuvent certes critiquer avec respect la religion autant
qu'ils le veulent, mais ils ne doivent pas projeter cette posture critique sur ce qui reléve
des prérogatives de I'Etat, car I'Etat cesserait alors d'étre neutre et ne pourrait
conséquemment pas étre laique.

A ceci s’ajoute I’asymétrie entre le fardeau imposé aux autres religions par
rapport a celui exigé de la part des citoyens catholiques par cette version de la laicité. En
d’autres mots, les mesures prévues par la LLE se concentrent essentiellement sur les
signes religieux que les chrétiens ne portent plus, mais que des membres au sein des
minorités musulmane, juive et sikhe portent encore. Cette loi est en ce sens adaptée aux
chrétiens, qui sont au Québec surtout catholiques. En outre, la LLE n'intervient pas pour
appliquer de véritables mesures de laicité telles que 1'élimination des subventions aux

36 « La laicité de I’Etat repose sur les principes suivants : (1) la séparation de I’Etat et des religions ; (2) la
neutralité religieuse de I’Etat ; (3) 1’égalité de tous les citoyens et citoyennes et (4) la liberté de conscience
et la liberté de religion. »

24



¢coles confessionnelles et des crédits d'impot aux organismes religieux. Or, ces écoles
confessionnelles et ces organismes religieux sont surtout catholiques. En ce sens, cette loi
convient parfaitement a une certaine expérience historique de la majorité chrétienne
catholique, en plus de favoriser les écoles confessionnelles et les organismes religieux
catholiques. Pour la sociologue Geneviéve Zubrzycki, cette contradiction a 1’ceuvre dans
cette vision de la laicité a été rendue possible par un processus de « patrimonialisation du
catholicisme » au Québec, par lequel les symboles issus de la religion catholique sont
dissociés de leur portée religieuse dans 1’imaginaire collectif pour ne devenir que des
¢léments du patrimoine historique de la nation québécoise (Zubrzycki, 2016). Dans tous
les cas, et ce, d’ailleurs, méme si la LLE s’appuie notamment sur un sentiment
antireligieux, cette loi demeure fonciérement « catholaique » en ce qu’elle impose
I’essentiel du fardeau de la laicité aux autres religions, en laissant en place les priviléges
du catholicisme.

A partir de Rawls, il est possible de concevoir la mise en place d’une version
strictement institutionnelle de la laicité comme un droit collectif du peuple québécois. La
ou le bat blesse principalement avec la LLE est qu’elle adopte une conception de la
neutralité qui est ultimement appliquée aux individus et non aux institutions. Ainsi, ceux
qui interprétent les signes religieux comme véhiculant une apparence de partialité
compromettent le principe de neutralité. En adoptant une telle interprétation des signes
religieux pour justifier sa loi, I’Etat québécois sous le gouvernement de la CAQ est
intervenu en matic¢re de religion, et a ainsi violé I’exigence de neutralité institutionnelle
d’un Etat laique. Il est important de noter ici qu’il ne s’agit aucunement, selon notre
modéle d’inspiration rawlsienne, de subordonner la neutralité de ’Etat a la liberté de
religion. Si I’on dit que 1’Etat doit pour étre neutre ne pas se prononcer sur la
signification des signes religieux, ce n’est pas parce qu’il accorde une plus grande
importance a la liberté de religion. Si la laicité, qui est par définition institutionnelle,
commande de ne pas se prononcer sur la signification des signes religieux, c’est au nom
du respect de la diversité des postures diverses a 1’égard de la religion, de la diversité des
religions et de la diversité des facons de vivre la religion. Le respect de la diversité
morale, philosophique et religieuse est un bien collectif pour la société dans son ensemble
et une garantie de stabilité. La laicité de I’Etat et la liberté de religion individuelle sont
deux principes qui doivent étre mis en équilibre sans que I’'un ne domine I’autre.

5. Bibliographie

Audard, Catherine, John Rawls, Montréal and Kingston, McGill-Queen’s University
Press, 2007.

Baubérot, Jean, « Les trois seuils de laicité appliqués au cas francais », in Heimpel,
Daniela et Taher, Saaz, dir., Les défis du pluralisme, Montréal, Les Presses de
I’Université de Montréal, 2018, pp. 97-114.

Baubérot, Jean, Histoire de la laicité en France, Paris, Presses Universitaires de France,
2000.

Baubérot, Jean et Milot, Micheline, Laicités sans frontieres, Paris, Seuil, 2011.

Bosset, Pierre, Les fondements juridiques et [’évolution de [’obligation
d’accommodement raisonnable, Cowansville, Editions Yvon Blais, 2007.

25



Bouchard, Gérard, L interculturalisme : Un point de vue québécois, Montréal, Boréal,
2012.

Brun, Georg, « Reflective Equilibrium Without Intuitions? », Ethical Theory and Moral
Practice, vol. 17, no. 2, 2014, pp. 237-252.

Desmons, Ophélie, Les présupposés du libéralisme politique : quelle justification ?,
Thése de doctorat, Université Laval, 2014.

Floyd, Jonathan, « Rawls’ methodological blueprint », European Journal of Political
Theory, vol. 16, no. 3, 2017, pp. 367-381.

Galeotti, Anna Elisabetta, « Contemporary Pluralism and Toleration », Ratio Juris, vol.
10, no. 2, 1997, pp. 223-235.

Gaudreault-Desbiens, Jean-Francois, « Quelques angles morts du débat sur
I’accommodement raisonnable a la lumicre de la question du port de signes religieux a
I’école publique: réflexions en forme de point d’interrogation », in Jézéquiel,
Myriam, dir., Les accommodements raisonnables: quoi, comment, jusqu’ou?,
Cowansville, Editions Yvon Blais, 2007, pp. 241-286.

Habermas, Jirgen, Entre naturalisme et religion, Paris, Gallimard, 2008.

Habermas, Jiirgen, « “Reasonable” versus “True”, or the Morality of Worldviews », in
Cronin, Ciaran et De Greiff, Pablo, dir., The Inclusion of the Other: Studies in
Political Theory, Cambridge, Polity Press, 1998, pp. 75-105.

Habermas, Jiirgen, « La réconciliation grace a 1’'usage public de la raison. Remarques sur
le libéralisme politique de John Rawls. », in Habermas, Jiirgen et Rawls, John, dir.,
Débat sur la justice politique, Paris, Editions du Cerf, 1997, pp. 9-48.

Habermas, Jiirgen, « Reconciliation Through the Public use of Reason: Remarks on John
Rawls’s Political Liberalism », The Journal of Philosophy, vol. 92, no. 3, 1995,
pp. 109-131.

Harrington, Matthew P, « Canada’s New Hierarchy of Rights », The Supreme Court Law
Review : Second Series, vol. 91, 2019, pp. 297-350.

lavarone-Turcotte, Anne, « La loi 62 et '« arbitraire » : mythes et limites du droit dans la
gestion des accommodements religieux », Les ateliers de [’éthique, vol. 12, no. 2-3,
2017, p. 4.

Koussens, David, L épreuve de la neutralité : la laicité frangaise entre droits et discours,
Bruxelles, Bruylant, 2015.

Laden, Anthony Simon, « The Justice of Justification », in Finlayson, James Gordon et
Freyenhagen, Fabian, dir., Habermas and Rawls : Disputing the Political, New York,
Routledge, 2011, pp. 135-152.

Laden, Anthony Simon, « The House That Jack Built: Thirty Years of Reading Rawls »,
Ethics, Vol. 113, No. 2, 2003, pp. 367-390.

Lampron, Louis-Philippe, La hiérarchie des droits. Convictions religieuses et droits
fondamentaux au Canada, Bruxelles, Peter Lang, 2012.

Maclure, Jocelyn et Taylor, Charles, Laicité et liberté de conscience, Montréal, Boréal,
2010.

Pharo, Patrick, « Les limites de I’accord social. A propos du débat Habermas-Rawls sur
la justice politique », Revue frangaise de sociologie, vol. 39, no. 3, 2014, pp. 15-20.
Pogge, Thomas W., John Rawls: His Life and Theory of Justice, Oxford, Oxford

University Press, 2007.
Quong, Jonathan, Liberalism without Perfection, Oxford, Oxford University Press, 2010.

26



Rawls, John, Paix et démocratie, Montréal, Boréal, 2006.

Rawls, John, La justice comme équité, Montréal, Boréal, 2004.

Rawls, John, Libéralisme politique, Paris, Presses Universitaires de France, 1995.

Rawls, John, « Political Liberalism : Reply to Habermas », The Journal of Philosophy,
vol. 92, no. 3, 1995, pp. 132-180.

Rawls, John, « Justice as Fairness : Political not Metaphysical », Philosophy and Public
Affairs, vol. 14, no. 3, 1985, pp. 223-251.

Sandel, Michael J., « The Procedural Republic and the Unencumbered Self », Political
Theory, vol. 12, no. 1, 1984, pp. 81-96.

Seymour, Michel, De la tolérance a la reconnaissance, Montréal, Boréal, 2008.

Seymour, Michel et Gosselin-Tapp, Jérome, La nation pluraliste : repenser la diversité
religieuse au Québec, Montréal, Les Presses de 1’Université de Montréal, 2018.

Simmons, A. John, « Justification and Legitimacy », Ethics, vol. 109, no. 4, 1999,
pp. 739-771.

Spitz, Jean-Fabien, « La culture politique républicaine en question : Pierre Rosanvallon et
la critique du “« Jacobinisme »” frangais », Raisons politiques, vol. 3, no. 15, 2004,
pp. 111-124.

Weinstock, Daniel, « Beyond Objective and Subjective: Assessing the Legitimacy of
Religious Claims to Accommodation », Les ateliers de [’éthique, vol. 6, no. 2, 2012,
pp. 155-175.

Wolterstorff, Nicholas, « The role of religion in decision and discussion of political
issues », in Audi, Robert et Wolterstorff, Nicholas, dir., Religion in the Public Square:
The Place of Religious Convictions in Political Debate, Lanham, Rowman &
Littlefield, 1997.

Zubrzycki, Genevieéve, « Laicité et patrimonialisation du religieux au Québec »,

Recherches sociographiques, vol. 57, no. 2-3, 2016, pp. 311-332.

27



