
 1 

ENTRE PHILOSOPHIE POLITIQUE ET DROIT : LE CAS DE LA 
LOI SUR LA LAÏCITÉ DE L’ÉTAT AU QUÉBEC 
 
Michel Seymour 
Université de Montréal 
 
Jérôme Gosselin-Tapp 
Université d’Ottawa 
 
Résumé : L’objectif de cet article est double. Ce texte propose, d’une part, une critique 
des fondements normatifs de la Loi sur la laïcité de l’État mise en place en 2019 au 
Québec. Cette discussion s’appuie principalement sur les thèses développées dans notre 
ouvrage La nation pluraliste : repenser la diversité religieuse au Québec (PUM, 2018). 
L’essentiel de notre critique consiste alors à développer un modèle de gestion de la 
diversité adapté au contexte québécois à partir de la posture libérale républicaine que 
John Rawls développe dans ses écrits tardifs. Celle-ci nous permet ensuite de mettre en 
évidence certains écueils de la conception de la laïcité défendue par le gouvernement de 
la Coalition Avenir Québec. D’autre part, notre analyse donne aussi lieu à une réflexion 
de nature méthodologique sur la manière dont la philosophie politique peut, de manière 
générale, contribuer à la construction du droit, et ce, en montrant comment notre critique 
de la loi no21 correspond à un exercice d’opérationnalisation de la méthode de l’équilibre 
réfléchi telle qu’elle a été justement conçue par Rawls.  
 
Mots-clefs : laïcité ; équilibre réfléchi ; Rawls ; laïcité ; Québec ; libéralisme politique.  
 



 2 

 
La construction du droit s’articule, en grande partie, autour d’orientations normatives 
auxquelles la philosophie politique permet de parvenir. Il faut être en mesure de 
conjuguer les visées prescriptives des principes philosophiques avec les contraintes 
juridiques et techniques qui caractérisent toute société de droit. Le regard du philosophe 
permet en ce sens de dévoiler, et conséquemment de critiquer, les présupposés derrière 
les tendances dans lesquelles s’engagent les législateurs et les juristes.  
 
L’analyse que nous proposons dans cet article a pour objectif de servir d’exemple 
permettant d’illustrer cette synergie entre la philosophie et le droit, et ce, en proposant 
une étude à la fois juridique et normative de la gestion de la diversité religieuse au 
Québec. Au terme de près de quinze années à débattre de cet enjeu, le premier 
gouvernement de la Coalition Avenir Québec (ci-après CAQ) a mis en place en 2019 une 
conception stricte de la laïcité par le bais de sa Loi sur la laïcité de l’État (ci-après LLE). 
En puisant principalement dans la pensée tardive de John Rawls, nous espérons parvenir 
à mettre en évidence les écueils de cette loi tout en justifiant, du même coup, les bases 
d’un cadre alternatif pour penser la laïcité.  
 
En plus de cette discussion, ce texte cherche aussi à produire une réflexion plus générale 
sur les modalités d’une application dynamique de la philosophie politique au droit, et ce, 
en précisant aussi comment notre démarche intellectuelle se structure autour de la 
méthode de l’équilibre réfléchi. L’article se divise en trois principales sections. En 
présentant d’abord le contexte politico-légal qui sous-tend la question de la diversité 
religieuse au Québec, il sera ensuite possible d’introduire dans une deuxième section, 
certaines considérations méthodologiques permettant de mieux comprendre l’angle à 
partir duquel notre modèle inspiré du libéralisme politique de Rawls est susceptible 
d’intervenir dans ce débat. Dans une troisième section, nous présenterons les grandes 
lignes d’une application de ce modèle. 
 
1. Comment en sommes-nous arrivés là ? De la « crise des accommodements » 
jusqu’au projet de loi no21. 
 
L’opérationnalisation de la pensée de Rawls que nous proposons consiste en une mise à 
l’épreuve des principes théoriques de son modèle pour les adapter à la réalité. La toute 
première étape de notre entreprise consiste alors en une analyse fine des paramètres 
empiriques du cas sur lequel nous travaillons. Il y a plus précisément deux aspects du 
contexte politico-légal du Québec sur lesquels nous devons rigoureusement revenir dans 
le cadre de cet article. D’une part, il s’agit de caractériser l’enjeu philosophique derrière 
la « crise des accommodements » au Québec en la situant par rapport aux présupposés 
qui ont orienté la tradition jurisprudentielle canadienne en matière d’accommodements 
raisonnables. Ceci nous permet, d’autre part, de mieux comprendre l’horizon 
philosophique dans lequel s’inscrit la LLE.  
 
1.1 Une brève histoire de la « crise des accommodements » 
 



 3 

La « crise des accommodements » renvoie au malaise qu’ont suscité certains 
accommodements raisonnables dans la société québécoise au tournant des années 2000 et 
qui ont entraîné la mise en place, en 2007, de la Commission de consultation sur les 
pratiques d'accommodement reliées aux différences culturelles. Le début de cette 
« crise » survient lorsque l’étudiant Multani, issu de la communauté sikhe, s’est opposé 
en 2002 à l’interdiction de porter son kirpan à l’école imposée par sa commission 
scolaire. C’est en quelque sorte à cette « crise » que chercheront ensuite à répondre 
successivement les lois et les projets de lois suivants : celui de la ministre libérale 
Kathleen Weil en 20111, le projet de Charte des valeurs du Parti Québécois en 20132, la 
loi no62 du gouvernement de Philippe Couillard3 et finalement la LLE adoptée en 2019 
par le gouvernement formé par la CAQ4.  Pour nous, et d’ailleurs c’est que nous tentons 
de montrer dans cet article, la question de la gestion de la diversité au Québec n’est pas 
close et il faudra impérativement abroger l’actuelle Loi sur la laïcité de l’État. 
 

Pour bien saisir la teneur et les origines de cet épisode de l’histoire québécoise, il 
faut toutefois faire un pas en arrière, et revenir d’abord sur les fondements juridiques des 
accommodements religieux au Canada. Ce dispositif est le fruit de la convergence entre 
deux courants, théoriquement distincts, de l’histoire jurisprudentielle canadienne qui 
remontent aux années 1980. D’un côté, nous avons l’obligation d’accommodement 
découlant de la conception canadienne du droit à l’égalité et, de l’autre côté, la tradition 
jurisprudentielle canadienne en matière de liberté religieuse. On se réfère généralement, 
en tant que point de départ de la jurisprudence canadienne, à l’arrêt l’arrêt Big M Drug 
Mart5 rendu en avril 1985. En décembre de la même année, la Cour suprême sera aussi 
amenée à se prononcer, dans le cadre de l’arrêt Simpsons-Sears6, sur un cas de 
discrimination portant sur une pratique religieuse. L’importance que revêt ce dernier arrêt 
ne concerne pas tant l’évolution du droit à la religion au Canada, que l’« obligation » 

 
1 Projet de loi no94, Loi établissant les balises encadrant les demandes d’accommodement dans 
l’Administration gouvernementale et dans certains établissements, 1re session, 39e législature, Québec, 
2010. 
2 Projet de loi no60, Charte affirmant les valeurs de laïcité et de neutralité religieuse de l’État ainsi que 
d’égalité entre les femmes et les hommes et encadrant les demandes d’accommodement, 1re session, 40e 
législature, Québec, 2013. 
3 Loi no62, Loi favorisant le respect de la neutralité religieuse de l’État et visant notamment à encadrer les 
demandes d’accommodements pour un motif religieux dans certains organismes, 1re session, 41e 
législature, Québec, 2017. 
4 Loi no21, Loi sur la laïcité de l’État, 1re session, 42e législature, Québec, 2019. 
5 R. c. Big M Drug Mart Ltd, [1985] 1 R.C.S. 295. Une entreprise a été accusée de s’être livrée à la vente 
de marchandises le dimanche, contrevenant ainsi à la Loi fédérale sur l’observance du dimanche. Dans le 
cadre de ce procès, la Cour suprême invalidera finalement cette dernière loi. Il s’agit d’un moment 
historique de la jurisprudence canadienne en matière de droits religieux, car cet arrêt reconnaît, pour la 
toute première fois, que l’État canadien « ne doi[t] pas faire d’un précepte ou d’une pratique propre à une 
religion donnée – même celle de la majorité – une norme contraignante pour tous les citoyens » (Maclure et 
Taylor, 2010, p. 64). 
6 Commission ontarienne des droits de la personne (O’Malley) c. Simpsons-Sears, [1985] 2 R.C.S. 536. 
Cette cause oppose une employée d’un magasin de vente au détail à son employeur. Ce dernier exigeait de 
l’appelante qu’elle travaille parfois le vendredi soir et le samedi. Or, celle-ci adhérait à l'église adventiste du 
septième jour qui prescrit l’observance stricte du sabbat. Le respect de son horaire de travail entrait donc en 
conflit avec ses croyances religieuses. La Cour suprême reconnaît que cette situation impliquait une 
« discrimination par suite d'un effet préjudiciable » à son égard (cf. par. 12).  



 4 

d’accommodement qu’il introduit dans le droit canadien en reconnaissant l’obligation 
pour une entreprise de prendre des mesures pour éviter la discrimination induite par 
« l’effet préjudiciable » de l’horaire de travail sur la liberté de religion de l’une de ses 
employés7. Une autre construction juridique importante est introduite dans la 
jurisprudence canadienne par cet arrêt : celle de la « contrainte excessive ». Un 
accommodement est dit obligatoire pourvu que celui-ci « ne cause [pas] une contrainte 
excessive ». Autrement dit, il faut que cet accommodement soit raisonnable. L’évaluation 
de la raisonnabilité d’un accommodement, par le biais de l’idée de « contrainte 
excessive », sera précisée à l’aide de quatre critères introduits dans un arrêt subséquent8 : 
 

(i) en vertu du coût financier ; 
(ii) lorsqu’il y a atteinte à une convention collective ou au moral personnel ; 
(iii) en fonction du niveau d’interchangeabilité des effectifs et des installations ; 
(iv) pour des raisons de sécurité. 
 

Il est toutefois important d’insister ici plus rigoureusement sur la distinction conceptuelle, 
que nous avons précédemment introduite, entre l’obligation d’accommodement en soi et 
l’évolution du droit à la religion, même si ces deux trajectoires jurisprudentielles ont 
sensiblement le même point de départ et qu’elles ont évoluée, du même coup, 
conjointement. En fait, l’obligation d’accommodement, en tant que « conséquence 
naturelle du droit à l’égalité », implique une « application potentielle de ce concept à 
l’ensemble des motifs de discrimination interdits par la loi9 » (Bosset, 2007). Au Québec, 
cette extension de l’obligation d’accommodement s’est notamment traduite par une 
obligation de tenir compte des personnes handicapées10. Le droit à la religion, quant à lui, 
porté par la complexité et la diversité des demandes d’accommodements qui se 
présenteront à la suite de l’arrêt Simpsons-Sears, subira aussi ses propres transformations 
au gré des quelques cas qui se rendront en Cour suprême. Il convient d’ailleurs d’en 
souligner un en particulier parmi ceux-ci : le critère « croyance sincère » a été établi en 
2004 dans l'arrêt Amselem11 comme outil pour évaluer la légitimité d’une demande 
d’accommodement.  
 

La subjectivité de ce critère, en plus de la multiplication des demandes 
d’accommodements au tournant des années 2000, aura d’ailleurs pour effet de générer, 

 
7 « Dans le cas de la discrimination par suite d'un effet préjudiciable, l'employeur a l'obligation de prendre des 
mesures raisonnables pour s'entendre à moins que cela ne cause une contrainte excessive à l'exploitation de son 
entreprise ». Voir : Commission ontarienne des droits de la personne (O’Malley) c. Simpsons-Sears, [1985] 
2 R.C.S. 536. 
8 Central Alberta Dairy Pool c. Alberta (Commission des droits de la personne). 
9 Pour une liste plus complète de ces motifs potentiels, il est possible de se référer à l’article 10 de la Charte 
québécoise des droits et libertés de la personne : « Toute personne a droit à la reconnaissance et à 
l’exercice, en pleine égalité, des droits et libertés de la personne, sans distinction, exclusion ou préférence 
fondée sur la race, la couleur, le sexe, l’identité ou l’expression de genre, la grossesse, l’orientation 
sexuelle, l’état civil, l’âge sauf dans la mesure prévue par la loi, la religion, les convictions politiques, la 
langue, l’origine ethnique ou nationale, la condition sociale, le handicap ou l’utilisation d’un moyen pour 
pallier ce handicap. Il y a discrimination lorsqu’une telle distinction, exclusion ou préférence a pour effet 
de détruire ou de compromettre ce droit. » 
10 Voir, par exemple, Morel c. Corporation de Saint-Sylvestre, [1987], D.L.Q. 391. 
11 Syndicat Northcrest c. Amselem, [2004] 2 S.C.R. 551, 2004 SCC 47. 



 5 

dans la société québécoise, le sentiment que les demandes d’accommodements sont 
traitées de manière « arbitraire »12 de même que l’impression que la tradition 
jurisprudentielle canadienne accorde une primauté à la liberté de religion sur les autres 
droits. Une certaine « hiérarchie des droits » dans le système canadien sera d’ailleurs 
mise en lumière par certains juristes, notamment Louis-Philippe Lampron et Jean-
François Gaudreault-Desbiens (Gaudreault-Desbiens, 2007 ; Lampron, 2012). Pour 
certains, l’approche « subjectiviste »13 empruntée par la jurisprudence canadienne en 
matière de liberté religieuse trahirait même indirectement une absence de distinction 
entre les revendications strictement religieuses et celles de nature culturelle (Gaudreault-
Desbiens, 2007, p. 264-265). Selon cette vision des choses, le kirpan ne serait, par 
exemple, qu’une coutume au sein de la communauté sikhe. Ou encore, le foulard ne ferait 
que refléter une éthique de la pudeur. Suivant la même logique, la demande que les 
fenêtres du YMCA soient givrées pour éviter que les jeunes élèves juifs masculins soient 
déconcentrés par les tenues légères des jeunes femmes dans le gym se situant de l’autre 
côté de la rue ne ferait que traduire les mœurs puritaines de certains membres de la 
communauté juive.  

 
Du point de vue de l’opinion publique, il n’est alors pas étonnant que plusieurs 

cas d’accommodements aient été très mal reçus dans la société québécoise. Le cas de 
l’étudiant Multani aura été en quelque sorte l’élément déclencheur d’une profonde 
controverse entourant la gestion de la diversité religieuse, qui est, en outre, toujours non 
résolue de nos jours. La « crise des accommodements » est en ce sens venue souffler sur 
les braises de l’aversion québécoise à l’égard du multiculturalisme, et ce, compte tenu de 
ces impressions qui se sont installées peu à peu dans l’opinion publique québécoise. Pour 
le résumer de manière un peu plus schématique, le contexte plus large dans lequel 
s’inscrit la « crise des accommodements » est le suivant. Plusieurs pensent que la 
pérennité du peuple québécois n’est pas garantie dans le contexte nord-américain 
notamment caractérisé par la pression socio-économique exercée par l’anglais. Plusieurs 
en viennent aussi à penser que la jurisprudence canadienne induit une certaine 
« hiérarchie des droits » accordant une primauté du droit à la religion sur les autres droits 
fondamentaux14. En plus, la tendance « subjectiviste » du droit canadien en matière de 

 
12 Sur cette question, voir les travaux de la juriste Anne Iavarone-Turcotte (Iavarone-Turcotte, 2017). 
13 Le critère de « croyance sincère » introduit par l’arrêt Amselem n’a été approuvé que par cinq des neuf 
juges de la CSC. Certaines limites objectives sont apparues dans son application, notamment dans une 
récente cause, entendue par la Cour supérieure du Québec, qui opposait une adepte du pastafarisme à la 
Société de l’assurance automobile du Québec (ci-après SAAQ). En fait, ce litige découle du fait que la 
SAAQ ait refusé que la demanderesse porte un chapeau de pirate sur sa photographie de permis de 
conduire. Or, même si la demanderesse prétendait avoir une « une croyance sincère qu'elle doit porter 
l'attirail de pirate », la Cour supérieure du Québec a tout de même conclu que, puisque « le Church of the 
Flying Spaghetti Monster est un mouvement social qui permet à ceux qui y adhèrent de questionner, bien 
que de façon particulièrement loufoque, certains des éléments qui constituent l'assise de plusieurs religions 
», cette cause « ne soul[evait] aucune réelle question de charte ». Voir Narayana c. Société de l'assurance 
automobile du Québec, [2015] QCCS 4636. 
14 Cette thèse selon laquelle la tradition jurisprudentielle canadienne induirait une hiérarchie des droits 
accordant la primauté des libertés religieuses par rapport aux autres droits fondamentaux ne fait toutefois 
pas consensus parmi les juristes. D’aucuns considèrent plutôt que l’arrêt Trinity Western University (TWU) 
(Law Society of British Columbia c. Trinity Western University, [2018] 2 RCS 293) serait une illustration 
de la primauté absolue qui est accordée aux droits à l’égalité en vertu de la section 15 de la Charte 



 6 

liberté religieuse est perçue comme ne parvenant pas toujours à distinguer les 
revendications foncièrement religieuses de celles qui sont de nature culturelle. Dans un 
tel contexte, il n’est pas surprenant que la question des accommodements religieux soit 
venue réactiver l’inquiétude identitaire du peuple québécois. 

 
C’est d’ailleurs en réponse à cette dernière inquiétude que s’inscrivent les travaux 

de Bouchard sur l’interculturalisme (voir, entre autres, Bouchard, 2012). C’est aussi en 
partie en réponse à cette inquiétude que nous avons développé notre approche libérale 
républicaine dans notre ouvrage La nation pluraliste (PUM, 2018). Nous traiterons plus 
directement de cette approche dans les prochaines sections de l’article. Il convient 
d’abord de revenir plus rigoureusement sur le contexte philosophique qui a mené à 
l’adoption en 2019 de la LLE.  
 
1.2 La perspective étroitement politique de la CAQ et son projet de loi no21 
 
La stratégie empruntée par la CAQ a été celle d’instrumentaliser l’inquiétude identitaire 
du peuple québécois, alimentée par le contexte de la « crise des accommodements », en 
mettant de l’avant une vision non seulement contradictoire, mais surtout liberticide, de la 
laïcité. Dans la suite de cet article, nous montrons sous quels angles il est possible de voir 
que cette législation comporte de profondes apories sur le plan conceptuel. L’approche de 
la CAQ est en ce sens étroitement politique et, ainsi, ne représente d’aucune manière une 
réponse appropriée à la tension philosophique fondamentale qui structure ce débat. 
L’approche rawlsienne que nous proposons dans les prochaines sections de cet article 
vise à fournir une porte de sortie à l’opposition qui s’est installée dans le débat public 
entre l’approche multiculturaliste et une autre conception du vivre-ensemble importée de 
France : l’approche républicaine « jacobine ».  
 

La vision républicaine « jacobine »15 du vivre-ensemble a été introduite dans le 
débat public au Québec via les défenseurs d’une conception stricte de la laïcité, et c’est 

 
canadienne des droits et libertés. En ne reconnaissant pas certaines prescriptions controversées du 
Community Covenant Agreement de la TWU comme des exigences absolument nécessaires dans le 
christianisme, la Cour suprême semble effectivement privilégier une interprétation de la doctrine chrétienne 
qui soit compatible avec le droit à l’égalité. Cette intervention herméneutique serait dès lors potentiellement 
symptomatique d’une hiérarchie des droits accordant une primauté aux droits à l’égalité, et non aux libertés 
religieuses. À ce sujet, les travaux de Matthew P. Harrington mettent d’ailleurs aussi en évidence un telle 
tradition interprétative en matière de religion, à l’œuvre notamment dès l’affaire Bruker c. Marcovitz 
([2007] 3 SCR 607) opposant deux époux dans le cadre d’un divorce religieux, qui reflète cette 
« disposition à interpréter les doctrines religieuses de manière à prioriser l’égalité » (Harrington, 2019, 
p. 341, notre traduction). Ceci dit, même si une certaine primauté est en effet accordée aux interprétations 
des doctrines religieuses compatibles avec les droits à l’égalité, l’impression laissée par les arrêts Amselem 
et Multani dans l’opinion publique québécoise n’en demeure pas moins à l’origine de la frilosité manifeste 
qu’entretient la société québécoise à l’égard des accommodements religieux. Dans le cadre de cet article, 
nous ne prétendons trancher en faveur de l’une ou l’autre de ces deux interprétations de la hiérarchie des 
droits au Canada. Ce que nous proposons de faire est seulement de prendre au sérieux cette préoccupation 
dans la société québécoise sans pour autant négliger les droits des minorités.  
15 Nous parlons bel et bien ici d’un républicanisme que l’on peut qualifier « jacobin », car il s’agit d’un 
modèle qui, comme nous le verrons, « tient a priori pour suspecte toutes les manifestations de la différence, 
toute forme de pluralisme et de particularité » (Spitz, 2004, p. 112). À ce sujet, voir notamment le chapitre 
4 de notre livre (Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 121-162).  



 7 

aussi cette vision du vivre-ensemble qui sous-tend le projet de loi no21. Pour bien 
comprendre en quoi consiste cet autre pôle du débat public québécois, il y a lieu de 
présenter brièvement l’approche française en matière de gestion de la diversité religieuse. 
Même si la « dissociation institutionnelle » complète entre la religion et l’État remonte, 
en France, à l’adoption de la loi du 9 décembre 1905 concernant la séparation des Églises 
et de l’État  (Baubérot, 2000, p. 78)16, il est important de savoir que le discours entourant 
la laïcité s’y est grandement radicalisé depuis la fin des années 1980, notamment à la 
suite de l’incident du collège de Creil, en 1989, où trois étudiantes ont été expulsées pour 
avoir refusé de retirer leur foulard musulman. Sans entrer dans toutes les nuances de 
l’histoire de la laïcité en France, rappelons néanmoins ici que le Conseil d’État, dans un 
avis émis le 3 mai 2000, rappelait que les enseignants, comme tous les fonctionnaires de 
l’État, ne doivent pas porter de signes religieux17. Rappelons aussi que le rapport de la 
commission Stasi, publié en 2003, y a consacré le principe de l’« effacement de la 
différence » comme condition nécessaire « à l’intégration et à la cohésion sociale » 
(Maclure et Taylor, 2010, p. 44). Ce principe représente la pierre angulaire de la laïcité 
stricte à la française. Cette version dopée du républicanisme français s’est ensuite traduite 
par certaines politiques publiques hautement médiatisées, notamment la loi du 15 mars 
200418 et la loi du 11 octobre 201019. Bien sûr, et pour être tout à fait rigoureux, il 
convient de souligner que le cadre juridique « strict » de la laïcité en France comporte 
plusieurs exceptions, notamment le fait que les anciens concordats sont encore en 
application dans certaines régions de France et qu’il y a en plus des différents de laïcité 
en vigueur dans les DROM-COM (c’est-à-dire les départements et régions d’outre-mer et 
les collectivités d’outre-mer) (à ce sujet, voir Koussens, 2015). Cela dit, s’agissant de la 
présence de signes religieux dans la fonction publique, le modèle français a été importé 
non seulement dans le débat public au Québec, mais aussi à l’échelle de l’Union 
européenne. On assiste d’ailleurs à une propagation de cette conception républicaine 
« jacobine » de la laïcité à l’international : en 2019, par exemple, une politique de laïcité 
stricte a d’abord été adoptée dans le Canton de Genève en Suisse20, puis au Québec21, 
pour ne nommer que ces deux cas. À cet égard, il convient de rappeler deux arrêts 
importants, qui auront contribué à la diffusion internationale des principes du 
républicanisme « jacobin ». Premièrement, il y a eu l’arrêt Ebrahimian c. France22 rendu 
en 2015 par la Cour européenne des droits de l’homme, portant sur le cas du licenciement 
d’une agente de la fonction publique hospitalière qui avait refusé de retirer son foulard 
musulman. La CEDH a conclu que ce congédiement ne constituait pas une violation de 
l’article 9 de la Convention de sauvegarde des droits de l’homme et des libertés 
fondamentales, contrairement à ce que la requérante alléguait. Deuxièmement, il y a aussi 
le jugement Samira Achbita c. G4S Secure Solutions23 de la Cour de justice de l’Union 

 
16 À propos de l’histoire de la laïcité en France, voir les autres travaux de Jean Baubérot et de Micheline 
Milot (Baubérot, 2018 ; Baubérot et Milot, 2011).  
17 Conseil d’État (2000), « Avis du 3 mai 2000, requête numéro 217017 ». 
18 Loi no2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laïcité, le port de signes ou de 
tenues manifestant ostensiblement une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics. 
19 Loi no2010-1192 du 11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public. 
20 Loi sur la laïcité de l’État ; A 2 75, le 09.03.2019. 
21 Loi no21, Loi sur la laïcité de l’État, 1re session, 42e législature, Québec, 2019. 
22 Ebrahimian c. France, no 64846/11, § 64, CEDH 2015. 
23 Samira Achbita c. G4S Secure Solutions NV, C-157/15, § 10, CJUE 2017. 



 8 

européenne d’avril 2017, où a été reconnu le droit, pour les employeurs, d’imposer des 
tenues vestimentaires et d’interdire les signes religieux.  

 
Retenons ici que le débat public au Québec, depuis la « crise des 

accommodements », est tiraillé entre ces deux influences : celle du multiculturalisme 
canadien et celle du républicanisme « jacobin ». En réponse au statut quo que représente 
le multiculturalisme canadien, le modèle d’inspiration française est souvent présenté 
comme une façon de répondre à l’inquiétude identitaire des Québécois. Or, la laïcité 
stricte à la française est aussi vivement critiquée pour son caractère éminemment 
liberticide à l’égard des minorités issues de l’immigration. Cette tension est d’ailleurs 
bien visible dans les médias. Pensons, par exemple, au « Manifeste pour un Québec 
pluraliste », faisant la promotion d’un modèle de laïcité « ouverte », et à la « Déclaration 
des Intellectuels pour la laïcité », souscrivant plutôt à une conception « stricte » de la 
laïcité, qui se sont succédés en février et mars 2010 dans le journal Le Devoir. 
 

Suite aux échecs successifs du projet de loi de la ministre libérale Kathleen Weil 
en 201124, du projet de Charte des valeurs du Parti Québécois en 201325, et de la loi no62 
du gouvernement de Philippe Couillard26, le gouvernement de François Legault s’est, à 
son tour, engagé à mettre fin au débat sur la gestion de la diversité au Québec par son 
projet de loi no21. Ce dernier aura d’ailleurs donné lieu à une très courte commission 
parlementaire d’une durée de six jours seulement. Le premier gouvernement de la CAQ a 
fait usage du bâillon pour adopter le projet avant l’été 2019. Cette loi incorpore en plus 
une clause dérogatoire le mettant à l’abri de poursuites faites en vertu des chartes 
québécoise et canadienne des droits et libertés. Il prévoyait même une modification à la 
charte québécoise. Ainsi, en plus du Parti Libéral du Québec, de Québec solidaire et du 
Parti Vert du Québec, plusieurs associations ont aussi pris position contre le projet de loi 
no21. Mentionnons au passage la Commission des droits de la personne et des droits de la 
jeunesse, le Barreau du Québec, l’Association des juristes progressistes, la Ligue des 
Droits et Libertés, Amnistie Internationale Canada francophone, la Ville de Montréal, 
la CSN, la Fédération autonome de l'enseignement, la Fédération nationales des 
enseignants et enseignantes du Québec, la Fédération des femmes du Québec, 
l’Association des Musulmans et des Arabes pour la laïcité au Québec, le Centre Justice et 
foi, le Christian Jewish Dialogue of Montreal, ainsi que des commissions scolaires.  

 
Par ailleurs, même si ceux qui sont en faveur la LLE peuvent se réjouir d'être en 

plus grand nombre, il y a tout de même lieu de croire qu’un tel recours à l’opinion 
majoritaire trahisse en fait une faible compréhension de ce qu'est un État de droit, dont 
l'une des fonctions essentielles est de protéger les minorités contre la tyrannie de la 

 
24 Projet de loi no94, Loi établissant les balises encadrant les demandes d’accommodement dans 
l’Administration gouvernementale et dans certains établissements, 1re session, 39e législature, Québec, 
2010. 
25 Projet de loi no60, Charte affirmant les valeurs de laïcité et de neutralité religieuse de l’État ainsi que 
d’égalité entre les femmes et les hommes et encadrant les demandes d’accommodement, 1re session, 40e 
législature, Québec, 2013. 
26 Loi no62, Loi favorisant le respect de la neutralité religieuse de l’État et visant notamment à encadrer les 
demandes d’accommodements pour un motif religieux dans certains organismes, 1re session, 41e 
législature, Québec, 2017. 



 9 

majorité. Le recours à une disposition dérogatoire est particulièrement problématique 
lorsqu’il s’agit de soustraire une législation affectant les minorités à l’application d’une 
charte visant justement à les protéger. L’essentiel de notre argument rawlsien vise 
néanmoins à montrer qu’il est possible de conjuguer une certaine conception de la laïcité 
avec les droits des minorités, et qu’il n’y a conséquemment pas lieu de s’opposer a priori 
complètement à toute législation entourant la gestion de la diversité religieuse, 
contrairement à ce que font la plupart des partisans d’une approche strictement 
multiculturaliste.  
 

Comment et pourquoi le Québec en est-il venu à élire un gouvernement de la 
CAQ et à se ranger derrière les principes de la LLE ? Nous l’avons bien montré dans cette 
première section de l’article : les débats amorcés depuis une douzaine d’années mettent 
en jeu la question nationale québécoise et non seulement la place de la religion dans notre 
société. Si le débat sur la place de la religion est si intense, c’est parce qu’il soulève des 
enjeux identitaires. Depuis quelques années, un glissement semble toutefois s’être opéré 
au sein du nationalisme québécois, car la défense du peuple québécois s'est peu à peu 
confondue avec la défense de sa majorité francophone (et de ceux qui y convergent en s'y 
intégrant et assimilant). Il importe certes d'assurer l'affirmation nationale du peuple 
québécois dans son ensemble ainsi que sa reconnaissance. Un total désintérêt pour cet 
enjeu identitaire fondamental fait perdre de la crédibilité à toute idée de protection des 
minorités. Autrement dit, pour être crédible dans la défense des droits des minorités, il 
faut dans un même élan être absolument sensible et ne pas faire la sourde oreille au 
besoin d'affirmation et de reconnaissance du peuple québécois, qui est minoritaire au 
Canada et en Amérique du Nord. Ceux qui ignorent la question nationale, qui y sont 
indifférents ou qui estiment que l'identité nationale québécoise est déjà suffisamment 
affirmée ne contribuent en rien à apaiser les tensions. Au contraire, ils jettent de l'huile 
sur le feu. En ce sens, il faut tenir compte du besoin de fixer les règles du vivre ensemble 
du peuple québécois, mais cela ne doit pas aller à l'encontre des règles constitutionnelles 
que l'on s'est déjà données et qui sont inscrites dans la charte des droits et libertés. Or, 
l’approche d’inspiration rawlsienne que nous proposons est en mesure de conjuguer ces 
deux types de préoccupations au sein d’une seule et unique conception de la laïcité.  
 
2. De la spéculation à l’application : comment opérationnaliser Rawls ? 
 
Avant d’aborder plus directement la question de la gestion de la diversité d’un point de 
vue rawlsien, il y a d’abord lieu de se prêter à une réflexion de nature méthodologique 
entourant la manière dont nous entrevoyons la relation entre le droit et la philosophie. 
Nous tenterons plus précisément de montrer, dans cette deuxième section de l’article, que 
le modèle rawlsien est un cadre tout indiqué pour entreprendre une application de la 
philosophie politique au droit, et ce, malgré le fait que la pensée de Rawls ait la 
réputation d'être abstraite, et peu portée vers l'application. Pour ce faire, nous proposons 
de souligner l’importance de la méthodologie utilisée par Rawls lui-même afin de 
montrer de quelle manière il est possible de concevoir une telle mise en application de 
son modèle.   
 
2.1 Trois chemins vers les principes de justice  



 10 

 
Rawls emprunte, dans ses écrits tardifs27, trois différentes stratégies argumentatives pour 
parvenir à ses principes de justice. Il est possible de classer ces trois stratégies en deux 
principales catégories : nous avons, d'un côté, le dispositif monologique qu'est le voile 
d'ignorance, et de l'autre côté, les chemins dialogiques que sont le consensus par 
recoupement et l'usage public de la raison. Ces différentes stratégies sont autant de façons 
de s’approcher de l’idéal de la stabilité politique.  
 
 Il y a donc chez Rawls, dans un premier lieu, une proposition de chemin 
monologique pour parvenir aux principes de justice : l'expérience de pensée qu'est la 
position originelle. Dans Libéralisme politique, Rawls propose une version dite 
« épaisse » (ou parfois aussi « maximale ») du voile d’ignorance (Rawls, 1995a, p. 49), 
afin de corriger le biais compréhensif de la première version, telle que conçue dans 
Théorie de la justice. Le constructivisme moral et politique du « deuxième Rawls » 
(Audard, 2007, p. 169, 223) propose un voile d’ignorance épais pour prendre acte du 
pluralisme irréductible des doctrines compréhensives défendues par des personnes qui 
sont elles-mêmes respectueuses des autres. Notons ici que la valeur fondamentale du 
libéralisme politique de Rawls après 1985 (soit après la publication de l'article « Justice 
as Fairness : Political not Metaphysical ») n’est plus l’autonomie individuelle, mais bien 
la tolérance conçue comme respect (Rawls, 1985 ; Seymour, 2008, p. 164). Ce faisant, 
Rawls ne conçoit plus la personne comme autonome et « antérieure à ses fins » (cette 
formule est originellement tirée de Sandel, 1984, p. 84-85, notre traduction). Sa position 
originelle prend, comme point de départ, une certaine autoreprésentation politique de la 
personne, comprise comme citoyen, qui est ensuite « un élément d’une procédure 
raisonnable de construction dont le résultat détermine le contenu des principes premiers 
de justice » (Rawls, 1995a, p. 75). Le voile d’ignorance doit être épais justement pour 
prendre acte du pluralisme irréductible et raisonnable des conceptions philosophiques et 
métaphysiques de la personne qui sont présentes dans la société. La position originelle 
demeure toutefois une expérience de pensée purement spéculative qui ne mobilise que 
des décideurs abstraits et c’est en ce sens que le dispositif que représente le voile 
d'ignorance illustre bien qu’un premier chemin, de nature monologique, proposé par 
Rawls afin de parvenir aux principes de justice.  
 

 
27 La perspective que nous empruntons s’appuie sur une certaine lecture de Rawls qui voit une rupture 
importante entre sa pensée d’avant et après son article de 1985. Cette interprétation ne fait toutefois pas 
consensus parmi ses commentateurs. Anthony Simon Laden fait notamment partie de ceux qui ont 
justement tenté de montrer une certaine continuité entre Théorie de la justice et Libéralisme politique. À 
ses yeux, le virage de 1985 « ne serait pas de nature méthodologique, mais consisterait plutôt en une 
clarification de la finalité [de Théorie de la justice] et de ce qui est nécessaire pour l’atteindre » (Laden, 
2003, p. 386-387, notre traduction). Nous considérons toutefois que cette autre interprétation ne prend pas 
suffisamment en considération l’ensemble des écrits tardifs de Rawls. Des modifications importantes sont 
tout d’abord introduites dans le déploiement de la méthode du voile d’ignorance, puisque celle-ci prend 
désormais appui sur une conception politique de la personne, et non plus sur une conception métaphysique. 
Laden néglige aussi l’importance de Paix et démocratie pour pleinement apprécier l’évolution de sa pensée. 
En l’occurrence, la seconde application de la notion de justice met désormais en scène des représentants des 
peuples et non plus des représentants des États. Or, puisque les deux applications de la justice se font dans 
des modèles simplifiés, cela va entrainer dans le contexte d’une société réelle complexe la cohabitation des 
droits de la personne et des droits des peuples.  



 11 

  Cependant, pour parvenir à une stabilité politique digne de ce nom, les principes de 
justice ne doivent pas être validés seulement de manière strictement monologique. Même 
si le voile d’ignorance est désormais à concevoir comme épais et qu’il s’appuie sur une 
conception politique de la personne, cela est insuffisant. Pour bien le comprendre, il y a 
lieu de souligner certains éléments du débat de 1995 entre Rawls et Jürgen Habermas28. 
Dans son texte paru dans The Journal of Philosophy, Habermas est ouvertement critique 
de la procédure de la position originelle telle que proposée par Rawls, et ce, à cause de sa 
dimension strictement spéculative et monologique (Habermas, 1997, p. 29). Or, dans sa 
réponse à Habermas, Rawls admet qu'il n'est pas adéquat de poser le problème de 
l’acceptation réelle des principes en présupposant une validité épistémique établie sur des 
bases strictement monologiques. C'est en ce sens que nous avons affaire à deux niveaux 
de théorisation distincts, mais tout de même compatibles. Le premier niveau serait celui 
qui relève de la procédure strictement spéculative qu’est la position originelle. Il devrait 
toutefois y avoir aussi un second niveau de théorisation dans lequel les principes doivent 
être soumis au débat public dans le but de parvenir à un consensus par recoupement, 
c’est-à-dire un consensus sincère et stable « entre doctrines compréhensives raisonnables 
» autour d’une certaine « conception politique » à partir d’arguments fondés sur la seule 
raison publique (Rawls, 1995a, p. 171-172). Les principes obtenus à la première étape 
n'ont alors qu'une valeur strictement heuristique et jouent ainsi le rôle de catalyseur de 
consensus.  
 
  Le même type de contraintes applicables à la méthode du voile d’ignorance va 
s’appliquer à l’idée de consensus par recoupement. Pour respecter le pluralisme 
irréductible des conceptions morales, religieuses et métaphysiques, il fallait que le voile 
soit épais. De la même manière, pour respecter ce pluralisme irréductible, il faut que les 
doctrines compréhensives soient raisonnables et donc elles-mêmes respectueuses de ce 
pluralisme. Autrement dit, selon Rawls, il est impossible de parvenir à un consensus 
véritable dans une société caractérisée par une diversité irréductible de points de vue si 
notre démarche prend appui sur les doctrines que nous considérons personnellement 
comme vraies. Les doctrines compréhensives acceptables ne doivent pas être celles que 
nous considérons comme vraies, mais bien celles qui sont raisonnables, et donc 
respectueuses des doctrines alternatives. 
 
  Un troisième niveau de théorisation permet de nous rapprocher encore plus de 
l’idéal de la stabilité politique. Il s’agit de parvenir à justifier les principes de justice en 
s’appuyant seulement sur des arguments faisant appel à la raison publique. Une fois que 
le voile d’ignorance est levé, il ne suffit pas de rechercher seulement les principes se 
trouvant à l’intersection des différentes doctrines compréhensives. S’en tenir à ce niveau 
ne nécessiterait pas de prendre ses distances à l’égard de notre doctrine compréhensive 
préférée. Il faut être en mesure de justifier les principes sans le recours à une doctrine 

 
28 Nous faisons ici référence aux deux textes parus dans The Journal of Philosophy (Habermas, 1995 ; 
Rawls, 1995b), de même qu’à un second texte d'Habermas (Habermas, 1998), écrit en réponse à la réplique 
de Rawls, comme il coutume de le faire dans la littérature secondaire même si celui-ci n'a pas été publié 
dans le même journal et en même temps que les deux autres. Dans le cadre de cet article toutefois, nous 
nous référons à la traduction française de ces trois textes, voir Jürgen Habermas et John Rawls,  Débat sur 
la justice politique, Paris, Éditions du Cerf, 1997, 187 p.   



 12 

compréhensive particulière. Plus exactement, le pluralisme irréductible et raisonnable des 
conceptions ne fait pas qu’affecter la morale, la religion et la métaphysique. Il intervient 
également au niveau des philosophies politiques elles-mêmes et plus spécifiquement au 
niveau des théories de la justice. Les différentes théories de la justice sont très souvent 
l’expression de particularismes culturels. Il faut réaliser que nos jugements sont souvent 
porteurs du fardeau les associant à une doctrine compréhensive particulière (il s’agit de 
l’idée de « burden of judgment »). Combiné à la prise en compte du pluralisme 
irréductible des conceptions, il appert que la seule façon de parvenir à un argument fondé 
sur la raison publique est de pratiquer la méthode de l’évitement à l’égard de la doctrine 
compréhensive à laquelle nous souhaiterions adhérer. Cette méthode reflète elle aussi le 
respect de la diversité irréductible qui caractérise nos sociétés démocratiques. En puisant 
dans notre tradition politique, en tenant compte des différentes cultures politiques, il faut 
procéder à un arbitrage qui s’affranchit de tout particularisme, tout en tenant compte et en 
respectant les différents particularismes. 
 
  Pour donner un exemple illustrant ce qui vient d’être mentionné, on peut se 
rapporter au débat qui oppose les libéraux individualistes aux philosophes 
communautariens. Cet exemple n’est pas anodin puisque Rawls cherche dans Libéralisme 
politique et dans Paix et démocratie à harmoniser ces deux perspectives. Les philosophes 
individualistes avancent une conception de la personne comme antérieure à ses fins. Ils 
voient dans la personne individuelle une source ultime de revendications morales valides 
et ils considèrent l’autonomie individuelle comme une valeur fondamentale. Les 
philosophes communautariens soutiennent que la personne peut être définie par les 
croyances, les valeurs, les finalités et les projets qu’elle hérite de sa communauté 
d’appartenance. Ils estiment pour cette raison que la communauté est une source ultime 
de réclamations morales valides. Ils considèrent enfin que le bien commun est une valeur 
fondamentale. Pour Rawls, ces approches, libérales individualiste et communautarienne, 
sont deux particularismes également respectables, mais la bonne approche est celle qui 
parvient à surplomber ces deux doctrines pour en tenir compte. 
 
  Et qui plus est, ces deux positions ne sont pas incompatibles, car on peut respecter 
les deux conceptions de la personne, admettre que l’individu et la communauté sont deux 
sources ultimes de revendications morales valides et que l’autonomie individuelle et le 
bien commun sont des valeurs également fondamentales. En somme, l’exigence d’un 
argument fondé sur la raison publique requiert de se sortir de son propre particularisme, 
mais dans le but de parvenir à formuler une approche qui respecte les différents 
particularismes. C’est seulement à cette condition que l’on pourra parvenir à des 
principes de justice stables. La même exigence d’arbitrage et d’équilibre s’applique 
d’ailleurs au traditionnel débat entre les tenants de la liberté des Anciens et les tenants de 
la Liberté des Modernes, ou entre ceux qui affirment l’importance des droits individuels 
de la personne et ceux qui soulignent l’importance des droits collectifs des peuples. 
 
  À la lumière de tout ce qui vient d’être discuté, il apparaît que les seuls principes 
acceptables seront ceux qui passent le triple test du voile d’ignorance, d’un consensus par 
recoupement et d’une argumentation fondée sur la seule raison publique. Les trois 
méthodes doivent chacune à leur manière respecter la diversité irréductible des 



 13 

conceptions morales, religieuses, métaphysiques et philosophiques : en exigeant un voile 
épais, en imposant une contrainte de raisonnabilité à l’égard des doctrines 
compréhensives et en proposant la méthode de l’évitement. 
 
  Cette stratégie argumentative de Rawls met aussi en évidence un autre avantage de 
son modèle, c'est-à-dire sa capacité à donner non seulement un contenu normatif à ses 
principes de justice mais aussi un principe de légitimation. En effet, la critique 
d'Habermas mentionnée plus haut touche indirectement à la tension, examinée 
notamment par A. John Simmons, entre la justification et la légitimité dans les théories du 
libéralisme. Autrement dit, certaines théories du libéralisme vont donner une justification 
normative à certains types d'institutions ou de politiques, mais sans pour autant penser de 
mécanisme de légitimation ; ou vice versa (Simmons, 1999). Or, le modèle de Rawls 
parvient à faire les deux, et ce, par le biais d'un recours à deux niveaux de théorisation 
distincts. Cette double dimension du libéralisme politique de Rawls a aussi été soulignée 
par Anthony Simon Laden, dans son analyse portant sur le débat Habermas-Rawls lui-
même, où il identifie deux types de justifications dans la réponse de Rawls à Habermas : 
(a) la justification philosophique, à laquelle on parvient de manière monologique via 
l'expérience de pensée de la position originelle (Laden, 2011, p. 135, 142-143), et (b) la 
justification politique, c'est-à-dire celle offerte aux concitoyens dans le cadre d'une 
délibération effective par le biais de consensus par recoupement et de l'usage public de la 
raison. Ici, il y a tout lieu de croire que (b) est en fait un mode de légitimation au sens où 
l'entend Simmons. Pour approfondir le mode d’interaction entre ces deux niveaux de 
théorisation, il y a maintenant lieu d’introduire une autre dimension de la pensée de 
Rawls : sa méthode de l’équilibre réfléchi. 
 
2.2 La méthode de l’équilibre réfléchi 
 
La méthode de l'équilibre réfléchi, qui est par ailleurs l’un des ingrédients essentiels de 
l'épistémologie rawlsienne, nous permet de mieux apprécier la valeur strictement 
heuristique des principes de justice obtenus de manière monologique et, conséquemment, 
de bien saisir la portée du fondement dialogique de la pensée de Rawls. Il s'agit, pour 
Rawls, de parvenir à une conception de la position originelle qui soit adaptée à la réalité 
de nos sociétés, et ce, par un « ajustement bidirectionnel » entre la théorie idéale et la 
théorie non-idéale (Brun, 2014, p. 240, notre traduction). Autrement dit, sa méthodologie 
vise à « détailler le plus possible les modèles conceptuels applicables aux structures 
normatives problématiques des situations historiques » (Pharo, 2014, p. 593). Plus 
précisément, et selon le vocabulaire employé par Rawls lui-même, la méthode de 
l'équilibre réfléchi implique une confrontation entre les principes de justice et ce qu'il 
appelle des « jugements bien pesés », définis comme « tous nos jugements, quel que soit 
leur niveau de généralité — qu’il s’agisse d’un jugement particulier ou d’une conviction 
tout à fait générale — […] susceptibles de posséder pour nous, en tant que personnes 
raisonnables et rationnelles, un certain caractère raisonnable » (Rawls, 2004, p. 54). Il 
s'agit, en d'autres mots, des jugements auxquels parviennent les individus concrets 
concernés par sa théorie de la justice.  
 



 14 

 Sa méthode de l'équilibre réfléchi est souvent présentée comme une méthode de 
justification des principes de justice de Rawls, prenant la forme d’un « contrôle a 
posteriori » dont la logique relève du cohérentisme vérificationniste (Desmons, 2014, 
p. 201-203 ; voir aussi Floyd, 2017, p. 369). Cela dit, il y a tout lieu de croire que la 
portée de l'équilibre réfléchi dépasse largement celle d'une simple méthode de 
justification épistémique. Le projet de Rawls est en effet plus largement structuré par une 
volonté de dynamiser le processus de théorisation en philosophie politique via une 
intégration de la spéculation philosophique dans la réalité vécue des problématiques 
empiriques auxquelles son modèle cherche à répondre (Pogge, 2007, p. 26-27). Rawls est 
d'ailleurs très clair sur ce point : la notion d’équilibre réfléchi se définit « par son objectif 
pratique […] et son aspect non fondationnaliste » (Rawls, 2004, p. 56). Suivant la même 
logique, il s'agit, à nos yeux, d'une méthode visant ultimement à créer, sur la base des 
principes de justice, les conditions de possibilité d'un consensus par recoupement 
tangible et d’une argumentation exploitant les ressources de la raison publique. Avec la 
méthode de l'équilibre réfléchi, on conçoit ainsi les principes obtenus de manière 
monologique comme des catalyseurs de consensus effectifs au sein d’une société réelle. 
Dès lors, on peut saisir aussi toute l'importance, pour Rawls, d'enrichir la position 
originelle avec des éléments de la théorie non-idéale si on veut ensuite espérer que la 
théorie idéale puisse avoir, à son tour, un effet sur nos sociétés réelles en favorisant 
l'atteinte d'un accord effectif entre des citoyens réels portant sur une manière de gérer le 
vivre-ensemble (à ce sujet, voir Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 50-53). 
 
2.3 Trois aspects de l’équilibre réfléchi 
 
Une telle épistémologie requiert, de la part du philosophe politique, de se prêter à un 
délicat exercice de funambulisme conceptuel qui consiste à avancer prudemment et 
d'éviter de tomber tant dans la simplification extrême que dans la contextualisation à 
outrance de sa réflexion. Il faut en ce sens parvenir à un modèle qui corresponde au juste 
milieu entre les prescriptions de la théorie idéale et les contingences de la réalité. Dans un 
exercice d'application du libéralisme politique de Rawls comme celui que nous 
proposons, ceci se traduit par trois principales nuances : (i) autour des finalités de la 
délibération politique ; (ii) au niveau de l'unité de référence au centre du modèle et (iii) en 
lien avec le mode de délibération qui est priorisé.  
 
(i) Les finalités de la délibération politique  
 
Il faut adapter la finalité que l'on associe à la délibération publique lorsque nous nous 
intéressons au contexte non-idéal de cette délibération. En d'autres mots, de quelle nature 
est l'accord auquel on s'attend à ce que les citoyens parviennent concrètement ? Dans 
Libéralisme politique, dont la pierre angulaire est la question de la stabilité politique, 
Rawls considère qu'un modus vivendi n'est pas un accord susceptible de produire la 
stabilité politique « de la bonne manière », c'est-à-dire pour les bonnes raisons, ce que 
seuls permettent le consensus par recoupement et une argumentation exploitant les 
ressources de la raison publique : 
 

Le type de stabilité qu'exige la théorie de la justice comme équité est donc fondé sur le fait 
qu'il s'agit d'une position politique libérale qui cherche à être acceptable pour les citoyens 



 15 

en tant qu'ils sont rationnels et raisonnables, libres et égaux ; cette position s'adresse donc à 
leur raison publique (Rawls, 1995a, p. 182). 
 

Rappelons ici que l'idée de modus vivendi fait référence aux simples accords stratégiques 
(et surtout contingents) entre des individus (ou des groupes)29. À prime abord, il est 
tentant d'objecter, comme plusieurs l'ont fait d'ailleurs, que de tels consensus par 
recoupement sont difficiles, voire impossibles, à atteindre dans les sociétés réelles et que 
ces dernières doivent, dans les faits, plutôt se satisfaire de modus vivendi. Certes, 
lorsqu'on ne considère pas pleinement les tenants et aboutissants de sa méthode de 
l'équilibre réfléchi, cette critique pourrait sembler fatale à la théorie de Rawls, car force 
est d'admettre que la nature d'un tel consensus est, en effet, particulièrement exigeante 
pour les citoyens.  
 
 Devrions-nous, pour autant, abandonner complètement sur cette base l'idée du 
consensus par recoupement ? Sans aller aussi loin, il y a quand même lieu d'apporter a 
priori certaines nuances à la théorie de Rawls à la lumière de cette critique sérieuse 
portant caractère potentiellement inapplicable de l'idéal du consensus par recoupement. 
Heureusement, ces nuances nous permettrons, du même coup, de pleinement mettre en 
valeur la finesse et les subtilités de la méthode de l'équilibre réfléchi chez Rawls. Nous 
avons vu que plusieurs philosophes politiques ont rejeté certaines prescriptions 
normatives du libéralisme politique de Rawls sur la base de l'impossibilité empirique de 
parvenir à un consensus par recoupement (Wolterstorff, 1997, entre autres). Or, pour 
contrer ce type de critiques, il est bien entendu possible, à l'instar d'Habermas, de 
s'attaquer à la prémisse empirique selon laquelle les conflits sur des différentes 
conceptions de la justice ne peuvent pas se résoudre par « la présupposition commune 
d'un consensus d'arrière-plan si formel soit-il » puisque de tels consensus seraient dans 
les faits inatteignables dans une société réelle. En guise d'exemple, et toujours selon 
Habermas, l'acceptation même du principe de vote à la majorité, qu'on observe 
empiriquement dans les sociétés démocratiques, s'expliquerait, ultimement, par une 
disposition au compromis qui relèverait d'une forme minimale de consensus par 
recoupement (Habermas, 2008, p. 193-195). Toutefois, loin de nous engager comme le 
fait ici Habermas dans le débat entourant la possibilité empirique de l'atteinte d'un tel 
consensus, nous proposons plutôt, dans cet article, d'inscrire la tension entre le consensus 
par recoupement et le caractère stratégique et contingent des accords auxquels 
parviennent les sociétés réelles dans une interprétation plus large de l'équilibre réfléchi. 
Comme l’a précédemment proposé l’un de nous dans son livre De la tolérance à la 
reconnaissance, il est tout à fait possible de supposer que les modus vivendi provisoires 
correspondent en fait à une « phase intermédiaire » qui, en créant « les conditions 
favorables à l'expérimentation de la diversité », permettent ultimement « l'émergence de 
consensus à partir de l'expérience de cette diversité » (Seymour, 2008, p. 331-332). 
Autrement dit, des modus vivendi provisoires, dans un contexte non-idéal, peuvent créer 
les conditions de possibilité réelles du consensus par recoupement que prescrit la théorie 

 
29 Il est peut-être intéressant de souligner que, sur ce point, la position de Rawls rejoint celle d'Habermas 
dans Entre naturalisme et religion. Selon ce dernier, le modus vivendi est aussi un type d'accord qui 
s'oppose à la « légitimation enracinée dans les convictions » que requiert tout État démocratique libéral 
(Habermas, 2008, p. 148).  



 16 

de Rawls : il s'agit donc bel et bien d'une « utopie réaliste » pour reprendre sa propre 
expression. 
 
 Enfin, parmi l’ensemble des doctrines compréhensives, certaines sont davantage 
susceptibles d’être retenues pour nous rapprocher de l’idéal de principes assurant la 
stabilité politique. Ce sont les doctrines que Rawls qualifie de raisonnables et donc 
respectueuses de la diversité irréductible des doctrines compréhensives. 
  
(ii) L'unité de référence de la théorie 
 
Dans Théorie de la justice de même que dans Libéralisme politique, Rawls élabore sa 
théorie domestique qui prend comme unité de référence des sociétés fermées, « dont nous 
n'entrons qu'à la naissance et dont nous ne sortons qu'à la mort » (Rawls, 1995a, p. 173), 
alors que dans Paix et démocratie, on retrouve sa théorie internationale dont l'entité de 
référence est plutôt le peuple détenteur d’un État souverain (Rawls, 2006). Or, il est 
manifeste qu'il s'agit là d'un découpage analytique dont la fonction est, à nos yeux, encore 
une fois strictement heuristique. Un exercice d'application de la pensée de Rawls requiert 
nécessairement la prise en considération du caractère complexe des sociétés réelles où se 
mêlent considérations domestiques et considérations internationales. Le contexte 
québécois est d’ailleurs un exemple paradigmatique de société complexe où les 
considérations liées aux droits des peuples rencontrent celles qui découlent des droits des 
personnes. Nous aurons l'occasion de revenir plus longuement sur la question du rapport 
entre droits collectifs et droits individuels dans la section suivante de cet article.  
 
(iii) Le mode de délibération privilégié par la théorie  
 
La troisième dimension de la méthode de l'équilibre réfléchi reprend essentiellement 
l'esprit général de la réponse de Rawls aux critiques d'Habermas dans son article de 1995. 
Nous avons précédemment introduit l'idée des deux niveaux de théorisation distincts dans 
le libéralisme politique de Rawls : l'un monologique et l'autre dialogue. Nous avons 
montré que ces deux niveaux fonctionnaient en tandem dans son modèle, car le premier 
niveau, qui correspond à la procédure abstraite et strictement spéculative de la position 
originelle, ne suffit pas pour fonder normativement les principes de justice. Les principes 
doivent être ultimement soumis au débat public dans le but de parvenir à un consensus 
tangible, obtenu à la suite d'une délibération publique effective où interviennent les 
« jugements bien pesés » formulés par les acteurs réels concernés. Or, cette réponse de 
Rawls aux critiques d'Habermas est elle-même partie prenante du cadre méthodologique 
plus général de son libéralisme politique, car elle permet de mieux comprendre en quoi 
les principes de justice obtenus de manière monologique n'ont qu'une valeur strictement 
heuristique, car ils doivent être confirmés par un consensus effectif, et fondés sur la 
raison publique dans le cadre d’une opérationnalisation de la méthode de l’équilibre 
réfléchi.  
 
2.4 La théorie non-idéale et le contexte politico-légal au Québec 
 



 17 

Le cadre méthodologique rawlsien que nous venons de présenter rend possible l’exercice 
de philosophie politique appliquée auquel nous nous prêtons ici. Cet exercice est motivé, 
rappelons-le, par une volonté sincère de rendre compatible un idéal philosophique en 
matière de gestion de la diversité avec la réalité empirique du Québec. Même si les 
prescriptions d’un idéal rawlsien peuvent paraître, à plusieurs égards, incompatibles avec 
les visées politiques de l’actuel gouvernement caquiste, la méthode de l’équilibre réfléchi 
nous indique tout de même les modalités d’une possible interaction entre les prescriptions 
normatives du modèle de Rawls, conçues de manière surtout spéculative, et les éléments 
propres au contexte qui nous intéresse. De manière plus générale, ce cadre nous permet 
aussi de mieux comprendre le rôle du chercheur en philosophie politique et la manière 
dont il peut contribuer à la construction du droit.  
 
 À cet effet, rappelons ici que la pratique de l'équilibre réfléchi requiert un 
« ajustement bidirectionnel » entre la théorie idéale et la théorie non-idéale (Brun, 2014, 
p. 240, notre traduction). Il faut donc aussi anticiper la délibération effective en intégrant 
à la réflexion plus spéculative des éléments du contexte, et donc en ayant déjà recours à 
des « jugements bien pesés » obtenus de manière dialogique. Le philosophe politique se 
doit de fournir une orientation qui répond à la fois aux exigences normatives des 
principes de justice, mais aussi aux préoccupations exprimées par les individus 
concernés. Ainsi, et pour se positionner plus concrètement en lien avec l'objet spécifique 
de cet article, notre pratique de l'équilibre réfléchi devra donc prendre en compte les 
intuitions morales formulées par l’ensemble des différents types d'acteurs qui composent 
la diversité québécoise, et qui sont conséquemment affectés par la configuration de son 
mode de gestion de cette diversité. Les « jugements bien pesés » dont nous devons 
vérifier la cohérence avec nos prescriptions normatives sont alors notamment ceux 
formulés par la communauté d’accueil du Québec de même que ceux provenant des 
groupes minoritaires historiques ou issus de l'immigration. Ce faisant, tant l’inquiétude 
identitaire exprimée par la communauté d’accueil que les intérêts fondamentaux des 
minorités doivent être pris en considération dans l’élaboration d’un modèle de gestion de 
la diversité.  
 
 Nous devons également être sensibles aux différentes conceptions de la justice qui 
influencent les jugements sous la forme de doctrines compréhensives. En l’occurrence, 
dans le contexte québécois, les partenaires voient leurs interventions influencées par le 
républicanisme jacobin, par le libéralisme individualiste et par la philosophie 
communautarienne. Il faut prendre acte de ces fardeaux respectifs qui alourdissent les 
jugements bien pesés, et ce, afin de s’en affranchir pour être en mesure de respecter la 
diversité des points de vue exprimés. Il faudra retenir les éléments essentiels de ces 
diverses conceptions pour que la solution proposée passe le test d’une argumentation 
fondée sur la raison publique. 
 
3. Un regard rawlsien sur la LLE 
 
En gardant bien en tête le cadre méthodologique du libéralisme politique de Rawls, il est 
maintenant possible de parvenir à un modèle rawlsien de gestion de la diversité 
religieuse. Cette section reprend certaines des thèses centrales de l’interprétation des 



 18 

écrits tardifs de Rawls que nous avons défendue dans notre ouvrage. L’objectif est 
d’extraire les éléments de cette interprétation à partir desquels nous pourrons ensuite 
formuler une critique de la LLE, telle que proposée en 2019 par le ministre caquiste 
Simon Jolin-Barrette.  
 
3.1 L’approche rawlsienne appliquée au Québec 
 
D’entrée de jeu, il s’agit de montrer que si notre voile d’ignorance est épais, nous ne 
pouvons pas présupposer une formulation des principes qui soit inspirée seulement par 
l’individualisme moral ou par une philosophie communautarienne. Dans le contexte 
pluraliste d’une société comme la nôtre, nous devons accepter les conceptions 
individualiste et communautarienne de l’identité personnelle. Cela implique de respecter 
ceux qui voient dans leur participation à des pratiques communautaires une expression de 
leur identité. Parmi celles-ci, le port de signes religieux ostentatoires peut constituer une 
telle pratique.  
 

Si la liberté de conscience intervient dans la façon que la personne individualiste a 
de vivre sa religion, la communauté est une source d’inspiration pour la personne 
communautarienne. Il doit donc y avoir au moins deux sources de réclamations morales 
valides : l’individu et la communauté ethnoculturelle. Il faut aussi réaliser un équilibre 
entre les droits collectifs et les droits individuels et, dans le contexte de la gestion de la 
diversité religieuse, viser une conception de la laïcité qui garantisse la neutralité des 
institutions sans compromettre pour autant les droits des individus et des groupes 
minoritaires. Il est certes vrai que la LLE jouit actuellement d'un important appui 
populaire, et que le Québec a très certainement le droit collectif de se doter d'une charte 
de la laïcité. Ceci dit, selon notre modèle, l'affirmation des droits collectifs du peuple 
québécois ne doit pas se faire aux dépens des droits individuels et des droits collectifs 
minoritaires. En d’autres termes, bien que le peuple québécois ait très certainement le 
droit de fixer les règles du vivre ensemble sur son territoire, cela doit tout de même 
s’accorder avec les mécanismes de protection des droits qu’il s’est déjà donnés. Un tel 
droit collectif du peuple québécois doit donc nécessairement s’accorder avec la Charte 
québécoise des droits et libertés de la personne. Il doit également s’accorder avec un 
principe de nécessaire protection des minorités. En puisant chez Rawls, l’essentiel de la 
réflexion que nous proposons consiste en ce sens à rétablir l’équilibre, qui a été rompu 
par la LLE, entre les droits individuels et collectifs dans la législation québécoise en 
matière de gestion de la diversité religieuse. 

 
 Cette façon de voir les choses présuppose aussi que l’autonomie individuelle et le 
bien commun sont deux valeurs fondamentales qu’il faut également tenir en équilibre. 
Ces diverses positions concernant l’identité personnelle, les sources ultimes de 
revendications morales valides et les valeurs fondamentales forment un ensemble de 
principes auxquels on aboutit si on est placé sous un voile d’ignorance épais dans le cadre 
d’une société comme le Québec caractérisée par la diversité ethnoculturelle et religieuse. 
Ce devrait être aussi un ensemble de principes sur lesquels on serait en mesure de réaliser 
un consensus par recoupement. Certes, on ne peut pas s’attendre à ce qu’un tel consensus 
surgisse entre les conception républicaine jacobine et libérale individualiste, qui affirment 



 19 

respectivement la suprématie de la république et la suprématie des droits individuels, 
mais rappelons que la règle à cet égard est de ne considérer que des doctrines 
compréhensives respectueuses les unes des autres. Les doctrines compréhensives 
respectueuses devraient alors tenir compte de l’idéal républicain d’institutions laïques et 
l’idéal libéral d’individus libres. Une fois passée la confrontation entre des doctrines qui 
cherchent à s’exclure mutuellement, leurs promoteurs pourraient dans une deuxième 
étape passer à un modus vivendi. Un consensus pourrait ensuite apparaître au sujet du 
principe selon lequel les institutions doivent être laïques et les individus doivent être 
libres. Cela veut dire qu’il faudrait confiner la laïcité au niveau institutionnel et donc 
souscrire à notre définition de la laïcité. Cela veut dire aussi qu’il faudrait tracer une 
limite entre la laïcité qui s’applique au niveau institutionnel et la sécularisation de la 
société, qui s’applique au niveau individuel.  
 

Concrètement, cela a pour conséquence de limiter au maximum les contraintes 
imposées aux individus tout en exigeant de ceux-ci qu’ils s’abstiennent, lorsqu’ils sont 
des employés de l’État, à se livrer à une forme ou une autre de prosélytisme. Les 
employés de l’État devraient toutefois avoir le droit de porter des signes religieux. Les 
seules limitations autorisées devraient éviter de s’appuyer sur une interprétation de la 
signification des signes religieux. Pour assurer une prestation de service qui garantit la 
qualité de la communication et de l’interaction, qui permet l’identification et qui sécurise 
le personnel, il faudrait que cette prestation se fasse à visage découvert. En ce qui a trait 
au personnel qui agit au nom de l’État et qui détient un pouvoir d’autorité coercitive, il 
faut que la tenue vestimentaire manifeste de façon prédominante l’expression de 
l’autorité étatique, ce qui est par ailleurs compatible avec le port de signes religieux. Les 
gardiens de prison, les policiers, les avocats de la couronne et les juges de première 
instance devraient ainsi porter un uniforme de circonstance, mais rien n’interdirait que, de 
façon complémentaire, ils puissent en tant qu’employés de l’État conserver le droit de 
manifester un signe religieux. Toutefois, les personnes en position d’autorité suprême 
devraient manifester un maximum de neutralité. Ces personnes ont la responsabilité 
d’incarner symboliquement l’État. On songe à un président de république, à un président 
du Sénat, au président de l’assemblée nationale et aux juges de dernière instance30. Ceux 

 
30 D’aucuns pourraient toutefois objecter que, dans le contexte institutionnel québécois et canadien, c’est-à-
dire un régime parlementaire issu de la tradition britannique, les personnes ayant la responsabilité 
d’incarner symboliquement l’État ne seraient pas celles que nous avons mentionnées (un président de 
république, un président du Sénat, le président de l’assemblée nationale et les juges de dernière instance), 
mais plutôt les représentants du pouvoir monarchique que sont la gouverneure générale du Canada et le 
lieutenant-gouverneur au Québec. En fait, il est intéressant de profiter ici de cette critique anticipée pour 
donner un autre exemple de mise en pratique de l’équilibre réfléchi tel que nous l’avons précédemment 
décrite. Rappelons que notre approche requiert de naviguer entre une certaine sensibilité à l’égard des 
idiosyncrasies du contexte québécois et les prescriptions propres à un modèle comme celui de Rawls. Or, 
dans le cas du rôle du gouverneur-général et de celui du lieutenant-gouverneur, il y a une convergence 
manifeste entre ces deux niveaux d’analyse à partir de laquelle nous pouvons justement justifier l’exclusion 
de ces fonctions de notre caractérisation de l’autorité suprême. D’une part, dans la pratique de l’autorité 
politique au Québec et au Canada, les représentants du pouvoir monarchique occupent un rôle résolument 
secondaire et accessoire, voire même obsolète, tant sur le plan institutionnel qu’aux yeux des citoyens. 
D’autre part, et ce, d’un point de vue plus philosophique, il y a aussi lieu de croire qu’il s’agit de fonctions 
n’ayant plus de véritable légitimité de nos jours et qu’elles seraient donc ultimement appelées à disparaître, 
ou du moins à être réformées éventuellement. 



 20 

qui, parmi eux, arboreraient, par exemple, un signe religieux sur la tête devraient porter 
un couvre-chef laïque par-dessus ce signe. 
 

La conception équilibrée que nous venons de présenter reflète bien le principe 
consensuel selon lequel les institutions doivent être laïques et les individus doivent être 
libres. Dans le même esprit, il ne faut pas espérer au départ de consensus par 
recoupement entre les personnes souscrivant à un modèle assimilationniste et celles qui 
promeuvent un modèle multiculturaliste. Le premier modèle exerce exclusivement une 
force centripète alors que le second exerce exclusivement une force centrifuge. Si on tient 
compte cependant des deux points de vue au départ sous la forme d’un modus vivendi, et 
qu’on juge éventuellement respectable la présence de ces deux forces concurrentes, on 
devrait être en mesure de réaliser un consensus par recoupement autour d’un modèle 
interculturaliste qui prend la forme d’une politique de la reconnaissance réciproque et qui 
incorpore en son sein à la fois une obligation de respect à l’égard des minorités et une 
obligation d’intégration à l’endroit de la société.  
 

Tout en rejetant les deux conceptions extrêmes de la religion qui en font 
respectivement une réalité objective ou alors, à l’opposé, une réalité purement subjective, 
on peut faire consensus autour d’une conception hybride qui en fait un composé 
d’objectivité et de subjectivité. En d’autres termes, pour évaluer le bien-fondé d’une 
demande d’exemption individuelle à une politique commune pour des raisons religieuses, 
il convient de trouver un juste milieu entre un critère qui serait objectif comme celui de 
« foi religieuse » en France et une approche strictement subjective comme celle du 
Canada avec le critère de « croyance sincère » (Lampron, 2012, p. 114-115). En ce qui a 
trait à cette idée d’un critère hybride, il y a lieu de se référer notamment aux travaux de 
Daniel Weinstock sur le sujet qui définissent une telle approche par la conjonction entre 
un recours objectif à « des textes faisant autorité » (« authoritative script ») et une 
neutralité interprétative laissant ainsi à l’individu le soin de choisir l’interprétation des 
textes sacrés auxquels il souscrit subjectivement (Weinstock, 2012, p. 172, notre 
traduction). Dans notre ouvrage, nous défendons un critère hybride semblable à celui 
proposé par Weinstock (Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 113-118). Notons d’ailleurs 
qu’il est, là encore, possible de parvenir à ce juste milieu suite à une confrontation des 
points de vue et de l’atteinte d’un modus vivendi. Plus généralement encore, tout en 
rejetant les extrêmes que sont le républicanisme jacobin et le libéralisme individualiste, 
les doctrines compréhensives qui sont mutuellement respectueuses devraient souscrire à 
un libéralisme républicain ou, si l’on veut, à un républicanisme libéral.  
 

Les principes obtenus sous le voile d’ignorance et qui ont fait l’objet d’un 
consensus par recoupement peuvent également être dérivés de considérations relevant de 
la seule raison publique. Si l’on se sort de son propre particularisme culturel pour 
appréhender la diversité des particularismes et la diversité des cultures politiques, on sera 
amené à ne considérer que les conditions de respect mutuel et non la vérité, qu’elle soit 
scientifique ou métaphysique. À l’âge séculier, la religion ne peut plus occuper la 
première place et constituer le référent ultime auquel la société dans son ensemble doit se 

 
 



 21 

rapporter. Elle n’est plus qu’une option parmi d’autres. La même remarque s’applique 
cependant à la vérité scientifique. La forme de vie scientifique n’est pas la seule forme de 
vie possible et elle doit prendre acte de la forme de vie religieuse. À notre époque, une 
masse critique de citoyens participent simultanément à ces deux formes de vie. Aussi, si 
l’exigence d’appliquer la méthode de l’évitement est prise au sérieux, contourner son 
propre particularisme au profit d’une argumentation fondée sur la raison publique ne doit 
pas se traduire par l’atteinte de vérité scientifique réalisée dans l’esprit du siècle des 
lumières ou dans l’atteinte d’une vérité métaphysique issue d’une révélation religieuse. 
La vérité doit être remplacée par la raison qui suppose le respect des particularismes et le 
respect des différentes cultures politiques. 
 

Ainsi qu’on l’a déjà montré, le libéralisme politique de Rawls passe le test de la 
raison publique, puisque les principes obtenus sous le voile d’ignorance et qui font l’objet 
de consensus, respectent en plus les différentes théories de l’identité personnelle 
(individualiste et communautarienne), les différentes sources de réclamations morales 
valides (la personne et le peuple) et les différentes valeurs (autonomie et bien commun). 
 

Dans les faits, le principe de séparation de l’État et des institutions religieuses ne 
doit pas être pensé sous une forme qui fait disparaître les particularismes religieux. La 
présence dans l’appareil d’État de personnes manifestant la diversité des postures à 
l’égard de la religion, la diversité des religions et la diversité des façons de vivre la 
religion ne remet pas en cause le principe de séparation, car il constitue en fait, bien au 
contraire, une manifestation éclatante du principe de séparation. Loin de nuire au principe 
de séparation, la diversité religieuse des employés au sein de l’institution montre que 
l’institution est bel et bien laïque, puisque des personnes aux diverses allégeances 
religieuses peuvent y œuvrer. Le principe de séparation ne doit pas effacer les 
différences. Il doit au contraire nous faire accéder à une citoyenneté communément 
partagée et il n’y a pas d’espoir d’y parvenir si les citoyens ne peuvent tolérer la 
différence. Oblitérer les différences n’est pas une manifestation de tolérance. Cela relève 
plutôt d’une gestion des intolérances. La raison publique, avons-nous dit, commande le 
respect des différentes cultures politiques. Cela commande en particulier le respect des 
différentes façons d’assurer la neutralité des institutions. Si dans plusieurs sociétés, la 
neutralité commande à l’État de ne pas intervenir du tout en matière de religion, dans 
d’autres sociétés, l’État assure sa neutralité en appuyant et protégeant toutes les religions 
qui se trouvent sur son territoire31.  
 
3.2 Autour de la question du signe religieux 
 
Le modèle de Rawls nous permet aussi d’identifier certaines failles majeures dans 
l’interdiction de porter un signe religieux prévue à l’article 6 de la LLE. Pour ce faire, 
nous concentrons ici notre attention principalement sur deux des présupposés 
problématiques de l’article 6 : d’une part, sa conception des signes religieux comme des 

 
31 Dans le secteur de l’éducation notamment, le respect des différents particularismes signifie concrètement 
l’enseignement de la théorie de l’évolution et le rejet du créationnisme, mais il signifie aussi 
l’enseignement d’un cours ECR qui rappelle les exigences du pluralisme en matière d’éthique et de 
religion. 



 22 

accessoires et, d’autre part, son interprétation prosélyte du port des signes religieux. 
L’article 6 de la LLE est au cœur du débat entourant cette loi. Une analyse à la fois 
rigoureuse et charitable des présupposés problématiques de cet article est donc essentielle 
si on veut, par contraste, pleinement apprécier ensuite la fécondité d’une posture obtenue 
à la suite d’une argumentation fondée sur la raison publique.  
 

Pour récapituler brièvement notre cadre théorique, il convient de souligner que le 
libéralisme politique du Rawls tardif appartient à la famille d'approches que Jonathan 
Quong qualifie d'anti-perfectionnisme non-compréhensif, en ce qu'il s'agit d'un modèle 
qui est non seulement compatible avec plusieurs conceptions possibles et admissibles de 
la vie bonne, mais qui cherche aussi à se délester de tout présupposé métaphysique 
(Quong, 2010, p. 19-21). Cette neutralité métaphysique — s’articulant autour d’une 
conception strictement politique de la personne qui aménage autant la posture 
individualiste que communautarienne — implique alors une triple neutralité en matière 
de religion : (1) en vertu des différentes postures à l’égard de la religion (athée, 
agnostique ou croyant) ; (2) en lien avec le pluralisme religieux lui-même et (3) vis-à-vis 
les différentes manières de pratiquer la religion (en privé, en association ou en 
communauté ethnoculturelle). Dans le cadre d’une pratique communautaire de la religion, 
les signes religieux ne sont pas nécessairement que des accessoires, contrairement à ce 
qui est présupposé par la LLE. En effet, la religion n’est pas pour tout le monde un 
élément se présentant comme un système de croyances détaché de ces personnes. Les 
mœurs, us et coutumes d’un groupe peuvent changer alors que la religion demeure à 
cause du rôle identitaire qu’elle est en mesure de jouer. Pour être neutre, l'État doit donc 
respecter l’expression passive et symbolique que peut représenter le signe religieux pour 
certaines personnes, car le port d’un signe religieux peut être une pratique associée à un 
groupe ethnoculturel. En empêchant aux individus appartenant à ces minorités 
ethnoculturelles de manifester leur identité, l’article 6 de la LLE va à l’encontre d’une 
conception véritablement libérale de la neutralité de l’État. En outre, cet article viole non 
seulement la Charte québécoise des droits et libertés de la personne, mais aussi l’article 
1832 de la Déclaration universelle des droits de l’homme et l’article 18.333 du Pacte 
international relatif aux droits civils et politiques. 

 
À ceci, d’aucuns pourraient toutefois répondre que l’argument rawlsien n’est 

valide que si et seulement si le port du signe religieux est bel et bien une forme passive et 
strictement symbolique d’une appartenance ethnoculturelle. Or, certains estiment que le 
port d’un signe religieux est une forme de prosélytisme passif. Dans notre ouvrage sur le 
sujet (voir Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 106-108), nous avons longuement étayé 
une typologie des actes illocutoires nous permettant de réfuter ce contre-argument. 
L’esprit général de notre réfutation est que le signe religieux n’a rien d’une forme de 
prosélytisme passif. Puisque la croyance est pour certains une partie intégrante de leur 

 
32 « Toute personne a droit à la liberté de pensée, de conscience et de religion ; ce droit implique la liberté 
de changer de religion ou de conviction ainsi que la liberté de manifester sa religion ou sa conviction seule 
ou en commun, tant en public qu'en privé, par l'enseignement, les pratiques, le culte et l'accomplissement 
des rites. » 
33 « La liberté de manifester sa religion ou ses convictions ne peut faire l'objet que des seules restrictions 
prévues par la loi et qui sont nécessaires à la protection de la sécurité, de l'ordre et de la santé publique, ou 
de la morale ou des libertés et droits fondamentaux d'autrui. » 



 23 

identité communautaire de citoyen religieux, la manifester revient simplement à 
manifester de manière symbolique et passive l’appartenance à une communauté34. Pour le 
dire encore plus simplement, porter le signe religieux revient strictement à signifier 
publiquement une conformité aux exigences performatives associées à une certaine 
appartenance communautaire. L’interdire sous prétexte que cette expression aurait une 
portée prosélyte est donc non seulement faux sur le plan de la compréhension du but 
perlocutoire du port des signes religieux, mais force aussi l’individu à compromettre 
substantiellement son intégrité identitaire35.  

 
Il nous faut considérer ici un second contre-argument, à savoir celui qui est 

avancé par ceux qui estiment que le hijab est en soi un symbole d'oppression, et que la 
LLE remplirait ainsi sa fonction émancipatoire en l’interdisant. Un des problèmes 
notoires de cette position est qu’elle confond la laïcité de l’État avec la sécularisation de 
la société. Il y a toutefois aussi deux autres écueils qu’il convient de souligner. D’une 
part, cet argument repose sur le présupposé selon lequel le consentement des femmes 
portant le foulard serait potentiellement illusoire. Nous avons longuement considéré et 
réfuté cette position dans notre ouvrage (Seymour et Gosselin-Tapp, 2018, p. 48-51). 
D’un point de rawlsien, la thèse du consentement illusoire serait une perspective biaisée 
en faveur de la conception de la personne comme antérieure à ses fins, et elle n’est donc 
pas compatible avec la posture métaphysiquement neutre du libéralisme politique. 
D’autre part, même si les défenseurs d’une interprétation foncièrement oppressive du 
hijab avaient raison, il n’en demeurerait pas moins que l'État, lui, ne peut pas s'il est 
laïque se prononcer là-dessus. La laïcité requiert la neutralité et celle-ci requiert en retour 
de ne pas se mêler de religion. Autrement dit, si l'État interprète d'une certaine façon le 
foulard, il se mêle de religion. Il n'est alors pas neutre. D’ailleurs, l’interprétation du hijab 
comme symbole d’oppression s’appuie sur les significations qu'imposent comme une 
chape de plomb certains États au Moyen Orient, mais nous ne sommes pas au Moyen 
Orient et les femmes libérées de ce joug accordent ici plusieurs significations différentes 
au signe religieux. Il y a un moyen terme entre, d’une part, donner le sens subjectif que 
l'on veut à un symbole, et d’autre part, postuler une seule signification objective 
déterminée existant indépendamment de nous. C’est en ce sens que nous adoptons une 
conception hybride de l'expérience religieuse telle qu’elle est vécue en Occident  selon 
laquelle celui ou celle qui porte un signe religieux décide entre les multiples 
significations objectives disponibles au sein de sa religion. 
 

Notons finalement que toute la force de notre argument repose en dernier lieu sur 
les conclusions auxquelles nous permet de parvenir le dispositif d’autoreprésentation 
qu’est la conception strictement politique de la personne chez Rawls. En parvenant à 
montrer les limites d’un libéralisme s’appuyant sur une conception étroite et biaisée du 
rapport entre une personne et ses croyances, il s’en suit une conception de la neutralité de 

 
34 Cette interprétation rejoint d'ailleurs celle que propose Anna Elizabetta Galeotti dans son analyse de 
l'épisode du Collège de Creil en France où elle insiste sur la dimension strictement expressive du port du 
foulard pour les trois étudiantes (Galeotti, 1997, p. 589). 
35 Catherine Audard considère même que ce type d’interdictions imposées sur le citoyen religieux dans la 
sphère publique impliqueraient une forme de schizophrénie tellement la séparation entre l’identité publique 
et l’identité privée serait profonde pour ceux dont la religion a un rôle identitaire en étant un élément 
central de leur appartenance communautaire (Audard, 2007, p. 226-227). 



 24 

l’État qui ne peut en aucun cas admettre une interdiction du port des signes religieux 
comme celle prévue par la LLE. La fécondité de notre approche ne se limite toutefois pas 
à une simple critique des entraves aux droits individuels et minoritaires, mais tient plutôt 
de sa capacité à penser le respect des droits des minorités ethnoculturelles tout en pensant 
une reconnaissance des droits collectifs du peuple québécois. Toute notre argumentation 
suppose qu’il faille tenir compte des aspects identitaires liés au port du hijab. Par voie de 
conséquence, cette reconnaissance ne doit pas nous faire oublier les enjeux que cela 
soulève pour l’identité québécoise dans son ensemble. Cette forme de raisonnement à la 
fois nuancée et cohérente sur le plan philosophique est le propre d’une approche fondée 
sur la pratique de l’équilibre réfléchi.  
 
4. Conclusion : des individus libres dans des institutions laïques 
 
Une approche rawlsienne reconnaît certes le droit collectif pour le peuple québécois de se 
doter d’une charte de laïcité, mais encore faut-il que cette dernière mette en place une 
neutralité qui soit proprement institutionnelle. En d’autres mots, les institutions doivent 
être neutres, mais les individus et les minorités doivent demeurer libres. Loin d’être 
représentatif d’une neutralité institutionnelle, la LLE comporte en fait d’importantes 
entraves au principe même de neutralité institutionnelle que permet d’identifier notre 
cadre théorique : non seulement la définition caquiste de la laïcité cultive-t-elle un 
sentiment antireligieux, mais elle intervient, de plus, principalement au niveau du signe 
religieux ce qui impose un fardeau différencié d’une religion à l’autre dépendamment de 
l’importance que revêt l’expression symbolique de la foi religieuse.  
 

Même si l’appui majoritaire à la laïcité était motivé par un sentiment strictement 
antireligieux présent au sein de la population, ce sentiment ne peut servir de justification 
à la CAQ pour défendre la LLE. La laïcité, telle qu’elle est par ailleurs définie par les 
quatre principes énoncés à l’article 236, requiert la neutralité à l'égard de la religion et non 
un sentiment antireligieux. Il y a donc une contradiction manifeste dans le fait que 
certains puissent vouloir que leur sentiment antireligieux soit pris en charge par l'État au 
nom du principe de laïcité. Ce faisant, ils confondent la laïcité de l'État et la 
sécularisation de la société. Ils peuvent certes critiquer avec respect la religion autant 
qu'ils le veulent, mais ils ne doivent pas projeter cette posture critique sur ce qui relève 
des prérogatives de l'État, car l'État cesserait alors d'être neutre et ne pourrait 
conséquemment pas être laïque.  

 
À ceci s’ajoute l’asymétrie entre le fardeau imposé aux autres religions par 

rapport à celui exigé de la part des citoyens catholiques par cette version de la laïcité. En 
d’autres mots, les mesures prévues par la LLE se concentrent essentiellement sur les 
signes religieux que les chrétiens ne portent plus, mais que des membres au sein des 
minorités musulmane, juive et sikhe portent encore. Cette loi est en ce sens adaptée aux 
chrétiens, qui sont au Québec surtout catholiques. En outre, la LLE n'intervient pas pour 
appliquer de véritables mesures de laïcité telles que l'élimination des subventions aux 

 
36 « La laïcité de l’État repose sur les principes suivants : (1) la séparation de l’État et des religions ; (2) la 
neutralité religieuse de l’État ; (3) l’égalité de tous les citoyens et citoyennes et (4) la liberté de conscience 
et la liberté de religion. » 



 25 

écoles confessionnelles et des crédits d'impôt aux organismes religieux. Or, ces écoles 
confessionnelles et ces organismes religieux sont surtout catholiques. En ce sens, cette loi 
convient parfaitement à une certaine expérience historique de la majorité chrétienne 
catholique, en plus de favoriser les écoles confessionnelles et les organismes religieux 
catholiques. Pour la sociologue Geneviève Zubrzycki, cette contradiction à l’œuvre dans 
cette vision de la laïcité a été rendue possible par un processus de « patrimonialisation du 
catholicisme » au Québec, par lequel les symboles issus de la religion catholique sont 
dissociés de leur portée religieuse dans l’imaginaire collectif pour ne devenir que des 
éléments du patrimoine historique de la nation québécoise (Zubrzycki, 2016). Dans tous 
les cas, et ce, d’ailleurs, même si la LLE s’appuie notamment sur un sentiment 
antireligieux, cette loi demeure foncièrement « catholaïque » en ce qu’elle impose 
l’essentiel du fardeau de la laïcité aux autres religions, en laissant en place les privilèges 
du catholicisme. 

 
À partir de Rawls, il est possible de concevoir la mise en place d’une version 

strictement institutionnelle de la laïcité comme un droit collectif du peuple québécois. Là 
où le bât blesse principalement avec la LLE est qu’elle adopte une conception de la 
neutralité qui est ultimement appliquée aux individus et non aux institutions. Ainsi, ceux 
qui interprètent les signes religieux comme véhiculant une apparence de partialité 
compromettent le principe de neutralité. En adoptant une telle interprétation des signes 
religieux pour justifier sa loi, l’État québécois sous le gouvernement de la CAQ est 
intervenu en matière de religion, et a ainsi violé l’exigence de neutralité institutionnelle 
d’un État laïque. Il est important de noter ici qu’il ne s’agit aucunement, selon notre 
modèle d’inspiration rawlsienne, de subordonner la neutralité de l’État à la liberté de 
religion. Si l’on dit que l’État doit pour être neutre ne pas se prononcer sur la 
signification des signes religieux, ce n’est pas parce qu’il accorde une plus grande 
importance à la liberté de religion. Si la laïcité, qui est par définition institutionnelle, 
commande de ne pas se prononcer sur la signification des signes religieux, c’est au nom 
du respect de la diversité des postures diverses à l’égard de la religion, de la diversité des 
religions et de la diversité des façons de vivre la religion. Le respect de la diversité 
morale, philosophique et religieuse est un bien collectif pour la société dans son ensemble 
et une garantie de stabilité. La laïcité de l’État et la liberté de religion individuelle sont 
deux principes qui doivent être mis en équilibre sans que l’un ne domine l’autre. 
 
5. Bibliographie 
 
Audard, Catherine, John Rawls, Montréal and Kingston, McGill-Queen’s University 

Press, 2007. 
Baubérot, Jean, « Les trois seuils de laïcité appliqués au cas français », in Heimpel, 

Daniela et Taher, Saaz, dir., Les défis du pluralisme, Montréal, Les Presses de 
l’Université de Montréal, 2018, pp. 97-114. 

Baubérot, Jean, Histoire de la laïcité en France, Paris, Presses Universitaires de France, 
2000. 

Baubérot, Jean et Milot, Micheline, Laïcités sans frontières, Paris, Seuil, 2011. 
Bosset, Pierre, Les fondements juridiques et l’évolution de l’obligation 

d’accommodement raisonnable, Cowansville, Éditions Yvon Blais, 2007. 



 26 

Bouchard, Gérard, L’interculturalisme : Un point de vue québécois, Montréal, Boréal, 
2012. 

Brun, Georg, « Reflective Equilibrium Without Intuitions? », Ethical Theory and Moral 
Practice, vol. 17,  no. 2, 2014, pp. 237-252. 

Desmons, Ophélie, Les présupposés du libéralisme politique : quelle justification ?, 
Thèse de doctorat, Université Laval, 2014. 

Floyd, Jonathan, « Rawls’ methodological blueprint », European Journal of Political 
Theory, vol. 16,  no. 3, 2017, pp. 367-381. 

Galeotti, Anna Elisabetta, « Contemporary Pluralism and Toleration », Ratio Juris, vol. 
10,  no. 2, 1997, pp. 223-235. 

Gaudreault-Desbiens, Jean-François, « Quelques angles morts du débat sur 
l’accommodement raisonnable à la lumière de la question du port de signes religieux à 
l’école publique : réflexions en forme de point d’interrogation », in Jézéquiel, 
Myriam, dir., Les accommodements raisonnables : quoi, comment, jusqu’où?, 
Cowansville, Éditions Yvon Blais, 2007, pp. 241-286. 

Habermas, Jürgen, Entre naturalisme et religion, Paris, Gallimard, 2008. 
Habermas, Jürgen, « “Reasonable” versus “True”, or the Morality of Worldviews », in 

Cronin, Ciaran et De Greiff, Pablo, dir., The Inclusion of the Other: Studies in 
Political Theory, Cambridge, Polity Press, 1998, pp. 75-105. 

Habermas, Jürgen, « La réconciliation grâce à l’usage public de la raison. Remarques sur 
le libéralisme politique de John Rawls. », in Habermas, Jürgen et Rawls, John, dir., 
Débat sur la justice politique, Paris, Éditions du Cerf, 1997, pp. 9-48. 

Habermas, Jürgen, « Reconciliation Through the Public use of Reason: Remarks on John 
Rawls’s Political Liberalism », The Journal of Philosophy, vol. 92,  no. 3, 1995, 
pp. 109-131. 

Harrington, Matthew P, « Canada’s New Hierarchy of Rights », The Supreme Court Law 
Review : Second Series, vol. 91, 2019, pp. 297-350. 

Iavarone-Turcotte, Anne, « La loi 62 et l’« arbitraire » : mythes et limites du droit dans la 
gestion des accommodements religieux », Les ateliers de l’éthique, vol. 12,  no. 2-3, 
2017, p. 4. 

Koussens, David, L’épreuve de la neutralité : la laïcité française entre droits et discours, 
Bruxelles, Bruylant, 2015. 

Laden, Anthony Simon, « The Justice of Justification », in Finlayson, James Gordon et 
Freyenhagen, Fabian, dir., Habermas and Rawls : Disputing the Political, New York, 
Routledge, 2011, pp. 135-152. 

Laden, Anthony Simon, « The House That Jack Built: Thirty Years of Reading Rawls », 
Ethics, Vol. 113, No. 2, 2003, pp. 367-390. 

Lampron, Louis-Philippe, La hiérarchie des droits. Convictions religieuses et droits 
fondamentaux au Canada, Bruxelles, Peter Lang, 2012. 

Maclure, Jocelyn et Taylor, Charles, Laïcité et liberté de conscience, Montréal, Boréal, 
2010. 

Pharo, Patrick, « Les limites de l’accord social. À propos du débat Habermas-Rawls sur 
la justice politique », Revue française de sociologie, vol. 39,  no. 3, 2014, pp. 15-20. 

Pogge, Thomas W., John Rawls: His Life and Theory of Justice, Oxford, Oxford 
University Press, 2007. 

Quong, Jonathan, Liberalism without Perfection, Oxford, Oxford University Press, 2010. 



 27 

Rawls, John, Paix et démocratie, Montréal, Boréal, 2006. 
Rawls, John, La justice comme équité, Montréal, Boréal, 2004. 
Rawls, John, Libéralisme politique, Paris, Presses Universitaires de France, 1995. 
Rawls, John, « Political Liberalism : Reply to Habermas », The Journal of Philosophy, 

vol. 92,  no. 3, 1995, pp. 132-180. 
Rawls, John, « Justice as Fairness : Political not Metaphysical », Philosophy and Public 

Affairs, vol. 14,  no. 3, 1985, pp. 223-251. 
Sandel, Michael J., « The Procedural Republic and the Unencumbered Self », Political 

Theory, vol. 12,  no. 1, 1984, pp. 81-96. 
Seymour, Michel, De la tolérance à la reconnaissance, Montréal, Boréal, 2008. 
Seymour, Michel et Gosselin-Tapp, Jérôme, La nation pluraliste : repenser la diversité 

religieuse au Québec, Montréal, Les Presses de l’Université de Montréal, 2018. 
Simmons, A. John, « Justification and Legitimacy », Ethics, vol. 109,  no. 4, 1999, 

pp. 739-771. 
Spitz, Jean-Fabien, « La culture politique républicaine en question : Pierre Rosanvallon et 

la critique du “« Jacobinisme »” français », Raisons politiques, vol. 3,  no. 15, 2004, 
pp. 111-124. 

Weinstock, Daniel, « Beyond Objective and Subjective: Assessing the Legitimacy of 
Religious Claims to Accommodation », Les ateliers de l’éthique, vol. 6, no. 2, 2012, 
pp. 155-175. 

Wolterstorff, Nicholas, « The role of religion in decision and discussion of political 
issues », in Audi, Robert et Wolterstorff, Nicholas, dir., Religion in the Public Square: 
The Place of Religious Convictions in Political Debate, Lanham, Rowman & 
Littlefield, 1997. 

Zubrzycki, Geneviève, « Laïcité et patrimonialisation du religieux au Québec », 
Recherches sociographiques, vol. 57,  no. 2-3, 2016, pp. 311-332. 
 


