
Pluralisme	aléthique	et	unité	de	la	vérité 
 
 
Dans ce texte, nous examinons le concept de vérité et nous en retraçons plusieurs usages. 
En l’occurrence, nous examinons tour à tour la vérité-consensus, la vérité-correspondance 
et la vérité-authenticité. Une solution pluraliste est alors envisagée. Il apparaîtra en fin de 
compte que les seules propriétés universelles applicables au terme ‘vrai’ dans tous ces 
usages sont des propriétés relativement triviales typiquement associées à une théorie de 
type déflationniste. 
 
La vérité consensus 
 
Le concept de vérité semble a priori être intimement lié à une entreprise vouée à la 
recherche de l’objectivité. La quête du vrai n’est-elle pas motivée par la volonté de 
dépasser l’expérience subjective individuelle, voire même l’expérience intersubjective 
interindividuelle ? Tous n’en sont pas convaincus. Richard Rorty, par exemple, s’en est 
pris à la recherche d’objectivité qu’il accuse de tous les maux, et notamment celui d’avoir 
hissé les sciences naturelles tout au haut de la pyramide du savoir et d’en avoir fait un 
modèle, y compris pour les sciences humaines. Ce serait la raison pour laquelle on aurait 
fait de la science économique un savoir portant sur les lois objectives de l’économie, ce 
qui a engendré une conception néolibérale de la réalité économique en vertu de laquelle 
l’économie apparaît comme un domaine autorégulé qui ne doit pas être perturbé par 
l’interventionnisme d’État. 
 
À cette quête d’objectivité, Rorty oppose le besoin de solidarité.1 Si la recherche 
d’objectivité conduit idéalement le philosophe grec à une vie consacrée à la theoria, à 
distance de la doxa, Rorty croit au contraire qu’une conception pragmatiste s’impose. Ce 
qui est rationnel, raisonnable et vrai est, selon lui, ce qui est considéré rationnel, 
raisonnable et vrai pour nous maintenant. En particulier, la vérité est ce qu’il convient de 
croire pour nous maintenant. Il décrit cette position pragmatiste comme un 
«ethnocentrisme». Cette doctrine considère le vrai comme étant essentiellement une 
affaire de consensus. Et si nous sommes enclins à admettre qu’une collectivité peut 
parfois être dans l’erreur, c’est parce que nous avons l’intuition d’un consensus plus 
large, plus solide et plus profond. 
 
On peut sans doute être rebuté à l’idée que la vérité puisse ainsi aboutir dans les mailles 
d’une conception ethnocentriste à la manière de Rorty ou d’une conception 
socioconstructiviste à la manière de David Bloor2, mais doit-on avec Paul Boghossian3 
considérer Rorty comme un philosophe relativiste? Tout d’abord, Rorty croit-il vraiment 

 
1 Richard Rorty, « Solidarité ou objectivité », dans La pensée américaine contemporaine, sous la direction 
de John Rajchman et Cornel West, Paris, PUF, 1991. 
2 David Bloor, Knowledge and Social Imagery, Chicago, University of Chicago Press, 1976, 1991. 
3 Paul Boghossian, La peur du savoir, Trad. de l'anglais par Ophelia Deroy, Marseille, Éd. Agone, 2009. 
Voir notamment p.53-59. 
 
 



 2 

que toutes les croyances se valent? Bien sûr que non, puisque seules les croyances 
susceptibles de générer un consensus doivent être retenues, tandis que les croyances non 
consensuelles doivent être exclues. Pense-t-il cependant qu’une seule et même 
proposition, associée à un cadre de référence donné, peut dans le même contexte être 
interprétée comme vraie ou fausse, selon le concept de vérité que l’on choisit de se 
donner dans ce contexte? Autrement dit, admet-il pour un domaine donné, l’application 
de plusieurs concepts de vérité? Il semble bien que non, puisque le seul concept de vérité 
qu’il retient est le concept de vérité-consensus. N’est-il toutefois pas engagé à relativiser 
la vérité à ce qui est vrai pour nous actuellement et n’est-ce pas là une forme de 
relativisme? Rorty répond à cela que c’est une forme de pragmatisme, qu’il nomme 
‘ethnocentrisme’. En guise de réaction à cette réponse, on est amené à rendre explicite 
une objection implicitement présente dans l’accusation de relativisme portée à l’encontre 
de l’ethnocentrisme. Si on a tendance à considérer cette position de Rorty comme 
relativiste, c’est sans doute parce que Rorty semble engagé à dire que toutes les 
croyances consensuelles se valent. Toutefois, Rorty a aussi une réponse déjà toute prête à 
cette dernière objection. Si on peut l’accuser de quelque chose, soutient-il, c’est au 
contraire justement de ne pas assez accorder d’importance aux croyances consensuelles 
au sein des autres groupes. Les seuls consensus qui l’intéresse sont ceux qui sont réalisés 
au sein de son groupe d’appartenance. Il est donc faux de prétendre que, pour lui, toutes 
les croyances consensuelles se valent. Rorty n’est-il toutefois pas engagé à une 
conception relativiste de la justification épistémique? C’est l’autre objection sous-jacente 
qui est présente dans le lien qui semble lier l’ethnocentrisme au relativisme. Même si 
Rorty accorde peu d’importance aux autres croyances consensuelles, n’est-il pas engagé à 
dire que la justification épistémique d’un énoncé est relative à ce qui fait consensus au 
sein des diverses communautés? Selon cette interprétation, l’ethnocentrisme s’appuierait 
sur une théorie épistémologique. Ce serait le résultat de l’adoption à partir d’un point de 
vue de Sirius d’une certaine perspective portant sur les mécanismes du savoir au sein de 
différents groupes. On ferait le constat que ce qui tend à être vrai pour ces différents 
groupes est relatif aux différents consensus réalisés au sein de ces groupes. Là encore, 
cependant, ce serait faire injure à l’ethnocentrisme de Rorty que d’assimiler cette doctrine 
à une posture épistémique surplombante. Le fondement de l’ethnocentrisme est éthique et 
non épistémique. La justification de l’ethnocentrisme est que cette posture est bonne pour 
nous. Ici, il y a circularité, Rorty en est conscient, mais il n’en demeure pas moins que 
ces réponses finissent par l’éloigner sensiblement de l’accusation de relativisme. 
 
Il est peut-être un domaine du discours propice à une conception rortyenne de la vérité. 
Que dire en effet de la vérité des principes de justice, des valeurs morales et des normes 
éthiques? En supposant qu’il soit possible et acceptable d’appliquer le concept de vérité à 
des théories normatives, certains pourraient penser que le consensus renforce la validité 
épistémique des principes. On sait que chez Rawls, la raisonnabilité (fondée en définitive 
sur le respect d’autrui) remplace la vérité et que le consensus par recoupement sur les 
principes de justice n’est pas au service de la validité épistémique, mais bien au service 
de la stabilité politique. N’empêche, on pourrait peut-être admettre un usage du concept 
de vérité qui soit synonyme de consensus dans ce domaine qu’est la théorie de la justice. 
Il en va après tout du caractère démocratique des principes. Ceci ne condamnerait pas la 
théorie de la justice au relativisme, puisque les consensus communautaires peuvent en 



 3 

principe aboutir à des consensus par recoupement intercommunautaires, surgissant dans 
la théorie idéale au niveau de la société des peuples. (Les valeurs morales et les éthiques 
de vie, bien que pouvant elles aussi faire l’objet de certains consensus, ne peuvent sans 
doute pas aisément aspirer à l’universalité.) 
 
La vérité-correspondance 
 
Qu’en est-il toutefois d’un concept de vérité qui serait lié à notre propension à rechercher 
l’objectivité? Si l’approche rortyenne a quelque chose de répugnant, c’est bien parce 
qu’elle semble rejeter tout usage objectiviste du terme «vrai». En philosophie analytique, 
l’un des premiers penseurs à s’être penché sur cette question est Bertrand Russell. Les 
énoncés ou les croyances représentent des états de choses possibles et les énoncés vrais 
correspondent à des instanciations de ces états de choses possibles, c’est-à-dire à des 
faits.4  
 
On ne saurait trouver une explication plus simple, car cette idée d’une correspondance 
entre un énoncé ou une croyance et des faits renvoie à l’idée que s’en fait le sens 
commun. Dire que les énoncés vrais correspondent à des faits semble être trivialement 
vrai, mais il faut voir qu’il s’agit en fait d’une thèse très controversée. Il faut tout d’abord 
noter que les faits sont des entités transcendantes qui se cachent derrière un monde 
d’apparences.5 Cela donne prise à des arguments provenant d’une posture sceptique 
radicale qui nierait l’existence de tels faits, mais on peut laisser cette objection de côté 
pour les fins de notre exposé.  
 
Plus prosaïquement, on se demandera ce qu’il en est des énoncés universels ainsi que des 
énoncés qui sont des généralisations existentielles, voire même des énoncés négatifs? Si 
plusieurs d’entre eux sont vrais, nous engagent-ils à admettre des faits existentiels, des 
faits universels ainsi que des faits négatifs? Pire encore, que dire de l’énoncé « Le chat 
est sur le canapé» ? Il faut faire intervenir un chat, un canapé ainsi que la relation ‘être 
sur’, en plus de la copule ‘être’ marquant la relation d’exemplification liant ces objets et 
relation, qui sont les éléments constitutifs du fait représenté. Si l’état de choses possible 
représenté est effectivement réalisé, il faut aussi admettre qu’un autre fait existe au même 
endroit, à savoir que le canapé est sous le chat, ce qui implique l’existence de la relation 
‘être sous’ et d’une autre relation d’exemplification liant toutes ces composantes au sein 
de cet autre fait. Et si les faits négatifs existent, il y a au même endroit une quantité 
indéfinie de faits qui s’amoncellent, car le lion, le chien, l’éléphant, le kangourou, etc., ne 
sont pas sur le canapé. 
 
La plupart de ces problèmes seraient résolus si l’on pouvait réduire l’ensemble des 
énoncés du langage à des classes d’énoncés atomiques. Il faudrait que tous les énoncés 
complexes soient des fonctions de vérité des énoncés simples. Cela pourrait se faire si, 

 
4 Bertrand Russell, ‘The Nature of Truth’, in The Collected Works of Bertrand Russell, vol. 4, edited by A. 
Urquhaut, London and New York: Routledge 1994 [1905], 492-506. Bertrand Russell, ‘On the Nature of 
Truth’, Proceedings of the Aristotelian Society, 1906-1907, 7: 28-49. 
5 Bertrand Russell, « Apparence et réalité », dans Problèmes de philosophie, Paris, Payot, 1989. 
 



 4 

par exemple, on choisissait de traiter les énoncés existentiels et universels comme faisant 
intervenir des quantificateurs substitutionnels. Les énoncés universels seraient des 
conjonctions d’énoncés atomiques alors que les énoncés existentiels seraient des 
disjonctions d’énoncés atomiques. Quant aux énoncés négatifs, ils feraient intervenir une 
opération de négation sur les énoncés atomiques. Ensuite, la plupart des énoncés 
dépourvus de quantificateurs, d’opérateurs et de connecteurs devraient recevoir dans leur 
structure profonde une analyse dans laquelle des quantificateurs, opérateurs et 
connecteurs apparaissent. Il faudrait en somme distinguer la forme logique d’un énoncé 
de sa grammaire de surface. Ainsi, la plupart des énoncés du langage qui semblent être 
atomiques et qui se présentent comme étant dépourvus de quantificateurs, d’opérateurs et 
de connecteurs s’analysent en des énoncés complexes qui en contiennent. Par exemple, 
certaines phrases contenant des noms propres doivent être traduites en des énoncés 
faisant intervenir une description définie, celle-ci s’analysant en retour comme un énoncé 
existentiel. Par exemple, l’énoncé «l’actuel roi de France est chauve» qui semble être ni 
vrai ni faux, selon une analyse frégéenne faisant de l’expression en position de sujet un 
nom propre, est en fait d’une description définie qu’il faut analyser en termes d’énoncés 
faisant intervenir des quantificateurs. L’énoncé complet affirme qu’il existe un et un seul 
individu qui est roi de France et il est chauve. Interprété de cette façon, il s’agit d’un 
énoncé faux. Les traductions d’énoncés qui en surface semblent être atomiques en 
énoncés complexes peuvent servir plusieurs causes. Ils peuvent permettre d’évacuer 
certains énoncés qui semblent être ni vrais ni faux, mais ils peuvent aussi plus 
profondément permettre de contourner le paradoxe des classes, dans la mesure où il est 
faux de postuler une classe correspondant à chaque condition. Ainsi l’expression «la 
classe des classes qui ne se contiennent pas elles-mêmes comme élément» n’est pas 
vraiment un nom propre. Elle fait intervenir un énoncé existentiel qui est faux, ce qui 
nous permet de nier purement et simplement l’existence d’une telle classe.6 Enfin, la 
distinction entre les énoncés qui semblent être atomiques en grammaire de surface et leur 
forme logique permet de montrer que plusieurs énoncés ne sont pas atomiques malgré les 
apparences. Pour clore vite cette discussion, disons simplement que l’atomisme logique 
est vite apparu à Russell7 ainsi qu’à Ludwig Wittgenstein8 comme essentielle pour rendre 
plausible une version du correspondantisme qui associe les énoncés vrais à des faits. 
Seuls les énoncés atomiques vrais correspondent à des faits. L’atomisme logique permet 
ainsi d’éviter une prolifération inutile des faits, ce qui irait à l’encontre d’une 
méthodologie chère à Russell faisant du rasoir d’Ockham un usage systématique. 
 
Le problème est que l’on n’a jamais pu identifier quels étaient les énoncés atomiques et, a 
fortiori encore moins, jamais pu montrer comment dériver tous les énoncés non 
analytiques du langage à partir de ces énoncés atomiques. Aussi, s’il faut sans doute 
parvenir à garantir la plausibilité d’un usage du terme «vrai » qui va dans le sens de la 

 
6 Si nous avions été obligés de la postuler, le paradoxe aurait surgi, car si cette classe ne se contient pas 
elle-même comme élément, elle doit faire partie de la classe en question et alors elle se contient elle-même 
comme élément. Et si à l’inverse on suppose qu’elle se contient comme élément, alors elle ne fait pas partie 
de la classe en question, et alors elle ne se contient pas comme élément. 
7 Bertrand Russell, « La philosophie de l'atomisme logique » in Ecrits de logique philosophique, trad. Jean-
Michel Roy, Paris, PUF, 1989 (1918)1918, ‘The Philosophy of Logical Atomism’, in Logic and 
Knowledge: Essays 1901-1950, edited by R. C. Marsh, London: George Allen and Unwin 1956, 177-281. 
8 Ludwig Wittgenstein (trad. G. G. Granger), Tractatus logico-philosophicus, Gallimard, 2001 



 5 

recherche d’objectivité, cela commande sans doute de renoncer au molécularisme 
épistémologique. Ainsi que le propose Pierre Duhem, la relation de correspondance doit 
exister entre des paquets d’énoncés et un ensemble de données sensibles diverses.9 Ce 
sont les théories entières qui doivent être confrontées à la réalité. On songe à des critères 
tels que les suivants : le pouvoir explicatif de la théorie (capable de rendre compte de 
certaines corrélations ou régularités jusqu’à présent inexpliquées), le pouvoir prédictif de 
la théorie, la falsifiabilité de la théorie, l’absence de données récalcitrantes, l’absence de 
théories concurrentes, la simplicité de la théorie, l’économie ontologique, etc. Une 
théorie répondant favorablement à de tels critères holistes correspondrait à la réalité. Il y 
a bien sûr aussi le consensus que la théorie est en mesure de susciter et la stabilité de la 
théorie à travers le temps, mais tout cela va au fond dans le même sens. Ce sont les 
concepts de holisme épistémologique et de cohérence qui sont les maîtres mots. Un 
concept de vérité qui s’appuie sur un ensemble de propriétés de ce genre et qui prend 
donc la forme d’une théorie holiste de la vérité-cohérence constitue peut-être le concept 
de vérité objective recherché. C’est un concept particulièrement bien adapté au secteur 
des sciences naturelles que Willard Van Orman Quine a d’ailleurs très bien défendu.10 
 
Il resterait peut-être cependant à faire de la notion de vérité objective un concept à visage 
humain. Une contrainte additionnelle devrait en ce sens être imposée au concept de vérité 
objective qui irait dans le sens d’un rejet du réalisme métaphysique. Une théorie 
répondant à toutes les exigences énoncées au paragraphe précédent devrait être 
considérée vraie et correspondrait à la réalité. Il faut alors peut-être rejeter la possibilité 
que le réel puisse être complètement différent de ce qui est proposé par une théorie qui 
serait parvenue à la fin de l’enquête scientifique entendue au sens d’une enquête ayant 
satisfait un ensemble de principes comme ceux qui ont été évoqués plus haut. Si par 
malheur, des données récalcitrantes apparaissaient ensuite, que le pouvoir prédictif de la 
théorie n’était plus aussi grand et qu’une théorie concurrente performait mieux, c’est 
cette nouvelle théorie qui devrait être retenue comme vraie. Autrement dit, une théorie 
répondant à tous les canons méthodologiques peut être fausse seulement à la condition 
d’être remplacée par une autre théorie qui possède encore plus les propriétés holistes et 
cohérentistes souhaitées.  
 
Il s’agit d’adopter une sorte de réalisme interne qui irait dans le sens des idées avancées 
par Hilary Putnam.11 Il faudrait endosser un concept de vérité comme assertabilité 
garantie idéalisée. Cette façon de conceptualiser la vérité suppose l’existence d’une 
longue tradition scientifique, s’inscrivant dans une démarche continue avec un 
vocabulaire qui, pour l’essentiel, demeure le même. Les termes scientifiques les plus 
importants tels que la matière, la lumière, l’énergie, le temps, les corps physiques, la 
conscience et la vie préserveraient leur référence tout au long de cette histoire et nous 

 
9 Pierre Duhem, La Théorie physique : son objet, sa structure, Paris, Chevalier et Rivière, 1906.  2e 
édition Paris, Librairie Marcel Rivière, 1914. Rééditée par Lyon ENS édition [en ligne]. 
2016. http://books.openedition.org/ensedition/60077. 
10 Willard Van Orman Quine, « Deux dogmes de l'empirisme », in Du point de vue logique. Neuf essais 
logico-philosophiques, Vrin, 2003. 
11 Hilary Putnam, Reason, Truth and History. Cambridge, MA, Cambridge University Press, 1981.   
 
 



 6 

placeraient en face d’une réalité qui transcende les constructions scientifiques. Toutefois, 
l’idée putnamienne est de prétendre que si dans un domaine donné on parvenait à 
satisfaire toutes les règles méthodologiques que nous nous sommes données, il faudrait 
alors rejeter l’idée que le réel puisse être complètement différent de ce qui est avancé par 
la communauté scientifique. 
 
La situation que nous décrivons est particulièrement bien adaptée aux sciences naturelles, 
mais il est plus difficile de l’appliquer aux sciences humaines. Celles-ci sont aussi en 
partie tributaire d’un ensemble de normes qui viennent informer le contenu des 
propositions scientifiques. On peut penser qu’un concept de vérité propre aux sciences 
humaines se situerait à égale distance des deux concepts précédemment introduits : la 
vérité-consensus et la vérité objective comprise comme vérité holiste et cohérente 
gouvernée par l’idée d’une assertabilité garantie idéalisée. 
 
La vérité authenticité 
 
Y a-t-il un autre usage du concept de vérité ayant un domaine d’application spécifique? Y 
a-t-il de la vérité en art, par exemple? Ceux qui comprennent le concept de vérité à partir 
de l’un ou l’autre des concepts déjà discutés répondront par la négative. Martin 
Heidegger a, pour sa part, répondu de manière positive. Dans son célèbre texte sur 
l’origine de l’œuvre d’art12, il soutient que le concept de vérité compris comme non 
voilement (aletheia) s’applique à l’art. Il discute d’une toile de Vincent Van Gogh 
montrant les chaussures d’un paysan et suggère que cette œuvre dévoile le monde de la 
vie paysanne. Pour bien saisir ce concept, on peut l’illustrer par d’autres exemples. 
Quand, par exemple, G.W.F. Hegel avance l’idée que la philosophie est fille de son 
époque, il suggère que les idées les plus fondamentales que nous avons sont traversées 
par une certaine historicité. Elles sont le témoignage d’une expérience collective vécue. 
Les propositions philosophiques « vraies » seront alors celles qui traduisent le mieux 
l’esprit de l’époque. Ce sont des idées qui font époque, des idées dominantes qui sont le 
fruit d’une convergence entre plusieurs facteurs culturels et historiques. C’est aussi l’idée 
de «faire vrai». Le concept de vérité entendu au sens d’aletheia est un concept de vérité-
authenticité. Il serait certes très problématique d’en faire le seul et unique concept à notre 
disposition, mais il n’est peut-être pas malsain d’en reconnaître l’application au domaine 
de l’art.  
 
Une conception pluraliste 
 
Les remarques précédentes font émerger l’idée d’une pluralité de concepts de vérité ayant 
chacun leur domaine d’application. Cela fait penser à la conception défendue par Nelson 
Goodman dans Ways of Worldmaking.13 Ce dernier fait intervenir la notion de 

 
12 Martin Heidegger (trad. Wolfgang Brokmeier), « L'origine de l'œuvre d'art », dans Chemins qui ne 
mènent nulle part, Gallimard, coll. « Tel », 1987. Soit dit en passant, cette référence à Heidegger n’est bien 
entendu pas une façon détournée de procéder à sa réhabilitation en tant qu’intellectuel. 
13 Nelson Goodman, « Mots, oeuvres et mondes », dans Manières de faire des mondes, Nîmes, Éditions 
Jacqueline Chambon, 1992. 
 



 7 

correctitude qui en science prend la forme de la vérité alors que dans d’autres domaines, 
tels que l’art, elle signifie autre chose. Goodman ne connaissait peut-être pas le concept 
de la vérité-dévoilement. Quoi qu’il en soit, il propose une notion universelle de 
correctitude qui est modulée de différentes façons selon qu’elle s’applique aux domaines 
des sciences naturelles, des sciences humaines ou de l’art. Cela ressemble suffisamment à 
ce que nous discutons pour y porter une attention particulière. 
 
Goodman qualifie sa propre conception d’irréaliste. Selon lui, si les symboles ne sont pas 
toujours du réel, le réel est toujours symbolique : “on peut bien avoir des mots sans 
monde, mais pas de monde sans mots ou d'autres symboles.” (15) Le réel est langage et 
puisque le langage accueille différents types de discours, cela nous engage à l’existence 
d’une pluralité de mondes. Il admet le pluralisme des mondes, mais c’est au sens où il 
existe différents cadres de référence imposant chacun un domaine modélisé d’objets et de 
propriétés de base de ces objets, ainsi que des discours offrant différentes façons de 
rendre intelligibles les rapports complexes entre ces objets, qu’il s’agisse de comprendre, 
expliquer, interpréter ou décrire.  
 
Il y a un monde du sens commun caractérisé par un domaine d’objets de taille moyenne 
phénoménalement perceptibles. Il y a un monde physique, ainsi qu’un monde 
mathématique. Il y a peut-être aussi des mondes biologique, psychologique, sociologique, 
et moral, en plus du monde de l’art. Il considère que ces mondes ont une relative 
autonomie les uns par rapport aux autres. Il est pratiquement impossible selon Goodman 
de réduire les objets ou les propriétés d’un monde aux objets et propriétés d’un autre 
monde. S’agissant des mondes dans lesquels un concept de vérité-cohérence s’applique, 
il arrive même que plusieurs systèmes de vérité-cohérence se font compétition ou 
semblent se contredire (l’exemple le plus classique étant la physique quantique et la 
théorie générale de la relativité). 
 
Goodman n’est pas lui non plus vulnérable à une accusation de relativisme. Il n’est pas 
juste de lui attribuer le point de vue selon lequel toutes les croyances se valent, car il 
distingue nettement entre les croyances correctes et les croyances incorrectes. On ne peut 
pas davantage lui reprocher d’admettre relativement à un cadre de référence donné, 
plusieurs concepts de vérité, car chaque cadre de référence appelle un et un seul concept 
de correctitude. Enfin, même si différents ensembles de vérité-cohérence peuvent se faire 
compétition au sein d’un même monde, la conception goodmanienne accueillerait 
favorablement, et serait compatible avec, une théorie unifiée au sein de chaque monde. 
 
La théorie de Goodman présente quand même plusieurs problèmes. Elle ne semble pas 
disposée à reconnaître un usage du concept de vérité en art. Ensuite, le cadre général 
d’inspiration anti-réaliste qu’il propose est loin de pouvoir faire consensus. Mais surtout, 
son traitement ne rend pas justice à l’usage objectiviste du terme «vrai» au sein des 
sciences naturelles, dans la mesure où il ne semble pas enclin à autoriser des usages 
directement référentiels des termes.  
 
 
 



 8 

Le pluralisme de Wittgenstein 
 
Une autre façon de penser les choses se trouve présente chez Wittgenstein.14 Dans ses 
écrits tardifs, ce dernier conçoit la signification d’un terme comme étant très souvent 
déterminée par son usage dans un jeu de langage. Cela vaudrait également pour le terme 
«vrai». Rien n’interdit d’admettre plusieurs usages du terme «vrai», incluant un usage du 
terme qui s’accorde avec la vérité objective telle que décrite plus haut, impliquant la 
cohérence, le holisme et l’assertabilité garantie idéalisée. 
 
On peut aussi admettre d’autres usages du terme ‘vrai’ tels que la vérité-consensus et la 
vérité-authenticité (ou vérité-dévoilement). Ces différents usages appartiennent à des jeux 
de langage différents. Les jeux de langage sont l’expression de nos formes de vie 
collective. Wittgenstein en distingue un très grand nombre au paragraphe 23 des 
Recherches philosophiques, mais certains de ces jeux ont plus de poids que d’autres. La 
distinction qui est à la base de la conception objectiviste est celle qui prévaut entre la 
représentation et le réel lui-même. Elle résulte du constat d’erreurs que l’on a 
effectivement commises ou d’erreurs que l’on a observé chez les autres. C’est une 
distinction qui s’est très tôt imposée dans l’histoire de l’humanité. Elle a contribué à 
l’émergence du concept de vérité objective. De même, la naturelle curiosité de l’esprit 
humain peut être un autre facteur à l’origine d’une forme de vie prenant la forme d’une 
recherche de la vérité objective. Cette forme de vie a fini par imprégner tout le secteur 
des sciences naturelles. Nous avons affaire à un jeu de langage, parce que nous nous 
sommes nous-mêmes donné cet usage du prédicat de vérité ainsi qu’une interprétation 
des énoncés des sciences qui va dans le sens du réalisme scientifique.  
 
Cette approche n’est pas plus que celle de Rorty ou Goodman vulnérable à l’accusation 
de relativisme, parce que chaque prédicat de vérité a un domaine d’application qui lui est 
propre. Il s’agit donc d’une approche pluraliste et non relativiste. Elle doit toutefois être 
préférée par rapport à celle de Goodman parce qu’elle s’accorde avec des formes de vie 
qui tiennent compte autant de nos exigences d’objectivité que de nos exigences 
d’authenticité et de solidarité. Elle admet plusieurs usages au terme ‘vrai’. C’est enfin 
une approche qui ne prend pas la forme d’un irréalisme.  
 
Une conception déflationniste 
 
Est-ce à dire cependant qu’il n’existe aucune propriété possédée par le prédicat de vérité 
qui soit universelle et qui s’applique peu importe le jeu de langage dans lequel le terme se 
trouve ? Voici un ensemble de règles gouvernant le prédicat de vérité qui s’appliquent 
dans tous les contextes : 
 
1.-Asserter qu’une phrase, une œuvre ou une norme est vraie, c’est asserter cette phrase, 
asserter cette œuvre ou asserter la norme. 
 

 
14 Ludwig Wittgenstein, Recherches philosophiques, Paris, NRF Gallimard, 2004. 
 



 9 

2.- N’importe quel contenu susceptible d’être vrai a une négation qui est elle aussi 
susceptible d’être vraie. 
 
3.- Asserter qu’une phrase, une œuvre ou une norme est fausse, c’est asserter la négation 
de cette phrase, asserter le rejet de cette œuvre ou asserter le refus de cette norme. 
 
4.- Être vrai revient au fait d’asserter ce qui est le cas (et être faux revient au fait 
d’asserter ce qui n’est pas le cas). 
 
5.- Une phrase, une œuvre, une norme peuvent avoir une justification sans être vraies et 
être vraies sans justification. 15 
 
On notera qu’il s’agit d’un ensemble de platitudes au sens de Crispin Wright. Il s’agit en 
fait de traits caractéristiques non substantiels, typiques de la théorie déflationniste de la 
vérité.  Cela vaut pour les énoncés 1, 3 et 4 qui sont l’expression même de la théorie 
déflationniste. Cela vaut aussi pour les énoncés 2 et 5. L’énoncé 2 est relativement trivial, 
que le prédicat de vérité soit justifié substantiellement par une condition d’assertabilité 
garantie, une condition de solidarité ou une condition d’authenticité. Si un énoncé est 
susceptible d’être vrai, sa négation est également susceptible d’être vraie.   
 
L’énoncé 5 est également le fait d’une platitude et il ne véhicule pas de thèse 
substantielle. Même si la justification est l’assertabilité garantie idéalisée, on peut 
reconnaître  qu’un énoncé soit sémantiquement assertable sans être vrai ou alors vrai sans 
être sémantiquement assertable. C’est ce qui est susceptible de se produire tout au long 
du processus de recherche d’objectivité, même lorsque nous sommes parvenus à ce que 
nous croyons être la fin de l’enquête scientifique. Toutefois, la seule façon pour un 
partisan de ce concept de vérité de reconnaître la possibilité qu’une telle justification 
n’entraîne pas nécessairement la vérité serait le fait que cet énoncé puisse être remplacé 
par un autre énoncé qui remplit davantage les mêmes conditions. Cela voudrait seulement 
dire que, contrairement à notre hypothèse initiale, nous n’étions en fin de compte pas 
vraiment parvenus encore à la fin de l’enquête scientifique.  
 
Il faut aussi distinguer la justification et la vérité pour un utilisateur de la vérité-
consensus. Si la justification pour déclarer qu’un énoncé est vrai est le consensus, il faut 
admettre la possibilité que ce consensus puisse être rejeté, mais en l’occurrence, cela ne 
peut se faire que par un énoncé qui traduit un consensus plus large, plus solide et plus 
profond. Une justification consensuelle n’est donc pas une garantie de vérité, même pour 
un partisan de la vérité-consensus, car toute proposition qui se présente comme 
consensuelle peut être remplacée par une proposition qui est plus consensuelle encore. 
 
Si la justification est l’authenticité, une proposition qui se présente comme authentique 
peut apparaître inauthentique suite à une conversion. Une autre proposition apparaîtra 
alors comme susceptible d’être davantage authentique. 
 

 
15 Ces normes sont des adaptations de celles qui sont proposées par Crispin Wright dans Truth and 
Objectivity, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, London, England, 1992, p. 34. 



 10 

Il existe donc peut-être à un certain niveau d’abstraction un prédicat unique gouvernant 
l’ensemble des usages, mais c’est un concept non substantiel qui est davantage associé à 
la théorie déflationniste de la vérité. Pour ceux qui sont friands d’un concept substantiel 
de vérité, ce constat peut être marqué par la déception, mais ils peuvent quand même 
apprécier davantage les mérites de la théorie qui est ici proposée. Il s’agit d’une version 
du déflationnisme qui est compatible avec l’existence de concepts substantiels de vérité 
localement applicables dans une certaine partie de l’univers du discours. Ils doivent tout 
particulièrement noter le fait que cette version du déflationnisme est compatible avec un 
concept de vérité localement applicable dans le contexte d’une recherche d’objectivité 
caractéristique du réalisme scientifique. 
 
On est ainsi en position de répondre à la critique que Paul Boghossian formule à l’endroit 
de toute théorie déflationniste de la signification et donc à l’endroit d’une théorie qui 
cherche à faire l’économie d’un concept de signification substantiel (qui ferait appel à des 
sens frégéens, à des conditions de vérité davidsoniennes ou à des situations, comme chez 
Barwise et Perry). Une approche comme celle de Wittgenstein qui ramène la signification 
d’un mot ou d’une phrase à son usage dans un jeu de langage constitue un exemple 
particulièrement évident de théorie déflationniste de la signification. Il n’y a pas selon ce 
point de vue de fait entièrement objectif de signification. Les seuls faits de signification 
qui existent sont des faits institutionnels. Boghossian constate que ce genre de théorie a le 
défaut d’entraîner inévitablement une théorie déflationniste de la vérité qui trivialise le 
concept et lui fait perdre sa portée potentiellement objective.16 
 
On doit admettre que cet argument atteint sa cible pour un auteur comme David Bloor.  
Celui-ci épouse le déflationnisme sémantique de Wittgenstein et épouse également le 
socio-constructivisme qui a clairement pour effet de neutraliser en plus la portée 
potentiellement objective du prédicat de vérité en science. Cet argument ne vaut toutefois 
pas pour la variante que nous sommes en train d’examiner. Celle-ci est compatible avec 
un usage pluriel du concept, à chaque fois localisé, qui accorde une très grande place à un 
concept de vérité objective, caractéristique du réalisme scientifique. 
 
Comment peut-on épouser une perspective déflationniste en théorie de la signification 
tout en accordant une place à une théorie objectiviste de la vérité? Ainsi que Boghossian 
l’a constaté, le déflationnisme sémantique conduit irrémédiablement au déflationnisme en 
théorie de la vérité. Toutefois, cela peut seulement vouloir dire que sans une théorie 
robuste de la signification postulant des conditions entièrement objectives de vérité, on ne 
peut admettre une notion de vérité se rapportant à une réalité métaphysique. Nous 
souscrivons à cet argument. Par contre, si nous fonctionnons avec une version 
institutionnaliste du déflationisme sémantique, on admet alors des faits institutionnels de 
signification, et il est alors toujours possible d’admettre une variété d’usages substantiels 
de vérité institutionnalisés, pourvu qu’ils soient localisés et qu’en un certain sens, ils 

 

• 16 Paul Boghossian, P.A., 1990. ‘The Status of Content’, The Philosophical Review, XCIX (2): 157–184. 
Nous laissons de côté l’argument de Boghossian à notre avis défectueux selon lequel le déflationnisme en 
théorie de la vérité serait non seulement faux mais aussi incohérent. 



 11 

conservent un visage humain en demeurant sous notre contrôle. En particulier, on peut 
admettre un concept objectiviste de vérité en sciences naturelles prenant la forme de 
l’assertabilité garantie idéalisée. 
 
La réponse se trouve en partie dans le type de signification déflationniste que l’on prêt à 
défendre. Le déflationnisme de la signification entraîne certes le rejet de faits entièrement 
objectifs de signification, mais n’entraîne pas le rejet de tout fait de signification, car on 
peut endosser une conception institutionnelle du langage et admettre des faits de 
signification qui sont eux-mêmes institutionnels.17 Selon ce point de vue, la signification 
des termes est conventionnelle, elle est liée à l’usage et elle est communautaire. Pour 
faire court, concentrons-nous sur le premier de ces aspects, à savoir le caractère 
conventionnel de la signification, puisque c’est là que tout se joue. Qu’entend-on par 
‘signification conventionnelle’ ? On suppose tout d’abord que le lien entre le mot et un 
objet dans le monde est arbitraire (au sens de l’arbitraire du signe de Ferdinand de 
Saussure), par opposition à un lien causal nécessaire. On suppose aussi que les définitions 
ostensives et stéréotypes sont établies par nous. On suppose enfin qu’il y a un certain 
poids de la convention (par opposition au caractère frivole et idiosyncratique des 
significations arbitraires proposées par Humpty Dumpty), mais que ce poids ne dépend 
de rien d’autre que de la tradition, à savoir l’ensemble des usages antérieurs. Il faut 
focaliser notre attention surtout sur le 2e aspect de la signification conventionnelle, 
spécifiquement sur le fait que les définitions ostensives et non seulement stéréotypes 
soient «établies par nous».  
 
Les définitions stéréotypes sont celles que l’on trouve souvent dans un dictionnaire18 et 
ne posent pas de véritable problème puisque les dictionnaires sont en effet produits par 
nous. Mais que dire des définitions ostensives? Il s’agit d’énoncés tels que «ceci est 
rouge» ou «ceci est de l’eau» qui font intervenir par un geste de monstration un objet 
auquel le mot utilisé est associé. Que veut-on dire lorsque l’on prétend qu’elles sont 
établies par nous? On peut vouloir dire que l’on établit un lien entre un mot et un 
échantillon, un exemplaire ou un prototype. Il n’existe pas à proprement parler dans la 
réalité de telles choses que des échantillons, des exemplaires ou des prototypes. Ces 
notions référentielles sont essentiellement des constructions qui sont sous notre contrôle. 
Ainsi le mot « eau » peut être rapporté à un élément d’expérience sensible de ce genre : 

 
17 Voir mon ouvrage L’institution du langage, Montréal, Presses de l’Université de Montréal, 2005. J’y 
souligne notamment le défaut de l’interprétation radicalement sceptique de Kripke (Règles et langage 
privé, Paris, Éditions du Seuil, 1996) qui conduit celui-ci à remettre en question l’existence même de tout 
fait de signification, alors que Wittgenstein veut seulement nier l’existence de faits entièrement objectifs 
(ou métaphysiques). Kripkle a raison de dire qu’une condition nécessaire pour qu’un enfant, par exemple, 
suive une règle est que le professeur ou le parent énonce avec justification de l’extérieur que l’enfant suit la 
règle. Cependant, cet énoncé extérieur ne doit pas être compris comme une assertion, mais bien comme une 
déclaration qui institue l’action de suivre la règle et qui confère à l’enfant le statut d’additionneur ou de 
locuteur compétent. L’argument sceptique est donc compatible avec des faits institutionnels de 
signification. 
18 Voici des exemples de définitions stéréotypes : l’or est un métal jaune précieux; le tigre est un félin 
sauvage à rayures jaunes et noires; les chats sont des félins domestiques qui chassent les souris; l’eau est 
une substance liquide inodore et incolore qui étanche la soif; une sorcière est une femme méchante qui 
brasse dans ses chaudrons des liquides mortifères et vole sur un balai; l’homme est un bipède sans plume, 
etc. Il y a des milliers d’exemples de ce genre.  



 12 

un échantillon d’eau. Si par la suite, lors d’un repas, on demande de l’eau, on renvoie à ce 
liquide ayant les mêmes propriétés phénoménales bien connues et non à la composition 
chimique de l’eau. La définition ostensive n’a cependant pas besoin d’être ainsi comprise 
pour être établie par nous. Le lien causal à une substance spécifique, sans épuiser la 
relation de référence (puisque le lien entre le mot et la chose est arbitraire et non causal) 
peut être choisi par nous comme étant le facteur décisif que l’on veut exploiter pour 
établir la référence de l’expression. En pointant du doigt l’objet, on veut pointer plus loin 
que le bout de son nez. On choisit de s’en remettre à une relation causale effective qui, 
bien au-delà des propriétés phénoménales caractéristiques de l’eau, renvoie à un certain 
composé chimique. Même si, dans cet usage, la relation causale joue un rôle important, la 
théorie de la référence directe défendue par Putnam19 et Kripke20 n’est pas une théorie 
causale de la référence. Les locuteurs interviennent intentionnellement de multiples 
façons dans le processus conduisant à un objet : en choisissant de se rapporter à une 
chaîne historique d’utilisateurs précédents, mais aussi en «fixant la référence» d’un terme 
à l’aide d’une description définie (le terme «Neptune» dont la référence est fixée par une 
description définie telle que «la planète qui crée des perturbations dans l’orbite 
d’Uranus») ou en opérant des détournements de référence (comme Marco Polo qui est à 
l’origine du détournement de la référence [«reference shift»] du terme «Madagascar» qui 
désormais réfère à une île et non plus à la portion est du continent africain). Il faut dire 
aussi que la chaîne cause passe toujours par les usages antérieurs d’une communauté de 
locuteurs ou à une communauté d’experts. 
 
L’idée est donc la suivante. Nos formes de vie nous ont collectivement incités 
historiquement à admettre plusieurs usages des mots et des énoncés au sein de différents 
jeux de langage. Certains de ces usages sont motivés par la recherche d’objectivité, alors 
que d’autres usages sont motivés par notre besoin de solidarité ou par notre besoin 
d’authenticité. Certains termes comme le mot ‘eau’ ont des usages référentiels (H2O) et 
des usages observationnels (cet échantillon de substance liquide, inodore, incolore et 
presque sans saveur qui étanche la soif). Certains énoncés contenant ces termes ont alors 
des usages renvoyant à des conditions de vérité ou à des procédures de vérification. Un 
énoncé aura l’un ou l’autre de ces usages selon qu’il est proféré, par exemple, par un 
chimiste dans un laboratoire au moment d’effectuer une expérience, ou par un convive à 
table à l’occasion d’un dîner. Les humains se donnent des cadres de référence, mais il ne 
s’en suit pas que les référents soient obligatoirement toujours des constructions, ainsi que 
Goodman le suppose. Ils peuvent être des objets qui, jusqu’à un certain point, nous 
transcendent. 
 
Une telle approche commande d’admettre plusieurs usages du mot ‘vrai’. Le terme peut 
avoir une portée objective que nos formes de vie ont rendu nécessaire et qui s’applique au 
sein de la communauté des savants. Le terme peut aussi être utilisé pour traduire une 

 
19 Hilary PUTNAM, «The Meaning of Meaning» dans Mind, Language and Reality. Philosophical Papers, 
vol. 2. Cambridge: Cambridge University Press, 1975. Voir aussi « La signification les autres et le 
monde », dans Hilary Putnam, Représentation et réalité, Paris NRF Gallimard, 1990. 
20 Saul KRIPKE, La logique des noms propres, tr. de Pierre Jacob et François Recanati, Éditions de Minuit, 
1982. 
 



 13 

certaine doxa, un consensus communautaire autour de certaines normes morales et de 
principes de justice. Il peut aussi renvoyer à notre besoin d’authenticité et servir à 
traduire nos expériences subjectives et intersubjectives. L’erreur majeure à éviter est de 
vouloir imposer un seul usage reposant sur une vision du monde totalisante et doctrinaire, 
qu’il s’agisse du scientisme, de l’ethnocentrisme ou de l’intégrisme religieux. 
 
La grammaire philosophique appropriée pour le concept de vérité en est une qui lui 
reconnait plusieurs usages, chacun ayant son domaine d’application. Ce pluralisme n’a 
rien à voir avec le relativisme. Nous nous opposons seulement aux visions totalisantes.  
Nous ne risquons pas de souscrire au scientisme, parce que nous reconnaissons d’autres 
applications du terme «vrai», notamment dans le secteur moral et artistique. Nous ne 
risquons pas l’intégrisme religieux, parce que nous sommes à l’âge séculier et nous 
respectons la quête d’objectivité qui caractérise l’aventure de l’espèce humaine. Nous 
admettons aussi l’autonomie (le caractère self standing) des enjeux entourant la morale et 
la justice. Nous ne risquons pas de verser non plus dans un ethnocentrisme de mauvais 
aloi, car la communauté chargée d’appliquer le concept objectiviste de vérité est la 
communauté internationale des savants. 
 
Cette approche donne toutefois, paradoxalement, un nouveau souffle à une version 
particulière du déflationisme de la vérité. Les seuls principes universels applicables à tous 
les usages du terme ‘vrai’ sont des platitudes comme celles qui ont été mentionnées plus 
haut. L’originalité de cette version du déflationisme repose cependant sur le fait 
d’admettre des usages locaux substantiels du terme «vrai». 
 
 
 
 


