Pluralisme aléthique et unité de la vérité

Dans ce texte, nous examinons le concept de vérité et nous en retragcons plusieurs usages.
En I’occurrence, nous examinons tour a tour la vérité-consensus, la vérité-correspondance
et la vérité-authenticité. Une solution pluraliste est alors envisagée. Il apparaitra en fin de
compte que les seules propriétés universelles applicables au terme ‘vrai’ dans tous ces
usages sont des propriétés relativement triviales typiquement associées a une théorie de
type déflationniste.

La veérité consensus

Le concept de vérité semble a priori étre intimement i€ & une entreprise vouée a la
recherche de I’objectivité. La quéte du vrai n’est-elle pas motivée par la volonté de
dépasser 1’expérience subjective individuelle, voire méme 1’expérience intersubjective
interindividuelle ? Tous n’en sont pas convaincus. Richard Rorty, par exemple, s’en est
pris a la recherche d’objectivité qu’il accuse de tous les maux, et notamment celui d’avoir
hissé les sciences naturelles tout au haut de la pyramide du savoir et d’en avoir fait un
modele, y compris pour les sciences humaines. Ce serait la raison pour laquelle on aurait
fait de la science économique un savoir portant sur les lois objectives de 1’économie, ce
qui a engendré une conception néolibérale de la réalité économique en vertu de laquelle
I’économie apparait comme un domaine autorégulé qui ne doit pas étre perturbé par
I’interventionnisme d’Etat.

A cette quéte d’objectivité, Rorty oppose le besoin de solidarité.! Si la recherche
d’objectivité conduit idéalement le philosophe grec a une vie consacrée a la theoria, a
distance de la doxa, Rorty croit au contraire qu’une conception pragmatiste s’impose. Ce
qui est rationnel, raisonnable et vrai est, selon lui, ce qui est considéré rationnel,
raisonnable et vrai pour nous maintenant. En particulier, la vérité est ce qu’il convient de
croire pour nous maintenant. Il décrit cette position pragmatiste comme un
«ethnocentrismey. Cette doctrine considére le vrai comme étant essentiellement une
affaire de consensus. Et si nous sommes enclins a admettre qu’une collectivité peut
parfois étre dans ’erreur, c’est parce que nous avons I’intuition d’un consensus plus
large, plus solide et plus profond.

On peut sans doute étre rebuté a I’idée que la vérité puisse ainsi aboutir dans les mailles
d’une conception ethnocentriste a la manicre de Rorty ou d’une conception
socioconstructiviste a la maniére de David Bloor?, mais doit-on avec Paul Boghossian®
considérer Rorty comme un philosophe relativiste? Tout d’abord, Rorty croit-il vraiment

! Richard Rorty, « Solidarité ou objectivité », dans La pensée américaine contemporaine, sous la direction
de John Rajchman et Cornel West, Paris, PUF, 1991.

2 David Bloor, Knowledge and Social Imagery, Chicago, University of Chicago Press, 1976, 1991.

3 Paul Boghossian, La peur du savoir, Trad. de I'anglais par Ophelia Deroy, Marseille, Ed. Agone, 2009.
Voir notamment p.53-59.



que toutes les croyances se valent? Bien siir que non, puisque seules les croyances
susceptibles de générer un consensus doivent étre retenues, tandis que les croyances non
consensuelles doivent étre exclues. Pense-t-il cependant qu’une seule et méme
proposition, associée a un cadre de référence donné, peut dans le méme contexte étre
interprétée comme vraie ou fausse, selon le concept de vérité que I’on choisit de se
donner dans ce contexte? Autrement dit, admet-il pour un domaine donné, 1’application
de plusieurs concepts de vérité? Il semble bien que non, puisque le seul concept de vérité
qu’il retient est le concept de vérité-consensus. N’est-il toutefois pas engagé a relativiser
la vérité a ce qui est vrai pour nous actuellement et n’est-ce pas la une forme de
relativisme? Rorty répond a cela que c’est une forme de pragmatisme, qu’il nomme
‘ethnocentrisme’. En guise de réaction a cette réponse, on est amené a rendre explicite
une objection implicitement présente dans 1’accusation de relativisme portée a I’encontre
de I’ethnocentrisme. Si on a tendance a considérer cette position de Rorty comme
relativiste, ¢’est sans doute parce que Rorty semble engagé a dire que toutes les
croyances consensuelles se valent. Toutefois, Rorty a aussi une réponse déja toute préte a
cette derniére objection. Si on peut I’accuser de quelque chose, soutient-il, c’est au
contraire justement de ne pas assez accorder d’importance aux croyances consensuelles
au sein des autres groupes. Les seuls consensus qui I’intéresse sont ceux qui sont réalisés
au sein de son groupe d’appartenance. Il est donc faux de prétendre que, pour lui, toutes
les croyances consensuelles se valent. Rorty n’est-il toutefois pas engagé a une
conception relativiste de la justification épistémique? C’est 1’autre objection sous-jacente
qui est présente dans le lien qui semble lier I’ethnocentrisme au relativisme. Méme si
Rorty accorde peu d’importance aux autres croyances consensuelles, n’est-il pas engagé a
dire que la justification épistémique d’un énoncé est relative a ce qui fait consensus au
sein des diverses communautés? Selon cette interprétation, I’ethnocentrisme s’appuierait
sur une théorie épistémologique. Ce serait le résultat de 1’adoption a partir d’un point de
vue de Sirius d’une certaine perspective portant sur les mécanismes du savoir au sein de
différents groupes. On ferait le constat que ce qui tend a étre vrai pour ces différents
groupes est relatif aux différents consensus réalisés au sein de ces groupes. La encore,
cependant, ce serait faire injure a 1’ethnocentrisme de Rorty que d’assimiler cette doctrine
a une posture €pistémique surplombante. Le fondement de I’ethnocentrisme est éthique et
non épistémique. La justification de I’ethnocentrisme est que cette posture est bonne pour
nous. Ici, il y a circularité, Rorty en est conscient, mais il n’en demeure pas moins que
ces réponses finissent par 1’¢loigner sensiblement de 1’accusation de relativisme.

Il est peut-étre un domaine du discours propice a une conception rortyenne de la vérité.
Que dire en effet de la vérité des principes de justice, des valeurs morales et des normes
¢thiques? En supposant qu’il soit possible et acceptable d’appliquer le concept de vérité a
des théories normatives, certains pourraient penser que le consensus renforce la validité
épistémique des principes. On sait que chez Rawls, la raisonnabilité (fondée en définitive
sur le respect d’autrui) remplace la vérité et que le consensus par recoupement sur les
principes de justice n’est pas au service de la validité épistémique, mais bien au service
de la stabilité politique. N’empéche, on pourrait peut-&tre admettre un usage du concept
de vérité qui soit synonyme de consensus dans ce domaine qu’est la théorie de la justice.
Il en va apres tout du caractere démocratique des principes. Ceci ne condamnerait pas la
théorie de la justice au relativisme, puisque les consensus communautaires peuvent en



principe aboutir a des consensus par recoupement intercommunautaires, surgissant dans
la théorie idéale au niveau de la société des peuples. (Les valeurs morales et les éthiques
de vie, bien que pouvant elles aussi faire 1I’objet de certains consensus, ne peuvent sans
doute pas aisément aspirer a I’universalité.)

La vérite-correspondance

Qu’en est-il toutefois d’un concept de vérité qui serait li¢ a notre propension a rechercher
I’objectivité? Si ’approche rortyenne a quelque chose de répugnant, c’est bien parce
qu’elle semble rejeter tout usage objectiviste du terme «vrai». En philosophie analytique,
I’un des premiers penseurs a s’étre penché sur cette question est Bertrand Russell. Les
énoncés ou les croyances représentent des états de choses possibles et les énoncés vrais
correspondent a des instanciations de ces états de choses possibles, c’est-a-dire a des
faits.*

On ne saurait trouver une explication plus simple, car cette idée d’une correspondance
entre un énoncé ou une croyance et des faits renvoie a I’idée que s’en fait le sens
commun. Dire que les énoncés vrais correspondent a des faits semble étre trivialement
vrai, mais il faut voir qu’il s’agit en fait d’une thése tres controversée. Il faut tout d’abord
noter que les faits sont des entités transcendantes qui se cachent derriere un monde
d’apparences.’ Cela donne prise a des arguments provenant d’une posture sceptique
radicale qui nierait I’existence de tels faits, mais on peut laisser cette objection de coté
pour les fins de notre exposé.

Plus prosaiquement, on se demandera ce qu’il en est des énoncés universels ainsi que des
énoncés qui sont des généralisations existentielles, voire méme des énoncés négatifs? Si
plusieurs d’entre eux sont vrais, nous engagent-ils a admettre des faits existentiels, des
faits universels ainsi que des faits négatifs? Pire encore, que dire de I’énoncé « Le chat
est sur le canapé» ? Il faut faire intervenir un chat, un canapé ainsi que la relation ‘étre
sur’, en plus de la copule ‘étre’ marquant la relation d’exemplification liant ces objets et
relation, qui sont les éléments constitutifs du fait représenté. Si I’état de choses possible
représenté est effectivement réalisé, il faut aussi admettre qu’un autre fait existe au méme
endroit, a savoir que le canapé est sous le chat, ce qui implique I’existence de la relation
‘étre sous’ et d’une autre relation d’exemplification liant toutes ces composantes au sein
de cet autre fait. Et si les faits négatifs existent, il y a au méme endroit une quantité
indéfinie de faits qui s’amoncellent, car le lion, le chien, 1’¢éléphant, le kangourou, etc., ne
sont pas sur le canapé.

La plupart de ces problémes seraient résolus si I’on pouvait réduire 1’ensemble des
énoncés du langage a des classes d’énoncés atomiques. Il faudrait que tous les énoncés
complexes soient des fonctions de vérité des énoncés simples. Cela pourrait se faire si,

4 Bertrand Russell, ‘The Nature of Truth’, in The Collected Works of Bertrand Russell, vol. 4, edited by A.
Urquhaut, London and New York: Routledge 1994 [1905], 492-506. Bertrand Russell, ‘On the Nature of
Truth’, Proceedings of the Aristotelian Society, 1906-1907, 7: 28-49.

5 Bertrand Russell, « Apparence et réalité », dans Problémes de philosophie, Paris, Payot, 1989.



par exemple, on choisissait de traiter les énoncés existentiels et universels comme faisant
intervenir des quantificateurs substitutionnels. Les énoncés universels seraient des
conjonctions d’énoncés atomiques alors que les énoncés existentiels seraient des
disjonctions d’énoncés atomiques. Quant aux énoncés négatifs, ils feraient intervenir une
opération de négation sur les énoncés atomiques. Ensuite, la plupart des énoncés
dépourvus de quantificateurs, d’opérateurs et de connecteurs devraient recevoir dans leur
structure profonde une analyse dans laquelle des quantificateurs, opérateurs et
connecteurs apparaissent. Il faudrait en somme distinguer la forme logique d’un énoncé
de sa grammaire de surface. Ainsi, la plupart des énoncés du langage qui semblent étre
atomiques et qui se présentent comme étant dépourvus de quantificateurs, d’opérateurs et
de connecteurs s’analysent en des énoncés complexes qui en contiennent. Par exemple,
certaines phrases contenant des noms propres doivent étre traduites en des énoncés
faisant intervenir une description définie, celle-ci s’analysant en retour comme un énoncé
existentiel. Par exemple, I’énoncé «1’actuel roi de France est chauve» qui semble étre ni
vrai ni faux, selon une analyse frégéenne faisant de I’expression en position de sujet un
nom propre, est en fait d’une description définie qu’il faut analyser en termes d’énoncés
faisant intervenir des quantificateurs. L’énoncé complet affirme qu’il existe un et un seul
individu qui est roi de France et il est chauve. Interprété de cette facon, il s’agit d’un
énonc¢ faux. Les traductions d’énoncés qui en surface semblent étre atomiques en
énoncés complexes peuvent servir plusieurs causes. Ils peuvent permettre d’évacuer
certains énoncés qui semblent étre ni vrais ni faux, mais ils peuvent aussi plus
profondément permettre de contourner le paradoxe des classes, dans la mesure ou il est
faux de postuler une classe correspondant a chaque condition. Ainsi I’expression «la
classe des classes qui ne se contiennent pas elles-mémes comme élément» n’est pas
vraiment un nom propre. Elle fait intervenir un énoncé existentiel qui est faux, ce qui
nous permet de nier purement et simplement 1’existence d’une telle classe.® Enfin, la
distinction entre les énoncés qui semblent étre atomiques en grammaire de surface et leur
forme logique permet de montrer que plusieurs énoncés ne sont pas atomiques malgré les
apparences. Pour clore vite cette discussion, disons simplement que I’atomisme logique
est vite apparu a Russell’ ainsi qu’a Ludwig Wittgenstein® comme essentielle pour rendre
plausible une version du correspondantisme qui associe les énoncés vrais a des faits.
Seuls les énoncés atomiques vrais correspondent a des faits. L’atomisme logique permet
ainsi d’éviter une prolifération inutile des faits, ce qui irait a I’encontre d’une
méthodologie chére a Russell faisant du rasoir d’Ockham un usage systématique.

Le probléme est que I’on n’a jamais pu identifier quels étaient les énoncés atomiques et, a
fortiori encore moins, jamais pu montrer comment dériver tous les énoncés non
analytiques du langage a partir de ces énoncés atomiques. Aussi, s’il faut sans doute
parvenir a garantir la plausibilité d’un usage du terme «vrai » qui va dans le sens de la

® Sinous avions été obligés de la postuler, le paradoxe aurait surgi, car si cette classe ne se contient pas
elle-méme comme ¢lément, elle doit faire partie de la classe en question et alors elle se contient elle-méme
comme ¢lément. Et si a I’inverse on suppose qu’elle se contient comme ¢lément, alors elle ne fait pas partie
de la classe en question, et alors elle ne se contient pas comme ¢lément.

7 Bertrand Russell, « La philosophie de I'atomisme logique » in Ecrits de logique philosophique, trad. Jean-
Michel Roy, Paris, PUF, 1989 (1918)1918, “The Philosophy of Logical Atomism’, in Logic and
Knowledge: Essays 1901-1950, edited by R. C. Marsh, London: George Allen and Unwin 1956, 177-281.

8 Ludwig Wittgenstein (trad. G. G. Granger), Tractatus logico-philosophicus, Gallimard, 2001



recherche d’objectivité, cela commande sans doute de renoncer au molécularisme
épistémologique. Ainsi que le propose Pierre Duhem, la relation de correspondance doit
exister entre des paquets d’énoncés et un ensemble de données sensibles diverses.” Ce
sont les théories entiéres qui doivent étre confrontées a la réalité. On songe a des criteres
tels que les suivants : le pouvoir explicatif de la théorie (capable de rendre compte de
certaines corrélations ou régularités jusqu’a présent inexpliquées), le pouvoir prédictif de
la théorie, la falsifiabilité de la théorie, 1’absence de données récalcitrantes, 1’absence de
théories concurrentes, la simplicité de la théorie, I’économie ontologique, etc. Une
théorie répondant favorablement a de tels critéres holistes correspondrait a la réalité. Il y
a bien sr aussi le consensus que la théorie est en mesure de susciter et la stabilité de la
théorie a travers le temps, mais tout cela va au fond dans le méme sens. Ce sont les
concepts de holisme épistémologique et de cohérence qui sont les maitres mots. Un
concept de vérité qui s’appuie sur un ensemble de propriétés de ce genre et qui prend
donc la forme d’une théorie holiste de la vérité-cohérence constitue peut-étre le concept
de vérité objective recherché. C’est un concept particulierement bien adapté au secteur
des sciences naturelles que Willard Van Orman Quine a d’ailleurs trés bien défendu.!'”

Il resterait peut-&tre cependant a faire de la notion de vérité objective un concept a visage
humain. Une contrainte additionnelle devrait en ce sens étre imposée au concept de vérité
objective qui irait dans le sens d’un rejet du réalisme métaphysique. Une théorie
répondant a toutes les exigences énoncées au paragraphe précédent devrait étre
considérée vraie et correspondrait a la réalité. Il faut alors peut-étre rejeter la possibilité
que le réel puisse étre complétement différent de ce qui est proposé par une théorie qui
serait parvenue a la fin de I’enquéte scientifique entendue au sens d’une enquéte ayant
satisfait un ensemble de principes comme ceux qui ont été évoqués plus haut. Si par
malheur, des données récalcitrantes apparaissaient ensuite, que le pouvoir prédictif de la
théorie n’était plus aussi grand et qu’une théorie concurrente performait mieux, c’est
cette nouvelle théorie qui devrait étre retenue comme vraie. Autrement dit, une théorie
répondant a tous les canons méthodologiques peut étre fausse seulement a la condition
d’étre remplacée par une autre théorie qui posséde encore plus les propriétés holistes et
cohérentistes souhaitées.

Il s’agit d’adopter une sorte de réalisme interne qui irait dans le sens des idées avancées
par Hilary Putnam.!! Tl faudrait endosser un concept de vérité comme assertabilité
garantie idéalisée. Cette facon de conceptualiser la vérité suppose I’existence d’une
longue tradition scientifique, s’inscrivant dans une démarche continue avec un
vocabulaire qui, pour I’essentiel, demeure le méme. Les termes scientifiques les plus
importants tels que la maticre, la lumicre, I’énergie, le temps, les corps physiques, la
conscience et la vie préserveraient leur référence tout au long de cette histoire et nous

® Pierre Duhem, La Théorie physique : son objet, sa structure, Paris, Chevalier et Riviére, 1906. 2e
édition Paris, Librairie Marcel Riviere, 1914. Rééditée par Lyon ENS édition [en ligne].

2016. http://books.openedition.org/ensedition/60077.

10 Willard Van Orman Quine, « Deux dogmes de I'empirisme », in Du point de vue logique. Neuf essais
logico-philosophiques, Vrin, 2003.

! Hilary Putnam, Reason, Truth and History. Cambridge, MA, Cambridge University Press, 1981.




placeraient en face d’une réalité qui transcende les constructions scientifiques. Toutefois,
I’idée putnamienne est de prétendre que si dans un domaine donné on parvenait a
satisfaire toutes les régles méthodologiques que nous nous sommes données, il faudrait
alors rejeter I’idée que le réel puisse étre complétement différent de ce qui est avancé par
la communauté scientifique.

La situation que nous décrivons est particulicrement bien adaptée aux sciences naturelles,
mais il est plus difficile de I’appliquer aux sciences humaines. Celles-ci sont aussi en
partie tributaire d’un ensemble de normes qui viennent informer le contenu des
propositions scientifiques. On peut penser qu’un concept de vérité propre aux sciences
humaines se situerait a égale distance des deux concepts précédemment introduits : la
vérité-consensus et la vérité objective comprise comme vérité holiste et cohérente
gouvernée par 1’idée d’une assertabilité garantie idéalisée.

La verité authenticité

Y a-t-il un autre usage du concept de vérité ayant un domaine d’application spécifique? Y
a-t-il de la vérité en art, par exemple? Ceux qui comprennent le concept de vérité a partir
de I’un ou I’autre des concepts déja discutés répondront par la négative. Martin
Heidegger a, pour sa part, répondu de manicre positive. Dans son célebre texte sur
lorigine de I’ceuvre d’art!?, il soutient que le concept de vérité compris comme non
voilement (aletheia) s’applique a I’art. Il discute d’une toile de Vincent Van Gogh
montrant les chaussures d’un paysan et suggere que cette ceuvre dévoile le monde de la
vie paysanne. Pour bien saisir ce concept, on peut I’illustrer par d’autres exemples.
Quand, par exemple, G.W.F. Hegel avance 1’idée que la philosophie est fille de son
époque, il suggere que les idées les plus fondamentales que nous avons sont traversées
par une certaine historicité. Elles sont le témoignage d’une expérience collective vécue.
Les propositions philosophiques « vraies » seront alors celles qui traduisent le mieux
I’esprit de I’époque. Ce sont des idées qui font époque, des idées dominantes qui sont le
fruit d’une convergence entre plusieurs facteurs culturels et historiques. C’est aussi I’idée
de «faire vrai». Le concept de vérité entendu au sens d’aletheia est un concept de vérité-
authenticité. Il serait certes trés problématique d’en faire le seul et unique concept a notre
disposition, mais il n’est peut-étre pas malsain d’en reconnaitre I’application au domaine
de I’art.

Une conception pluraliste
Les remarques précédentes font émerger 1’idée d’une pluralité de concepts de vérité ayant

chacun leur domaine d’application. Cela fait penser a la conception défendue par Nelson
Goodman dans Ways of Worldmaking.'* Ce dernier fait intervenir la notion de

12 Martin Heidegger (trad. Wolfgang Brokmeier), « L'origine de l'ccuvre d'art », dans Chemins qui ne
menent nulle part, Gallimard, coll. « Tel », 1987. Soit dit en passant, cette référence a Heidegger n’est bien
entendu pas une fagon détournée de procéder a sa ré¢habilitation en tant qu’intellectuel.

13 Nelson Goodman, « Mots, oeuvres et mondes », dans Maniéres de faire des mondes, Nimes, Editions
Jacqueline Chambon, 1992.



correctitude qui en science prend la forme de la vérité alors que dans d’autres domaines,
tels que I’art, elle signifie autre chose. Goodman ne connaissait peut-étre pas le concept
de la vérité-dévoilement. Quoi qu’il en soit, il propose une notion universelle de
correctitude qui est modulée de différentes fagons selon qu’elle s’applique aux domaines
des sciences naturelles, des sciences humaines ou de 1’art. Cela ressemble suffisamment a
ce que nous discutons pour y porter une attention particuliére.

Goodman qualifie sa propre conception d’irréaliste. Selon lui, si les symboles ne sont pas
toujours du réel, le réel est toujours symbolique : “on peut bien avoir des mots sans
monde, mais pas de monde sans mots ou d'autres symboles.” (15) Le réel est langage et
puisque le langage accueille différents types de discours, cela nous engage a 1’existence
d’une pluralité de mondes. Il admet le pluralisme des mondes, mais c’est au sens ou il
existe différents cadres de référence imposant chacun un domaine modélisé d’objets et de
propriétés de base de ces objets, ainsi que des discours offrant différentes facons de
rendre intelligibles les rapports complexes entre ces objets, qu’il s’agisse de comprendre,
expliquer, interpréter ou décrire.

Il y a un monde du sens commun caractérisé par un domaine d’objets de taille moyenne
phénoménalement perceptibles. Il y a un monde physique, ainsi qu’un monde
mathématique. Il y a peut-&tre aussi des mondes biologique, psychologique, sociologique,
et moral, en plus du monde de ’art. I considére que ces mondes ont une relative
autonomie les uns par rapport aux autres. Il est pratiquement impossible selon Goodman
de réduire les objets ou les propriétés d’un monde aux objets et propriétés d’un autre
monde. S’agissant des mondes dans lesquels un concept de vérité-cohérence s’applique,
il arrive méme que plusieurs systémes de vérité-cohérence se font compétition ou
semblent se contredire (I’exemple le plus classique étant la physique quantique et la
théorie générale de la relativité).

Goodman n’est pas lui non plus vulnérable a une accusation de relativisme. Il n’est pas
juste de lui attribuer le point de vue selon lequel toutes les croyances se valent, car il
distingue nettement entre les croyances correctes et les croyances incorrectes. On ne peut
pas davantage lui reprocher d’admettre relativement a un cadre de référence donné,
plusieurs concepts de vérité, car chaque cadre de référence appelle un et un seul concept
de correctitude. Enfin, méme si différents ensembles de vérité-cohérence peuvent se faire
compétition au sein d’'un méme monde, la conception goodmanienne accueillerait
favorablement, et serait compatible avec, une théorie unifiée au sein de chaque monde.

La théorie de Goodman présente quand méme plusieurs problémes. Elle ne semble pas
disposée a reconnaitre un usage du concept de vérité en art. Ensuite, le cadre général
d’inspiration anti-réaliste qu’il propose est loin de pouvoir faire consensus. Mais surtout,
son traitement ne rend pas justice a I’usage objectiviste du terme «vrai» au sein des
sciences naturelles, dans la mesure ou il ne semble pas enclin a autoriser des usages
directement référentiels des termes.



Le pluralisme de Wittgenstein

Une autre fagon de penser les choses se trouve présente chez Wittgenstein.!* Dans ses
écrits tardifs, ce dernier congoit la signification d’un terme comme étant trés souvent
déterminée par son usage dans un jeu de langage. Cela vaudrait également pour le terme
«vrai». Rien n’interdit d’admettre plusieurs usages du terme «vrai», incluant un usage du
terme qui s’accorde avec la vérité objective telle que décrite plus haut, impliquant la
cohérence, le holisme et I’assertabilité garantie idéalisée.

On peut aussi admettre d’autres usages du terme ‘vrai’ tels que la vérité-consensus et la
vérité-authenticité (ou vérité-dévoilement). Ces différents usages appartiennent a des jeux
de langage différents. Les jeux de langage sont I’expression de nos formes de vie
collective. Wittgenstein en distingue un trés grand nombre au paragraphe 23 des
Recherches philosophiques, mais certains de ces jeux ont plus de poids que d’autres. La
distinction qui est a la base de la conception objectiviste est celle qui prévaut entre la
représentation et le réel lui-méme. Elle résulte du constat d’erreurs que I’on a
effectivement commises ou d’erreurs que 1’on a observé chez les autres. C’est une
distinction qui s’est tres tot imposée dans 1’histoire de I’humanité. Elle a contribué a
I’émergence du concept de vérité objective. De méme, la naturelle curiosité de 1’esprit
humain peut étre un autre facteur a I’origine d’une forme de vie prenant la forme d’une
recherche de la vérité objective. Cette forme de vie a fini par imprégner tout le secteur
des sciences naturelles. Nous avons affaire a un jeu de langage, parce que nous nous
sommes nous-mémes donné cet usage du prédicat de vérité ainsi qu’une interprétation
des énoncés des sciences qui va dans le sens du réalisme scientifique.

Cette approche n’est pas plus que celle de Rorty ou Goodman vulnérable a 1’accusation
de relativisme, parce que chaque prédicat de vérité a un domaine d’application qui lui est
propre. Il s’agit donc d’une approche pluraliste et non relativiste. Elle doit toutefois étre
préférée par rapport a celle de Goodman parce qu’elle s’accorde avec des formes de vie
qui tiennent compte autant de nos exigences d’objectivité que de nos exigences
d’authenticité et de solidarité. Elle admet plusieurs usages au terme ‘vrai’. C’est enfin
une approche qui ne prend pas la forme d’un irréalisme.

Une conception déflationniste

Est-ce a dire cependant qu’il n’existe aucune propriété possédée par le prédicat de vérité
qui soit universelle et qui s’applique peu importe le jeu de langage dans lequel le terme se
trouve ? Voici un ensemble de reégles gouvernant le prédicat de vérité qui s’appliquent
dans tous les contextes :

1.-Asserter qu’une phrase, une ceuvre ou une norme est vraie, c’est asserter cette phrase,
asserter cette ceuvre ou asserter la norme.

4 Ludwig Wittgenstein, Recherches philosophiques, Paris, NRF Gallimard, 2004.



2.- N’importe quel contenu susceptible d’étre vrai a une négation qui est elle aussi
susceptible d’étre vraie.

3.- Asserter qu’une phrase, une ceuvre ou une norme est fausse, ¢’est asserter la négation
de cette phrase, asserter le rejet de cette ceuvre ou asserter le refus de cette norme.

4.- Etre vrai revient au fait d’asserter ce qui est le cas (et étre faux revient au fait
d’asserter ce qui n’est pas le cas).

5.- Une phrase, une ceuvre, une norme peuvent avoir une justification sans étre vraies et
étre vraies sans justification. '

On notera qu’il s’agit d’un ensemble de platitudes au sens de Crispin Wright. Il s’agit en
fait de traits caractéristiques non substantiels, typiques de la théorie déflationniste de la
vérité. Cela vaut pour les énoncés 1, 3 et 4 qui sont I’expression méme de la théorie
déflationniste. Cela vaut aussi pour les énoncés 2 et 5. L’énoncé 2 est relativement trivial,
que le prédicat de vérité soit justifié substantiellement par une condition d’assertabilité
garantie, une condition de solidarité ou une condition d’authenticité. Si un énoncé est
susceptible d’étre vrai, sa négation est également susceptible d’étre vraie.

L’énoncé 5 est également le fait d’une platitude et il ne véhicule pas de theése
substantielle. Méme si la justification est I’assertabilité garantie idéalisée, on peut
reconnaitre qu’un énoncé soit sémantiquement assertable sans étre vrai ou alors vrai sans
étre sémantiquement assertable. C’est ce qui est susceptible de se produire tout au long
du processus de recherche d’objectivité, méme lorsque nous sommes parvenus a ce que
nous croyons étre la fin de I’enquéte scientifique. Toutefois, la seule fagon pour un
partisan de ce concept de vérité de reconnaitre la possibilité qu'une telle justification
n’entraine pas nécessairement la vérité serait le fait que cet énoncé puisse étre remplacé
par un autre énoncé qui remplit davantage les mémes conditions. Cela voudrait seulement
dire que, contrairement a notre hypothése initiale, nous n’étions en fin de compte pas
vraiment parvenus encore a la fin de ’enquéte scientifique.

11 faut aussi distinguer la justification et la vérité pour un utilisateur de la vérité-
consensus. Si la justification pour déclarer qu’un énoncé est vrai est le consensus, il faut
admettre la possibilité que ce consensus puisse étre rejeté, mais en 1’occurrence, cela ne
peut se faire que par un énoncé qui traduit un consensus plus large, plus solide et plus
profond. Une justification consensuelle n’est donc pas une garantie de vérité, méme pour
un partisan de la vérité-consensus, car toute proposition qui se présente comme
consensuelle peut étre remplacée par une proposition qui est plus consensuelle encore.

Si la justification est 1’authenticité, une proposition qui se présente comme authentique
peut apparaitre inauthentique suite a une conversion. Une autre proposition apparaitra
alors comme susceptible d’étre davantage authentique.

15 Ces normes sont des adaptations de celles qui sont proposées par Crispin Wright dans Truth and
Objectivity, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, London, England, 1992, p. 34.



10

Il existe donc peut-&tre a un certain niveau d’abstraction un prédicat unique gouvernant
I’ensemble des usages, mais c’est un concept non substantiel qui est davantage associé a
la théorie déflationniste de la vérité. Pour ceux qui sont friands d’un concept substantiel
de vérité, ce constat peut étre marqué par la déception, mais ils peuvent quand méme
apprécier davantage les mérites de la théorie qui est ici proposée. Il s’agit d’une version
du déflationnisme qui est compatible avec 1’existence de concepts substantiels de vérité
localement applicables dans une certaine partie de I’univers du discours. Ils doivent tout
particulierement noter le fait que cette version du déflationnisme est compatible avec un
concept de vérité localement applicable dans le contexte d’une recherche d’objectivité
caractéristique du réalisme scientifique.

On est ainsi en position de répondre a la critique que Paul Boghossian formule a I’endroit
de toute théorie déflationniste de la signification et donc a 1’endroit d’une théorie qui
cherche a faire 1’économie d’un concept de signification substantiel (qui ferait appel a des
sens frégéens, a des conditions de vérité¢ davidsoniennes ou a des situations, comme chez
Barwise et Perry). Une approche comme celle de Wittgenstein qui ramene la signification
d’un mot ou d’une phrase a son usage dans un jeu de langage constitue un exemple
particulierement évident de théorie déflationniste de la signification. Il n’y a pas selon ce
point de vue de fait enticrement objectif de signification. Les seuls faits de signification
qui existent sont des faits institutionnels. Boghossian constate que ce genre de théorie a le
défaut d’entrainer inévitablement une théorie déflationniste de la vérité qui trivialise le
concept et lui fait perdre sa portée potentiellement objective.!®

On doit admettre que cet argument atteint sa cible pour un auteur comme David Bloor.
Celui-ci épouse le déflationnisme sémantique de Wittgenstein et épouse également le
socio-constructivisme qui a clairement pour effet de neutraliser en plus la portée
potentiellement objective du prédicat de vérité en science. Cet argument ne vaut toutefois
pas pour la variante que nous sommes en train d’examiner. Celle-ci est compatible avec
un usage pluriel du concept, a chaque fois localisé, qui accorde une trés grande place a un
concept de vérité objective, caractéristique du réalisme scientifique.

Comment peut-on épouser une perspective déflationniste en théorie de la signification
tout en accordant une place a une théorie objectiviste de la vérité? Ainsi que Boghossian
I’a constaté, le déflationnisme sémantique conduit irrémédiablement au déflationnisme en
théorie de la vérité. Toutefois, cela peut seulement vouloir dire que sans une théorie
robuste de la signification postulant des conditions entierement objectives de vérité, on ne
peut admettre une notion de vérité se rapportant a une réalité métaphysique. Nous
souscrivons a cet argument. Par contre, si nous fonctionnons avec une version
institutionnaliste du déflationisme sémantique, on admet alors des faits institutionnels de
signification, et il est alors toujours possible d’admettre une variété d’usages substantiels
de vérité institutionnalisés, pourvu qu’ils soient localisés et qu’en un certain sens, ils

16 Paul Boghossian, P.A., 1990. ‘The Status of Content’, The Philosophical Review, XCIX (2): 157-184.
Nous laissons de co6té I’argument de Boghossian a notre avis défectueux selon lequel le déflationnisme en

théorie de la vérité serait non seulement faux mais aussi incohérent.



11

conservent un visage humain en demeurant sous notre contrdle. En particulier, on peut
admettre un concept objectiviste de vérité en sciences naturelles prenant la forme de
I’assertabilité garantie idéalisée.

La réponse se trouve en partie dans le type de signification déflationniste que 1’on prét a
défendre. Le déflationnisme de la signification entraine certes le rejet de faits entierement
objectifs de signification, mais n’entraine pas le rejet de tout fait de signification, car on
peut endosser une conception institutionnelle du langage et admettre des faits de
signification qui sont eux-mémes institutionnels.!” Selon ce point de vue, la signification
des termes est conventionnelle, elle est liée a I'usage et elle est communautaire. Pour
faire court, concentrons-nous sur le premier de ces aspects, a savoir le caractére
conventionnel de la signification, puisque c’est 1a que tout se joue. Qu’entend-on par
‘signification conventionnelle’ ? On suppose tout d’abord que le lien entre le mot et un
objet dans le monde est arbitraire (au sens de 1’arbitraire du signe de Ferdinand de
Saussure), par opposition a un lien causal nécessaire. On suppose aussi que les définitions
ostensives et stéréotypes sont établies par nous. On suppose enfin qu’il y a un certain
poids de la convention (par opposition au caractere frivole et idiosyncratique des
significations arbitraires proposées par Humpty Dumpty), mais que ce poids ne dépend
de rien d’autre que de la tradition, a savoir ’ensemble des usages antérieurs. Il faut
focaliser notre attention surtout sur le 2¢ aspect de la signification conventionnelle,
spécifiquement sur le fait que les définitions ostensives et non seulement stéréotypes
soient «établies par nousy.

Les définitions stéréotypes sont celles que 1’on trouve souvent dans un dictionnaire!'® et
ne posent pas de véritable probléme puisque les dictionnaires sont en effet produits par
nous. Mais que dire des définitions ostensives? Il s’agit d’énoncés tels que «ceci est
rouge» ou «ceci est de I’eau» qui font intervenir par un geste de monstration un objet
auquel le mot utilisé est associé. Que veut-on dire lorsque I’on prétend qu’elles sont
établies par nous? On peut vouloir dire que 1’on établit un lien entre un mot et un
¢échantillon, un exemplaire ou un prototype. Il n’existe pas a proprement parler dans la
réalité de telles choses que des échantillons, des exemplaires ou des prototypes. Ces
notions référentielles sont essentiellement des constructions qui sont sous notre controle.
Ainsi le mot « eau » peut étre rapporté a un ¢lément d’expérience sensible de ce genre :

17 Voir mon ouvrage L 'institution du langage, Montréal, Presses de I’Université de Montréal, 2005. I’y
souligne notamment le défaut de I’interprétation radicalement sceptique de Kripke (Régles et langage
privé, Paris, Editions du Seuil, 1996) qui conduit celui-ci 4 remettre en question I’existence méme de tout
fait de signification, alors que Wittgenstein veut seulement nier I’existence de faits enticrement objectifs
(ou métaphysiques). Kripkle a raison de dire qu’une condition nécessaire pour qu’un enfant, par exemple,
suive une régle est que le professeur ou le parent énonce avec justification de 1’extérieur que I’enfant suit la
régle. Cependant, cet énoncé extérieur ne doit pas étre compris comme une assertion, mais bien comme une
déclaration qui institue I’action de suivre la régle et qui confére a I’enfant le statut d’additionneur ou de
locuteur compétent. L’argument sceptique est donc compatible avec des faits institutionnels de
signification.

18 Voici des exemples de définitions stéréotypes : 1’or est un métal jaune précieux; le tigre est un félin
sauvage a rayures jaunes et noires; les chats sont des félins domestiques qui chassent les souris; 1’eau est
une substance liquide inodore et incolore qui étanche la soif; une sorciére est une femme méchante qui
brasse dans ses chaudrons des liquides mortiféres et vole sur un balai; I’homme est un bipéde sans plume,
etc. Il y a des milliers d’exemples de ce genre.



12

un échantillon d’eau. Si par la suite, lors d’un repas, on demande de I’eau, on renvoie a ce
liquide ayant les mémes propriétés phénoménales bien connues et non a la composition
chimique de I’eau. La définition ostensive n’a cependant pas besoin d’étre ainsi comprise
pour étre établie par nous. Le lien causal a une substance spécifique, sans épuiser la
relation de référence (puisque le lien entre le mot et la chose est arbitraire et non causal)
peut étre choisi par nous comme étant le facteur décisif que I’on veut exploiter pour
établir la référence de I’expression. En pointant du doigt I’objet, on veut pointer plus loin
que le bout de son nez. On choisit de s’en remettre a une relation causale effective qui,
bien au-dela des propriétés phénoménales caractéristiques de 1’eau, renvoie a un certain
composé chimique. Méme si, dans cet usage, la relation causale joue un rdle important, la
théorie de la référence directe défendue par Putnam'® et Kripke®° n’est pas une théorie
causale de la référence. Les locuteurs interviennent intentionnellement de multiples
fagons dans le processus conduisant a un objet : en choisissant de se rapporter a une
chaine historique d’utilisateurs précédents, mais aussi en «fixant la référence» d’un terme
a I’aide d’une description définie (le terme «Neptune» dont la référence est fixée par une
description définie telle que «la plancte qui crée des perturbations dans 1’orbite
d’Uranus») ou en opérant des détournements de référence (comme Marco Polo qui est a
I’origine du détournement de la référence [«reference shift»] du terme «Madagascar» qui
désormais référe a une ile et non plus a la portion est du continent africain). Il faut dire
aussi que la chaine cause passe toujours par les usages antérieurs d’'une communauté de
locuteurs ou a une communauté d’experts.

L’idée est donc la suivante. Nos formes de vie nous ont collectivement incités
historiquement a admettre plusieurs usages des mots et des énoncés au sein de différents
jeux de langage. Certains de ces usages sont motivés par la recherche d’objectivité, alors
que d’autres usages sont motivés par notre besoin de solidarité ou par notre besoin
d’authenticité. Certains termes comme le mot ‘eau’ ont des usages référentiels (H20) et
des usages observationnels (cet échantillon de substance liquide, inodore, incolore et
presque sans saveur qui étanche la soif). Certains énoncés contenant ces termes ont alors
des usages renvoyant a des conditions de vérité ou a des procédures de vérification. Un
énoncé aura I’un ou I’autre de ces usages selon qu’il est proféré, par exemple, par un
chimiste dans un laboratoire au moment d’effectuer une expérience, ou par un convive a
table a I’occasion d’un diner. Les humains se donnent des cadres de référence, mais il ne
s’en suit pas que les référents soient obligatoirement toujours des constructions, ainsi que
Goodman le suppose. IIs peuvent étre des objets qui, jusqu’a un certain point, nous
transcendent.

Une telle approche commande d’admettre plusieurs usages du mot ‘vrai’. Le terme peut
avoir une portée objective que nos formes de vie ont rendu nécessaire et qui s’applique au
sein de la communauté des savants. Le terme peut aussi étre utilisé pour traduire une

19 Hilary PUTNAM, «The Meaning of Meaning» dans Mind, Language and Reality. Philosophical Papers,
vol. 2. Cambridge: Cambridge University Press, 1975. Voir aussi « La signification les autres et le

monde », dans Hilary Putnam, Représentation et réalite, Paris NRF Gallimard, 1990.

20 Saul KRIPKE, La logique des noms propres, tr. de Pierre Jacob et Frangois Recanati, Editions de Minuit,
1982.



13

certaine doxa, un consensus communautaire autour de certaines normes morales et de
principes de justice. Il peut aussi renvoyer a notre besoin d’authenticité et servir a
traduire nos expériences subjectives et intersubjectives. L’erreur majeure a éviter est de
vouloir imposer un seul usage reposant sur une vision du monde totalisante et doctrinaire,
qu’il s’agisse du scientisme, de 1’ethnocentrisme ou de I’intégrisme religieux.

La grammaire philosophique appropriée pour le concept de vérité en est une qui lui
reconnait plusieurs usages, chacun ayant son domaine d’application. Ce pluralisme n’a
rien a voir avec le relativisme. Nous nous opposons seulement aux visions totalisantes.
Nous ne risquons pas de souscrire au scientisme, parce que nous reconnaissons d’autres
applications du terme «vrai», notamment dans le secteur moral et artistique. Nous ne
risquons pas I’intégrisme religieux, parce que nous sommes a 1’age séculier et nous
respectons la quéte d’objectivité qui caractérise 1’aventure de 1’espece humaine. Nous
admettons aussi I’autonomie (le caractere self standing) des enjeux entourant la morale et
la justice. Nous ne risquons pas de verser non plus dans un ethnocentrisme de mauvais
aloi, car la communauté chargée d’appliquer le concept objectiviste de vérité est la
communauté internationale des savants.

Cette approche donne toutefois, paradoxalement, un nouveau souffle a une version
particuliere du déflationisme de la vérité. Les seuls principes universels applicables a tous
les usages du terme ‘vrai’ sont des platitudes comme celles qui ont été mentionnées plus
haut. L’originalité de cette version du déflationisme repose cependant sur le fait
d’admettre des usages locaux substantiels du terme «vrai».



