N . ThéoRéemes
ThéoRémes penser le religieux

1512019
La religion du libéralisme

La religion libérale pour les personnes et pour les
groupes
Droits fondamentaux et accommodements

Michel Seymour et Jérome Gosselin-Tapp

OpenEdition

Edition électronique

URL : http://journals.openedition.org/theoremes/3104
DOI': 10.4000/theoremes.3104

ISSN : 1664-0136

Editeur
Association de la revue ThéoRémes

Ce document vous est offert par Bibliotheques de I'Université de Montréal
les bibliothéques/ usem

Référence électronique

Michel Seymour et Jérdme Gosselin-Tapp, « La religion libérale pour les personnes et pour les
groupes », ThéoRémes [En ligne], 1512019, mis en ligne le 20 décembre 2019, consulté le 30 janvier
2021. URL : http://journals.openedition.org/theoremes/3104 ; DOI : https://doi.org/10.4000/
theoremes.3104

Ce document a été généré automatiquement le 30 janvier 2021.

ThéoRemes — Enjeux des approches empiriques des religions est mis a disposition selon les termes
de la licence Creative Commons Attribution - Pas d'Utilisation Commerciale - Pas de Modification 4.0
International.


http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/theoremes/3104
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

La religion libérale pour les
personnes et pour les groupes

Droits fondamentaux et accommodements

Michel Seymour et Jérome Gosselin-Tapp

Le grand mérite de I'ouvrage de Cécile Laborde [2017] est de vouloir se démarquer de
fagon originale d’une certaine approche libérale classique, a 'ceuvre notamment dans
la constitution des Ftats-Unis, et qui consiste & accorder des droits privilégiés a la
religion. Nous sommes sensibles a ce souci manifesté par 'auteure. L’approche libérale
individualiste que nous critiquons dans notre propre ouvrage La nation pluraliste
[Seymour et Gosselin-Tapp 2018] a historiquement servi de fagon excessive la cause de
la liberté de religion. La tradition libérale individualiste se traduit, en quelque sorte,
par une primauté accordée a la liberté de religion et a la liberté de manifester sa foi
religieuse sur les autres droits fondamentaux [voir a ce sujet Lampron 2012]. Bien que
Laborde ne soit pas la seule a penser ce probléme, elle parvient tout de méme a
rigoureusement mettre en évidence la définition univoque de la religion que
présuppose tres souvent la position libérale classique et que ne remettent pourtant
jamais vraiment en cause les théories qui voudraient s’en éloigner. Cela préte alors
flanc aux théoriciens critiques de la religion qui s’en prennent au libéralisme en
affirmant que celui-ci en véhicule une définition chrétienne protestante. La conception
classique sépare en effet I'individu de ses croyances et détache la religion des pratiques
particuliéres. Or, Laborde propose a 'opposé une approche interprétative, qu’elle
caractérise aussi comme « désagrégative ». A ses yeux, la religion ne forme pas un bloc
unitaire, car elle se préte en fait a plusieurs interprétations et souléve plusieurs
dimensions normatives. Telle est I'originalité profonde de Liberalism’s Religion. Cet
ouvrage montre bien que, si 'on veut s’affranchir d’une posture théorique qui accorde
a la religion une place privilégiée par rapport a d’autres droits, il faut aussi cesser d’en
faire une réalité unique, simple et distincte de toute autre chose.

Notre texte vise a enrichir 'entreprise désagrégative de Laborde a partir de certaines
intuitions tirées de notre propre ouvrage. En montrant d’abord les nombreux points de
convergence entre I'approche libérale égalitaire et le libéralisme politique de Rawls, et

ThéoRémes, 152019



La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

en insistant ensuite sur certaines différences, 'objectif de cet article est de montrer la
fécondité d’une approche désagrégative proprement rawlsienne. Pour ce faire, nous
commencgons par une bréve caractérisation du projet de Laborde. Nous poursuivons
notre réflexion par une description du contexte légal du Québec et du Canada, en
prétant une attention particuliere a la notion d’« accommodement raisonnable », a
partir de laquelle nous opérons une distinction entre droit fondamental et
accommodement. La suite de [larticle est, pour Iessentiel, consacrée a un
approfondissement de cette distinction a partir des fondements normatifs que nous
fournit le libéralisme politique de Rawls.

1. A propos de I'approche désagrégative

Laborde le montre bien : les auteurs qui ont voulu avant elle se démarquer du priviléege
libéral classique dévolu a la religion n'ont pas choisi la voie interprétative qu’elle
avance. Ronald Dworkin, par exemple, propose de ne pas accorder d’exemptions du
tout pour la religion [Dworkin 2013 ; Laborde 2017, p. 44-50]. Christopher Eisgruber et
Lawrence Sager suggérent, quant a eux, de mettre sur un pied d’égalité les pratiques
religieuses avec d’autres catégories d’intéréts qui « sont sujets a l'hostilité et a la
négligence », comme c’est le cas des handicaps, des associations fermées et des autres
types de vulnérabilités [Eisgruber et Sager 2010, p. 52; cité dans Laborde 2017, p. 53,
notre traduction]. Jocelyn Maclure et Charles Taylor font plutdt intervenir une
conception étroite en vertu de laquelle la religion reléverait d’un sous-ensemble au sein
de ’ensemble de nos devoirs de conscience, et donc de la liberté de conscience [Laborde
2017, p. 61-68 ; Maclure et Taylor 2010]. Ce sont la trois tentatives différentes de
résoudre le probléme du privilege libéral classique en faveur de la religion, les trois
choisissant d’assimiler la religion a d’autres pratiques et de lui enlever conséquemment
son statut particulier. Ceci dit, ces trois approches ne rendent pas compte de la
complexité interne du phénomeéne religieux. Si Dworkin refuse toute exemption, c’est
parce qu'il congoit peut-étre, au fond, la religion comme relevant ultimement de la vie
privée. Ensuite, si Eisgruber et Sager insistent pour comparer I’expérience religieuse a
des vulnérabilités ou des associations fermées, c’est sans doute parce que la religion est,
a leurs yeux, un phénomeéne socialement contraignant. Enfin, si Maclure et Taylor
insistent sur une assimilation de I’expérience religieuse a un sens du devoir moral
général faisant suite 3 l'exercice de la liberté de conscience, c’est parce qu’ils
congoivent la religion comme ayant essentiellement un caractére subjectif. Qu’a cela ne
tienne, le fait d’appréhender conjointement ces différentes pistes de solution nous
permet tout de méme de constater le caractére diversifié du phénoméne religieux. La
démarche de Laborde consiste dés lors a prendre acte de ces diverses manifestations du
phénomene religieux. Sa théorie désagrégative nous apparait en ce sens comme une
percée majeure et prometteuse en philosophie de la religion.

Les travaux que nous avons menés sur le libéralisme politique de Rawls témoignent
d’ailleurs éloquemment de cette convergence entre I'approche de Laborde et celle que
nous proposons dans notre ouvrage. A linstar de Rawls qui part du pluralisme
irréductible et raisonnable des conceptions morales, religieuses et philosophiques,
notre réflexion a comme point d’ancrage le pluralisme irréductible et raisonnable de la
diversité des postures a I'égard de la religion (foi, athéisme, agnosticisme), de la
diversité des religions (chrétienne, juive, musulmane, etc.) et de la diversité des fagons

ThéoRémes, 152019



La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

de vivre sa religion (en privé, en association et en communauté ethnoculturelle). Ce
faisant, un véritable effort désagrégatif, compatible avec celui de Laborde, est a I'ceuvre
dans notre propre travail. Le libéralisme politique s’inscrit en ce sens dans la voie
tracée par Liberalism’s Religion. Afin d’illustrer la convergence entre notre approche
inspirée des écrits tardifs de Rawls et son approche désagrégative, il convient de
revenir d’abord et avant tout sur les deux principaux défis auxquels font face les
théories libérales.

Le premier défi est celui de la « saillance éthique » (« ethical salience ») de la religion.
Considérant le traitement particulier qui est accordé a la liberté de religion dans la
tradition libérale, dans quelle mesure I’Etat peut-il prétendre traiter également les
croyants et les non croyants ? Laborde estime que I'Etat ne peut étre entiérement
neutre dans la mesure ou il doit se prononcer sous la forme d’une évaluation de la
«saillance éthique » des diverses conceptions [Laborde 2017, p.5]. A ses yeux, on ne
peut réaliser qu’en partie la neutralité : 'Etat n’a pas le choix de devoir mettre des
limites a la liberté de religion. Le probléme de la « saillance éthique » se traduit alors
par la question des limites accordées aux libertés individuelles et collectives que I'Etat
peut légitimement imposer dans une relative neutralité. Le second défi concerne les
limites juridictionnelles de I’Etat. Cette fois-ci, on s’interroge a I'inverse sur les limites
que ne devrait pas franchir I'Etat. Notons que ces deux enjeux sont intimement liés, car
notre attention est portée, dans les deux cas, sur les limites entre les prérogatives de
I'Etat et celles des individus ou des groupes. Or, selon la perspective que nous
défendons, I'Etat doit étre laique, mais les individus et les groupes doivent étre libres.

Selon nous, il est possible de faire d’une pierre deux coups et de résoudre
simultanément le probléme posé par la saillance éthique de la religion et celui des
limites juridictionnelles de I'Etat. On peut étre en mesure de délimiter, d’une part, le
lieu ot1 se concentrent les prérogatives de I'Etat et, d’autre part, le lieu ot1 se déploient
celles du citoyen, des associations ou des groupes ethnoculturels. Pour y parvenir, nous
croyons que l'on peut exploiter, dans une premiére approximation, les ressources
offertes par les cadres juridiques québécois et canadien. Celles-ci vont nous permettre
de formuler des critéres permettant de distinguer un noyau dur de droits diversifiés
liés a la religion et d’autres réclamations morales. Ce noyau dur correspond en fait au
lieu ot1, d’'une maniére générale, I'Etat ne doit pas s’'immiscer. Du méme coup, ceci nous
permet de déterminer les matiéres qui sont plutdt sujettes & des demandes
d’« accommodements », et donc pouvant davantage faire I'objet d’un refus, fixant ainsi
des limites aux demandes d’exemption formulées par les individus, les associations et
les groupes ethnoculturels qu’elles soient de nature religieuse ou autre.

2. La notion d'« accommodement » dans les cadres
juridiques québécois et canadien

Nous partageons avec Laborde le souci de tenir compte des dimensions collective et
non seulement individuelle du phénoméne religieux. A cet égard, les Droits québécois
et canadien sont nettement insatisfaisants. Si toutefois on met provisoirement de c6té
cet enjeu, on pourra tirer profit du constat suivant. Au Québec (mais aussi au Canada)
les matiéres relevant des libertés fondamentales sont justifiées par I'article 3 de la
Charte québécoise! (ou par l'article 2 de la Charte canadienne?). Elles ne peuvent faire
'objet de restrictions que si elles nuisent a la liberté d’autrui ou si on est en mesure

ThéoRémes, 152019



La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

d’invoquer l'article 9.1 suivant de la charte des droits et libertés du Québec (ou I’article
1 de la charte canadienne?) :
Les libertés et droits fondamentaux s’exercent dans le respect des valeurs
démocratiques, de la laicité de I’Etat, de I'ordre public et du bien-étre général des
citoyens du Québec. La loi peut, & cet égard, en fixer la portée et en aménager
I'exercice.
Les demandes d’accommodement procédent d’une toute autre logique. Elles peuvent
étre raisonnables et dans ce cas elles peuvent étre acceptées pourvu que I'on puisse les
justifier en fonction de I'article 10 de la charte québécoise :
Toute personne a droit a la reconnaissance et a I’exercice, en pleine égalité, des
droits et libertés de la personne, sans distinction, exclusion ou préférence fondée
sur la race, la couleur, le sexe, Iidentité ou I'expression de genre, la grossesse,
l'orientation sexuelle, 1'état civil, I'dge sauf dans la mesure prévue par la loi, la
religion, les convictions politiques, la langue, I'origine ethnique ou nationale, la
condition sociale, le handicap ou l'utilisation d’'un moyen pour pallier ce handicap.
Il y a discrimination lorsqu’une telle distinction, exclusion ou préférence a pour
effet de détruire ou de compromettre ce droit.
Les demandes d’accommodement peuvent étre refusées si elles entrainent une
« contrainte excessive ». Cette derniére notion a été introduite dans le droit canadien
dans le cadre de 'arrét Simpsons-Sears?. Un accommodement est considéré comme
« raisonnable » pourvu que celui-ci « ne cause [pas] une contrainte excessive ». Les
quatre critéres d’évaluation par lesquels est évalué le caractére excessif ou non d’une
contrainte ont été précisés dans un arrét subséquent® :
en vertu du cofit financier ;

a.
b. lorsqu’il y a atteinte & une convention collective ou au moral du personnel ;

. en fonction du niveau d’interchangeabilité des effectifs et des installations ;

a

d. pour des raisons de sécurité.

Cette orientation prise par la tradition jurisprudentielle québécoise et canadienne
trace, selon nous, une avenue féconde pour répondre aux deux défis qui nous
occupent : celui de la « saillance éthique » et celui des limites juridictionnelles de I’Etat.
Pour penser la complexité du phénomeéne religieux, comme le suggére I'approche
désagrégative de Laborde, il est en effet nécessaire de distinguer d’abord et avant tout
ce qui reléve d’un droit fondamental de ce qui est matiére a accommodement.

Les matiéres justifiées sur la base d’arguments liés aux libertés fondamentales et celles
qui sont justifiées sur la base d’arguments liés a 'égalité devraient a cet égard étre
hiérarchiquement ordonnancées. Cette hiérarchisation nous permet déja d’effectuer un
rapprochement avec la pensée de Rawls en ce qu’elle rappelle la priorité lexicale
accordée par celui-ci au premier principe de justice sur le second (& ce sujet, voir
notamment Van Parijs [2003] ; I'idée de priorité lexicale est introduite dans Rawls
[1987, p. 68]). L’Etat laique doit étre neutre. Il doit donc se soumettre a des contraintes
importantes et ne pas intervenir en matiére de religion. Il ne doit pas empiéter sur les
droits et libertés religieuses des personnes et des groupes ou, du moins, il ne ne peut le
faire que dans les limites fixées par I'article 9.1 de la charte québécoise (de méme que
par larticle 1 de la charte canadienne). Une fois que ces droits et libertés sont assurés,
I'Etat peut légitimement imposer des limites aux demandes d’« accommodement
raisonnable » venant des personnes et des groupes qui s’appuient sur le principe
d’égalité. Il doit y avoir trés peu de limites aux libertés fondamentales des personnes et

ThéoRémes, 152019



La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

des groupes, mais il peut y en avoir davantage aux demandes liées a 1'égalité des
personnes et des groupes.

Il devient par conséquent important de fournir un critére nous permettant de trancher
entre les matiéres liées aux libertés fondamentales et les matiéres qui s’appuient sur
I'égalité. Bien que la distinction existe sur le plan juridique, il demeure tout de méme
difficile de I'opérationnaliser concrétement. Nous tenterons, en ce sens, d’épingler
cette distinction de maniére plus concréte dans la suite de cet article. La encore, il
importe pour y parvenir de désagréger les enjeux en faisant ressortir les différentes
dimensions normatives de la religion. Ces différentes fagons de cerner la distinction
entre droit fondamental et matiére 3 accommodement sont différents instruments de
mesure permettant de mieux cléturer les deux espaces, ceux des droits et ceux des
accommodements. La frontiére entre les deux ordres est floue et donc la cléture n’est
pas étanche, mais ce genre d’indétermination n’est pas nouveau. Les régles de droit
sont toutes affectées d’indétermination, d’ott la nécessité d'une jurisprudence. Il y a
sans doute des cas épineux qui commanderaient mille et une nuances. Nous
considérons toutefois que ce n’est pas parce que la cléture n’est pas étanche qu’elle
n’existe pas et que I'espace n’est pas délimité. Pour bien le montrer, la prochaine étape
de ce texte vise a introduire une distinction conceptuelle importante que nous pouvons
faire entre deux champs d’intervention distincts de I’Etat : au sein méme de la fonction
publique et au sein de la société. Cette distinction nous permet ultimement de fournir
des balises et des critéres qui tiennent compte du caractére multidimensionnel de la
religion, en accord avec la posture désagrégative de Laborde, et qui peuvent ainsi servir
de guide au législateur pour déterminer si un droit fondamental est en jeu ou si c’est
une demande d’accommodement pouvant ou non étre honorée.

3. Etat, fonction publique et société

1l s’agit en fait de montrer qu'un Etat peut et doit intervenir au sein de sa propre
fonction publique davantage qu’il ne le peut au sein de la société. L’intuition générale
derriére notre argument est la suivante : bien qu’il soit de la responsabilité de I'Etat de
s’assurer de la laicité de ses institutions, il ne doit toutefois pas se méler de la
sécularisation de la société.

3.1 L'Etat face a sa fonction publique

Afin d’épingler la distinction entre les matiéres liées a des droits fondamentaux et les
matiéres liées 3 des accommodements au sein de la fonction publique, il est d’entrée de
jeu nécessaire de souligner la différence entre, d’'une part, les croyances en tant que
telles et, d’autre part, la transmission de ces croyances. L'idée ici est que, bien que
certaines croyances particuliéres puissent étre jugées inacceptables, en elles-mémes,
I'Etat ne doit pas rejeter la candidature d’une personne seulement en vertu de cette
croyance, mais serait autorisé a le faire pour empécher la transmission d’une croyance
jugée inacceptable au sein de la fonction publique.

Pour illustrer ce dernier point, prenons 'exemple du créationnisme. En tant que
croyance, il y a tout lieu de la considérer comme inacceptable, parce que
diamétralement opposée au discours scientifique. Dans ce cas, il n'y a toutefois pas lieu,
rappelons-le, pour I'Etat, de refuser 'embauche d’une personne seulement en vertu de

ThéoRémes, 152019



La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

cette croyance. En revanche, il va sans dire que cette personne ne devrait pas non plus
étre embauchée pour enseigner la théorie de I'évolution. C’est ici qu’intervient la
différence entre une croyance en tant que telle et la transmission de cette croyance. Un
Etat libre et démocratique est certes un Etat qui accorde une place 4 I'enseignement des
différentes postures a I’égard de la religion, des différentes religions et des différentes
fagons de vivre la religion, mais c’est aussi un Etat qui accorde une place 2 la science.
Dans I'état actuel de la connaissance scientifique, le créationnisme ne fait pas
compétition a la théorie darwinienne de Iévolution. Cette exclusion n’est pas
particuliére a la religion. En ce sens, un individu qui croit que la terre est plate pourra
aussi voir sa candidature refusée a cause de ses croyances si le poste qu’il convoite
reléve du domaine scientifique.

Pour mieux camper la différence entre les matiéres faisant I'objet de droits et celles
relevant d’« accommodements raisonnables », il convient de faire une distinction entre
des pratiques symboliques passives (clarifiées par analogie avec les actes illocutoires
expressifs) et les pratiques symboliques actives (clarifiées par analogie avec les actes
illocutoires assertifs ou directifs). 1l s’agit de reprendre la catégorisation des actes
illocutoires que nous avons introduite dans notre ouvrage [Seymour et Gosselin-Tapp
2018, p. 106-107] et de distinguer les actes illocutoires expressifs, d'une part, et les actes
illocutoires assertifs ou directifs, d'autre part. Les buts perlocutoires propres a ces
différents actes de langage sont tres différents. L'effet escompté d'un acte illocutoire
expressif ne consiste qu'a convaincre I'allocutaire de la présence de Iétat psychologique
exprimé par le contenu de I'énoncé, tandis que les actes illocutoires assertifs et directifs
seraient associés a un objectif prosélyte. En I'occurrence, le but perlocutoire
conventionnellement associé a tout acte de type assertif est de convaincre ou persuader
I'allocutaire de la validité épistémique du contenu informatif véhiculé. Le but
perlocutoire associé conventionnellement a un acte illocutoire directif est de
convaincre I'allocutaire du fait qu'il est approprié d’agir de la fagon prescrite.

Suivant cette catégorisation, le port de symboles religieux ou non religieux reléve d’une
pratique passive et ne pose pas de probléme. Il y aurait encore beaucoup a dire au sujet
de cette distinction, mais l'essentiel est que le port d'un symbole ne vise pas a
convaincre l'allocutaire au sujet du contenu d’une croyance ou a le convaincre de
I'obligation d’adopter tel ou tel comportement. Autrement dit, aucune forme de
prosélytisme ne devrait étre associée a l'expression passive d’une croyance, du moins
lorsqu’elle se déploie sur un mode symbolique. En tant qu'acte illocutoire strictement
expressif, le port d'un symbole religieux ne représente que l'expression ou la
manifestation d'une certaine identité personnelle. En 'occurrence, il est 1'expression
symbolique de la foi. Si toutefois I'on souhaite s’engager dans une pratique active de
prosélytisme, la demande d’accommodement doit au sein de la fonction publique étre
refusée. C’est que le prosélytisme doit étre interdit pour les employés ceuvrant dans
I'appareil étatique. La méme remarque s’applique au port de signes indiquant une
allégeance partisane a un parti politique. Les personnes affichant ouvertement des
prises de position politiques partisanes sont exclues de la fonction publique parce que
les employés de IEtat doivent étre en mesure d’ceuvrer pour le compte de
gouvernements représentant différentes allégeances politiques partisanes.

1l faut par ailleurs aussi distinguer les pratiques symboliques passives et les pratiques

actives. Ainsi, par exemple, la priére est une activité qui nous éloigne quelque peu de la
sphére purement passive. C'est une pratique qui peut étre accommodée dans un lieu

ThéoRémes, 152019



20

21

22

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

institutionnel public pourvu que les espaces physiques le permettent et que cela
n’entraine pas de contrainte excessive du point de vue de I'organisation du travail.
Méme chose pour les demandes d’exemption au sujet des jours fériés. Si elles
n’entrainent pas de contrainte excessive, il s’agit d'une demande d’« accommodement
raisonnable ».

Certains estiment que, de maniére générale, le port d’un signe religieux serait aussi lié
a la pratique, tout comme I’est la performance d’un rituel ou d’une cérémonie. C’est la
raison pour laquelle ils estiment aussi que le port d’un signe religieux est une forme
passive de prosélytisme. Le foulard est toutefois un symbole qui représente seulement
de fagon générale une allégeance religieuse a I'islam et non une version particuliére. Il
renvoie en outre a la sphére représentationnelle et non a la sphére de ’action.

D’'une maniére générale, ces quelques bréves réflexions permettent de dégager
différents axes a partir desquels on peut trouver inspiration pour départager les
libertés fondamentales et les accommodements. Sur un premier axe, nous avons d'un
cbté les croyances et de I'autre leur transmission. Sur un deuxiéme axe, nous avons
I'expression des croyances et de l'autre leur affirmation ou leur promotion. Sur un
troisiéme axe, nous avons d'un c6té les symboles et de l'autre des doctrines
particuliéres. Sur un quatriéme et dernier axe, nous avons d’un c6té un élément passif
et de l'autre un élément actif. A partir de ces quatre balises, il apparait clairement que
le port de signes religieux doit étre autorisé au sein de la fonction publique, car il s’agit
d’exprimer passivement et symboliquement une croyance sans chercher a convaincre
et sans s’engager dans des activités de prosélytisme portant sur des doctrines
particuliéres. 1l s’assimile au fait d’afficher par un symbole une orientation sexuelle
particuliére. A I'autre bout du spectre, on a des activités d’affirmation et de promotion
de doctrines particuliéres que I'Etat doit refuser, qu’elles soient d’ordre religieux ou
politique.

3.2 L'Etat face aux citoyens

Il y a maintenant lieu de sortir de la fonction publique et de traiter de la fagcon par
laquelle I'Etat doit réagir face & des demandes citoyennes. Encore une fois, le cadre que
nous proposons se structure autour d’une distinction entre les réclamations relevant
des droits fondamentaux et celles découlant des demandes d’accommodement. Dans
I'espace informel ou social, il est possible, d'une part, d’opérationnaliser cette
distinction en exploitant la différence entre les pratiques actives déja établies et les
pratiques nouvelles d’'un groupe. D’autre part, on peut aussi cléturer 'espace
d’intervention de I'Etat en se rapportant a une autre distinction analogue entre les
activités liées a la conception morale d'un groupe et celles liées a I’éthique individuelle
des personnes.

En premier lieu, nous considérons qu’il est en quelque sorte possible de situer les
pratiques d’un groupe sur un continuum, ot I'on retrouve, a un bout du spectre, les
rituels, cérémonies et célébrations de religions établies que I'Etat doit autoriser et, a
I'autre bout du spectre, les religions parfois qualifiées de parodiques (nous pensons ici,
entre autres, a la Church of the Flying Spaghetti Monster ou en encore au jediism). A cet
égard, rappelons d’ailleurs la cause® qui opposait une adepte du pastafarisme a la Société
de I'assurance automobile du Québec, et dans laquelle la Cour supérieure du Québec a
conclu que, puisque « le Church of the Flying Spaghetti Monster est un mouvement social

ThéoRémes, 152019



23

24

25

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

qui permet a ceux qui y adherent de questionner, bien que de fagon particulierement
loufoque, certains des éléments qui constituent 1'assise de plusieurs religions », cette
cause «ne soullevait] aucune reelle question de charte». Bien que nous nous
accordions avec la conclusion de I'argument proposé ici par la Cour supérieure du
Québec, le cadre que nous proposons ici introduit tout de méme une distinction
théorique plus fine permettant d’identifier conceptuellement les demandes qui, comme
celle formulée par cette adepte du pastafarisme, peuvent étre jugées comme
déraisonnables. En fait, nous considérons que si les demandes liées a 'exercice de ce
type de religions peuvent étre classées comme des demandes d’« accommodement
déraisonnables », c’est précisément parce que ces derniéres ne correspondent pas a des
pratiques déja établies.

Est-ce a dire que seules les religions déja établies peuvent faire I'objet de demandes
d’accommodement raisonnables ? Cela voudrait-il dire qu’aucune nouvelle religion ne
peut faire son apparition ? Le cas échéant, a partir de quand a-t-on affaire a une
religion établie ? Nous savons que le protestantisme n’a que quelques siécles, et le
mormonisme pas tout a fait 200 ans. Ces religions sont cependant déja assez vieilles
pour étre considérées comme étant conventionnelles et donc acceptables, et ce,
notamment parce qu’il s’agit de variantes par rapport a des religions encore plus
anciennes. Ceci dit, il est important de rappeler ici que nous avons affaire a un
continuum et qu'il n’est donc pas possible de fixer une durée précise a partir de
laquelle une religion prend la forme d’'un ensemble de pratiques établies. C’est aux
juges qu'il revient ultimement de décider si une demande d’accommodement renvoie a
une pratique établie ou non. Il peut donc toujours y avoir création de nouvelles
religions, mais pour faire I'objet d’'une demande d’« accommodement raisonnable »,
une religion doit étre établie au sein d’un groupe depuis suffisamment de temps pour
que 'on puisse parler d’une coutume au sein de ce groupe. En somme, le cadre que nous
proposons permet de formuler un critére a la fois objectif et souple afin d’enrichir
I’évaluation que font déja les cours de justice du bien-fondé des demandes
d’accommodement.

Notons au passage qu'un Etat qui statue via ses juges qu'une demande
d’accommodement ne peut étre acceptée parce qu’elle ne repose pas sur une religion
déja établie ne fait pas nécessairement intervenir une interprétation non neutre de la
religion. Une telle décision s’appuie simplement sur le constat objectif selon lequel la
religion a, dans I'histoire, servi de ferment identitaire aux peuples. Ceux qui réduisent
la religion a un enjeu relevant exclusivement de la liberté de conscience et du sens du
devoir moral individuel - ou plus précisément de la « croyance sincére », comme c’est
le cas de la tradition jurisprudentielle canadienne’ - doivent aussi étre respectés, mais
C’est parce que cette conception individualiste et subjective n’est pas qu'individualiste
et subjective. Elle est elle-méme ultimement ancrée dans une tradition objective, celle
du protestantisme. Ainsi, un Etat vraiment neutre doit pouvoir accueillir les demandes
d’accommodement venant de religions dans lesquelles la foi est vécue intérieurement
(et non extérieurement), subjectivement (et non objectivement) et privément (et non
publiquement) autant que celles venant de religions dans lesquelles la foi se traduit par
un ensemble de rites, de cérémonies, de célébrations communautairement partagées.

A cet égard, il faut reconnaitre que chaque religion est elle-méme multiple. Ceci nous

pousse a introduire un principe - que nous avons précisé dans notre ouvrage [Seymour
et Gosselin-Tapp 2018, p.113-118] et qui va d’ailleurs dans le sens de la position

ThéoRémes, 152019



26

27

28

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

défendue par Avigail Eisenberg [Eisenberg 2009, p.107; cité dans Laborde 2017,
p. 206] -, c’est-a-dire le critére hybride de I'expérience religieuse. Ce critére hybride
tient compte a la fois du caractére subjectif de 'expérience religieuse et du rdle
qu'exerce la religion sur l'identité des peuples dans des pratiques collectives déja
établies. Chacune des religions contient plusieurs textes sacrés, et chaque texte
contient lui-méme plusieurs interprétations canoniques. Ce faisant, divers courants se
sont établis A partir de ces textes, ainsi que diverses coutumes. Pour faire I'objet d'un
accommodement, une pratique doit étre ancrée dans un cadre déja établi de ce genre.

L’approche désagrégative devrait en ce sens étre contextualiste. Pour lillustrer,
prenons le cas du port du foulard. En Arabie saoudite, en Iran ou en Afghanistan, le port
du foulard est imposé par I'Etat. 1l a une signification univoque, paternaliste,
patriarcale, et il viole la liberté rationnelle des femmes. Le port du foulard en Occident
peut dans certains cas étre soumis a ce genre d’obligation inacceptable, mais il est le
plus souvent chargé de plusieurs significations possibles. Dans une société ou il n’y a
pas de chape de plomb étatique ou communautariste, le port du foulard peut se voir
assigner des significations diverses par les femmes qui le portent. Ces significations
reposent sur le choix de la personne. C’est la personne qui détermine sa signification,
mais celle-ci doit renvoyer a une pratique déja établie parmi I'ensemble des textes, des
courants ou des coutumes établis.

Que la religion soit comprise comme un ensemble de croyances ou qu’elle soit comprise
comme étant intimement liée a un ensemble de pratiques, elle doit pour étre comprise
étre appréhendée dans un contexte particulier. Puisqu’elle existe dans des pratiques
communautaires historiques ou actuelles, 'individu ou le groupe qui réclame un droit
ou un accommodement doit pouvoir se rapporter a un texte, une interprétation, un
courant ou une coutume existante. Il faut donc par exemple distinguer les contextes ou
les signes religieux ont une signification univoque et les contextes dans lesquels les
signes ont une signification potentiellement multiple et sont sous la gouverne du
porteur du symbole en question. Mais méme lorsque la signification accordée est sous
le contréle de I'individu, cela ne la rend pas pourtant entiérement subjective. L’'individu
doit pouvoir se rapporter a un texte ou a une interprétation canonique des textes, ou a
un courant, voire a une coutume.

En plus de cette premiére métrique qui permet de différencier les pratiques établies et
celles qui ne le sont pas, il faut introduire une autre cloture pour délimiter la sphére
des droits fondamentaux et celle relevant des matiéres a accommodement. Il est aussi
possible de se rapporter a la distinction entre les activités liées a la conception morale
d’'un groupe et les activités liées a I'éthique individuelle des personnes. Selon notre
modele, I'Etat doit étre plus enclin A étre tolérant A 'égard de pratiques reflétant la
conception morale d’'un groupe qu'a 1’égard d’une éthique de vie particuliére de
certaines personnes. Sur quelle base peut-on alors justifier la distinction de nature que
nous proposons entre les éléments fondamentaux de I'identité morale compris comme
une composante de I'identité personnelle et les éléments qui relévent de 1'éthique de
vie d'un individu ? Notre position s'inscrit en continuité avec la distinction entre
I'ordre politique et I'ordre éthique que propose John Rawls dans ses écrits tardifs : la
conception politique de la personne se rapporte a « la fagon dont les citoyens doivent
prendre conscience d’eux-mémes et des autres au sein de leurs relations sociales et
politiques », et, conséquemment, « ne doit pas étre confondue avec un idéal de vie
personnelle » [Rawls 1995, p.357]. L'intuition rawlsienne induit en ce sens une

ThéoRémes, 152019



29

30

31

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

distinction entre une identité morale qu’il faut respecter en tant que telle, et des
pratiques ritualisées dans lesquelles les personnes sont engagées de facon active en
s’appuyant sur cette identité et qui peuvent ou non faire partie de cette identité et étre
dignes de respect. C’est de cette facon que 'on peut étre amené a reconnaitre, dans
certains cas, les identités morales sans toutefois reconnaitre les modes de vie
particuliers qui lui sont liés. Rawls nous fournit donc une autre fagon d’interpréter ou
se situe la frontiére entre ce qui fait I'objet de droits fondamentaux et ce qui peut ou
non en faire partie, mais seulement sous la forme dun «accommodement
raisonnable ». En ce sens, le groupe qui réclame que sa religion bien établie soit
respectée doit se voir reconnaitre le droit collectif fondamental a ses pratiques. En
revanche, le mari qui insiste pour que sa femme soit vue par un médecin féminin,
I'individu masculin qui insiste pour que le moniteur de son cours de conduite
automobile soit lui-méme masculin et le pére qui souhaite que I’hdpital conduise un
test permettant d’établir la virginité de sa fille sont tous des exemples d’« idé[aux] de
vie personnelle », pour reprendre la formule rawlsienne, que I'on peut considérer
comme des accommodements déraisonnables, sans pour autant porter atteinte a
I'identité morale des groupes auxquels ils sont liés.

Bien entendu, des pratiques de groupes qui sont de surcroit bien établies peuvent
malgré tout étre parfaitement déraisonnables. Pour relever des droits fondamentaux, il
doit s’agir de pratiques de groupes qui voient leur propre doctrine compréhensive
comme exemplifiant un particularisme culturel, qui prennent acte de I'existence d’un
pluralisme irréductible de doctrines compréhensives et qui peuvent défendre les
principes a la base de leurs pratiques dans le respect de ce pluralisme. Les pratiques
relevant de droits fondamentaux seront celles qui s’appuient sur des principes pouvant
étre justifiés par la seule raison publique.

4. Raison publique et approche désagrégative

Il est important de souligner ici que les deux contextes que nous venons de considérer,
qui renvoient en fait aux dimensions interne et externe a la fonction publique, ne
permettent pas de tracer une ligne de démarcation nette entre les réclamations
relevant des droits fondamentaux et les réclamations prenant la forme de demandes
d’accommodement. Ces distinctions fournissent néanmoins une métrique permettant
de mesurer plus finement si des signes, des croyances, des pratiques, des rituels, des
cérémonies, des coutumes, relévent des droits fondamentaux ou si ce sont des matiéres
a accommodement possibles pouvant étre jugées raisonnables ou déraisonnables.

Rappelons d’entrée de jeu que les balises que nous proposons ici déploient, pour
I'essentiel, une argumentation d'inspiration rawlsienne et qu'elles sont
conséquemment fondées sur la raison publique. Pour justifier des arguments sur la base
de la seule raison publique, il faut tout d’abord prendre en compte les contraintes du
jugement (« burdens of judgment ») - qui découlent de notre incapacité a donner des
valeurs de vérités définitives aux propositions métaphysiques -, puis le caractére
irréductible et raisonnable des doctrines compréhensives et enfin la nécessité de
réaliser des consensus acceptables par tous. Nous adoptons ainsi la contrainte d’avoir a
formuler des justifications sur la base d’arguments fondés sur la seule raison publique.
Pour accéder a la raison publique, il faut alors (i) prendre conscience de son propre

ThéoRémes, 152019

10



32

33

34

35

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

particularisme, (ii) puis se placer dans la position d’appréhender la diversité des
particularismes et (iii) penser la société en fonction du respect de cette diversité.

Afin de saisir pleinement la portée de la conception rawlsienne de la raison publique,
notre approche doit aussi étre comprise a l'aulne d’une autre idée: celle d’'une
ontologie morale neutre. En effet, pour vraiment prendre acte du caractére
multidimensionnel de la religion, et 'appréhender & partir d’arguments fondés sur la
seule raison publique, il faut aussi voir que la religion peut s’incarner notamment dans
I'individualisme moral ou le communautarisme moral. D’un c6té, nous comprenons
I'individualisme moral comme la position selon laquelle :
a. la personne peut étre comprise comme « antérieure a ses fins »#;

b. T'individu est une source ultime de revendications morales valides ;

c. I'autonomie individuelle est une valeur ultime.

Le communautarisme, de 'autre c6té, serait plutét le point de vue selon lequel :
a. la personne peut étre comprise a partir des finalités léguées par la communauté ;
b. cette derniére est une source ultime de revendications morales valides ;

c. le bien commun est une valeur ultime.

Le propre de la neutralité ontologique morale est alors justement d’éviter de
présupposer la vérité exclusive de l'une ou l'autre de ces deux doctrines
compréhensives. L'individualisme moral qui est a la base du protestantisme et plus
généralement d’une certaine conception chrétienne de la religion (la personne
détachée de ses croyances et de ses valeurs et, donc, antérieure a ses fins) est un
particularisme culturel. La méme remarque s’applique au communautarisme moral.
L’intuition générale derriére cette dimension de la raison publique est en ce sens de se
sortir de nos particularismes, d’en appréhender la diversité et d’en recommander le
respect [voir Seymour et Gosselin-Tapp 2018, p. 18-31].

Autant nous sommes ravis et conquis par I'idée profondément originale de Laborde de
penser la religion de maniére désagrégative, autant il nous semble qu’elle n’est pas
parvenue a mener a terme les conséquences de son point de vue radical, puisqu’elle ne
s’est pas compleétement affranchie d’une autre forme d’individualisme moral. Certes,
Laborde admet que le caractére multidimensionnel de la religion va de pair avec la
nécessité d’appliquer au nom de la justice égalitaire des exemptions individuelles et
collectives. Une véritable désagrégation requiert toutefois, selon nous, non seulement
de tenir compte de la liberté des individus et des groupes, ainsi que de 1'égalité des
individus et de I'égalité des groupes. 1l faut en plus que les justifications ne soient pas
elles non plus fondées sur un droit individuel fondamental a I'égalité. 1l faut admettre
aussi des droits collectifs fondamentaux. Pour s’affranchir pleinement de toute forme
d’individualisme moral, il ne suffit pas d’abandonner comme valeur fondamentale
I'autonomie individuelle au profit d'un fondement justificatif s’appuyant sur I'égalité
entre les individus. Il faut peut-étre admettre un statut fondamental a certaines libertés
collectives en plus des libertés individuelles fondamentales. Telle a été la stratégie que
nous avons suivie en nous inscrivant dans le sillage des idées avancées par Rawls. La
distinction entre les droits fondamentaux et les demandes d’accommodement suppose
la primauté de la liberté sur 1'égalité, mais les droits fondamentaux sont aussi enrichis
par l'inclusion de droits collectifs®.

ThéoRémes, 152019

11



36

37

38

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

5. Du libéralisme politique de Rawls a I'approche
libérale égalitaire de Laborde

Laborde met de I'avant une approche « libérale égalitaire » [voir notamment Laborde
2017, p. 13-14; p. 132-143]. Cette approche permet surtout de justifier la protection de la
religion a partir d’un argument semblable a celui qui est souvent utilisé pour justifier
les « accommodements raisonnables », a savoir les arguments qui s’appuient sur
Iarticle 10 de la charte des droits et libertés du Québec. Plus précisément, de la méme
maniére qu'il faut des ascenseurs dans les lieux publics pour assurer I'égalité des
personnes handicapées avec les autres citoyens, il faut assurer des accommodements -
qu’il s’agisse d’autorisations ou d’exemptions -pour les personnes religieuses afin
qu’elles soient traitées également avec les autres citoyens. Tel est 'argument justifiant
un « accommodement raisonnable ». Il faut toutefois noter ici que Laborde pousse plus
loin ce genre de raisonnement, en ce qu’elle cherche aussi a assurer I'égalité entre les
croyants et les non croyants, ainsi qu’entre ceux dont la foi repose sur des croyances et
ceux dont la foi repose sur des pratiques. Elle parvient en outre a reconnaitre des droits
collectifs a des groupes et non seulement des droits individuels a des personnes. Qu'il
s’agisse cependant de droits individuels ou de droits collectifs, tout cela repose sur le
droit a I’égalité générale entre tous les citoyens. Il importe donc de noter que son
égalitarisme libéral est un libéralisme individualiste au sens ou les exemptions
individuelles ou collectives sont fondées ultimement sur le respect de I'égalité entre les
individus.
C’est I'individu qui évalue ce qui reléve de son intégrité, mais cette intégrité peut étre
constituée de fagon communautaire. Laborde reconnait que les liens associatifs des
individus sont complexes :

I agree with Liberal egalitarians that whatever rights religious associations have

should be derived from the liberal value of freedom of association. However, I argue

that freedom of association itself is an internally complex idea. I disagregate the

values it protects, so as to justify some of the collective rights claimed by religious

groups [Laborde 2017, p. 9].
La liberté d’association ainsi répartie également a tous les citoyens permet de justifier
deux liens associatifs distincts, dont 'un permet de conférer des droits collectifs a
certaines associations. On ne peut qu’applaudir a 'admission de ce second type de lien
associatif, mais il semble toutefois que la justification ultime doive en définitive, selon
elle, étre individualiste, dans la mesure ou elle est fondée sur la liberté individuelle
d’association reconnue également a tous. Ce faisant, force est de constater qu'un
certain individualisme moral intervient au niveau de la justification des droits collectifs
dans le modele de Laborde. Ceci n’est d’ailleurs pas sans rappeler I'argument de Charles
Taylor, dans « The Politics of Recognition » [1994], ol I'importance accordée aux
intéréts ou desseins collectifs, en plus des intéréts et desseins individuels, est appuyée
par son argument sur le respect dii a la dignité égale de chaque personne. Cela étant
dit, tant 'approche de Taylor que le libéralisme égalitaire de Laborde prennent leurs
distances par rapport a I'individualisme moral tel que nous I'avons défini plus haut. La
version de 'individualisme moral a laquelle ils souscrivent doit étre comprise comme la
posture selon laquelle :

a. il faut respecter autant les personnes qui se congoivent comme antérieures a leurs fins que
les personnes se définissant a partir des fins 1éguées par leur communauté;

ThéoRémes, 152019

12



39

40

41

42

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

b. il faut respecter autant ceux qui valorisent le bien commun et les droits de groupe que ceux
qui valorisent 'autonomie et les droits individuels;

c. I'égalité individuelle est une valeur fondamentale.

Le libéralisme égalitaire de Laborde prévoit en somme I'idée selon laquelle I'Etat ne
devrait pas enfreindre les libertés liées a I'intégrité des personnes (« integrity-related
liberties ») [Laborde 2017, p. 203]. Nous nous accordons d’ailleurs tout a fait avec elle sur
ce point : I'intégrité peut exprimer un idéal de fidélité a des projets et principes qui
sont constitutifs de I'identité. Ceci dit, I'intégrité chez Laborde est d’abord et avant tout
celle d’un individu, et ce, méme si elle accepte aussi I'idée que cette intégrité puisse
étre liée a une identité qui, elle, est collective :

The integrity view is not thus biased, because it does not put any premium on

individualistic, chosen, or antecedently existing beliefs. Integrity-protecting

commitments may or may not be based on beliefs in the Protestant sense ; practices

may or may not be communal ; and there is no assumption that beliefs somehow

precede and supervene on practices [Laborde 2017, p. 205].
Laborde opeére ici une distinction entre deux types d’intégrité : celle des croyances et
celle des pratiques. On se référe toutefois ici ultimement a forme individuelle
d’intégrité, et ce, bien que le libéralisme égalitaire de Laborde admette que des
individus puissent privilégier des croyances ou des pratiques, tout en s’appuyant sur
I’égalité de tous les citoyens, ce qui assure le respect égal de l'intégrité de chaque
individu. C’est une tendance toujours présente au sein de la pensée libérale
traditionnelle de justifier tout sur la base de droits individuels fondamentaux.

Une premiére question se pose, nous faisant du méme coup reconsidérer la possibilité
de tenir compte des réclamations collectives dans un cadre libéral classique : ne peut-
on pas reconnaitre les droits collectifs de certaines associations elles-mémes en
justifiant cette protection a partir de la valeur supréme de 'autonomie individuelle ?
Certaines personnes auraient dans leur préférences rationnelles les valeurs
individuelles alors que d’autres auraient des préférences rationnelles en faveur de leur
appartenance communautaire. 1l faudrait alors laisser a chacun une marge d’autonomie
suffisante leur permettant de choisir ce qui leur convient le mieux. Cette voie n’est
toutefois pas vraiment a notre disposition, parce que 'individualiste est justement celui
qui accorde plus de valeur a I'autonomie individuelle, alors que celui qui privilégie des
liens associatifs communautaires accorde pour sa part plus de valeur a sa communauté.
Il faut alors admettre un pluralisme des valeurs et non accorder la priorité a
I'autonomie individuelle.

Laborde est parfaitement consciente de ce fait. Elle ne défend pas un libéralisme de
'autonomie, car elle veut rendre compte de ceux qui mettent I'accent sur les liens
associatifs les unissant a un groupe communautaire et qui, pour cette raison,
privilégient le bien commun a I'autonomie individuelle. Sa réponse semble s’appuyer
cependant sur I'idée qu’'un respect égal est di aux personnes. Le respect des personnes
requiert de respecter autant le bien commun que I'autonomie individuelle. Ne peut-on
pas justifier la protection accordée a des associations communautaires en s’appuyant
sur le principe de ’égale dignité des personnes ? Ce serait une autre fagon de fonder
I'approche sur la personne individuelle. Le respect égal nous permet de respecter
autant la personne individualiste dans son autonomie, que la personne
communautarienne dans ses attaches communautaires. Telle semble étre la voie
empruntée par Laborde, d’ou son libéralisme égalitaire. Cependant, si des citoyens

ThéoRémes, 152019

13



43

44

45

46

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

réclament de respecter leurs liens associatifs communautaires, n’est-ce pas parce que
les associations communautaires auxquelles ils appartiennent sont a leur yeux elles-
mémes dignes de respect ? Autrement dit, si le principe d’égale dignité s’applique
d’abord et avant tout au niveau individuel pour les individualistes, le respect égal est
d’abord et avant tout dii aux associations communautaires pour les autres. Ce n’est pas
I'attache communautaire qui est en soi digne de respect. Si elle est importante pour
celui qui vit un tel attachement, c’est seulement a cause de la valeur qu’il accorde a sa
communauté d’appartenance. 1l attache de la valeur a la relation d’appartenance a sa
communauté, mais c’'est bien parce qu’il réclame le respect dii a3 sa communauté
d’appartenance. Si I'on respecte sa réclamation, il faut donc admettre I'égale dignité
des peuples et non seulement 1'égale dignité des personnes. C’est cette fagon de voir les
choses qui nous incite finalement a souscrire a une perspective rawlsienne et a
admettre conséquemment deux ensembles distincts de droits fondamentaux : pour les
personnes et pour les groupes.

Le libéralisme politique de Rawls permet de respecter les conceptions individualistes et
communautariennes de I'identité personnelle [Rawls 1995, p. 58 note 1]. Ces différents
types de personnes peuvent néanmoins s’accorder sur le fait de partager une identité
politique commune de citoyen. De la méme maniére, Rawls respecte aussi les
conceptions individualistes et communautariennes de l'identité des peuples dans
'espace public de la société des peuples [Rawls 2006]. Ces deux types de peuples
peuvent néanmoins s’accorder sur le fait de partager une identité politique commune
de société.

Rawls considére les peuples au méme titre que les personnes comme des agents moraux
et comme deux sources distinctes de réclamations morales valides. Il admet deux voiles
d’ignorance, pour les personnes au sein d’une société unique et pour les peuples au sein
de la société des peuples. Cela engendre deux ensembles de droits et de devoirs non
hiérarchisés pour les personnes et pour les peuples, ce qui consacre I'universalité des
droits fondamentaux des personnes et des droits fondamentaux des peuples, et permet
de réaliser un équilibre entre I'autonomie individuelle et le bien commun.

La raison publique commande d’apercevoir I'individualisme moral, le libéralisme
égalitaire individualiste de Laborde et le communautarisme moral comme autant de
doctrines compréhensives exemplifiant des particularismes culturels spécifiques. Elle
commande de prendre acte de ce pluralisme irréductible et de formuler des principes
susceptibles d’étre acceptés par tous ceux qui respectent ce pluralisme irréductible. La
valeur fondamentale du libéralisme politique est en ce sens celle de tolérance-respect.

6. Conclusion

Cécile Laborde a réalisé une avancée phénoménale en développant une caractérisation
désagrégative de la religion. Sa facon de réfléchir au probléme posé par la religion au
sein de la philosophie libérale s’est avérée particuliérement féconde. Elle permet de se
sortir de la posture problématique dans laquelle le libéralisme classique s’est
constamment trouvé embourbé. Elle est parmi les premiers a réaliser pleinement la
nécessité de s’affranchir d’une caractérisation univoque et simpliste du phénomeéne
religieux. Nous n’avons pu relever les nombreuses distinctions opérées par I'auteure et
qui procédent d’'un méme souci, celui d’appréhender le phénomeéne religieux dans
toute sa complexité. Nous avons dans un premier temps voulu plutét ajouter notre voix

ThéoRémes, 152019

14



47

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

a la sienne et poser des pierres additionnelles a 'édifice dans I'espoir de contribuer a
une délimitation fine de la frontiére entre I'interventionnisme étatique et la liberté
individuelle ou collective.

Nos chemins respectifs révélent toutefois deux fagons différentes de tenir compte de la
dimension collective des réclamations de type religieux. Laborde part d’un libéralisme
égalitaire qui préne au fond le respect égal dii aux individus pour ensuite dériver deux
fagons distinctes de répondre aux engagements qui compromettent directement
l'intégrité d'un individu (c’est-a-dire les « integrity-protecting commitments »). Si certains
s’en remettent aux croyances et a leurs libertés de pensée et de conscience, d’autres
s’en remettent a des pratiques communautaires et aux liens qu’ils entretiennent avec
leurs communautés respectives. La voie que nous empruntons est différente. Elle tient
compte des libertés individuelles et collectives fondamentales que nous distinguons des
demandes d’accommodement individuelles et collectives. Cette fagon différente de
désagréger la religion se fait dans l'esprit qui a présidé au libéralisme politique
rawlsien. Comme ce dernier, nous accordons la primauté aux réclamations liées aux
libertés par rapport aux réclamations liées a 'égalité. Comme lui, nous distinguons
deux ordres de droits fondamentaux obtenus a partir de deux applications successives
du voile d’ignorance : appliqué aux individus au sein d’une société unique et appliqué
aux peuples au sein de la société des peuples. Cette approche a comme avantages de se
situer a un niveau qui surplombe la diversité irréductible des doctrines compréhensives
et de permettre la formulation de principes respectueux de cette diversité.

BIBLIOGRAPHIE

Ronald Dworkin, Religion Without God, Cambridge, Harvard University Press, 2013.

Avigail Eisenberg, Reasons of Identity : A Normative Guide to the Political & Legal Assessment of Identify
Claims, Oxford, Oxford University Press, 2009.

Christopher L. Eisgruber et Lawrence G. Sager, Religious Freedom and the Constitution, Cambridge,

Harvard University Press, 2010.
Cécile Laborde, Liberalism’s Religion, Cambridge, Havard University Press, 2017.

Louis-Philippe Lampron, La hiérarchie des droits : Convictions religieuses et droits fondamentaux au

Canada, Bruxelles, Peter Lang, 2012.
Jocelyn Maclure et Charles Taylor, Laicité et liberté de conscience, Montréal, Boréal, 2010.

Philippe Van Parijs, « Difference principles », dans Samuel Freeman, (dir.), The Cambridge
Companion to Rawls, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, p. 200-240.

John Rawls, Théorie de la justice, traduction de Catherine Audard, Paris, Seuil, 1987.

John Rawls, Libéralisme politique, traduction de Catherine Audard, Paris, Presses Universitaires de
France, 1995.

John Rawls, Paix et démocratie, traduction de Bertrand Guillarme, Montréal, Boréal, 2006.

ThéoRémes, 152019

15



La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

Michael Sandel, « The Procedural Republic and the Unencumbered Self », dans Political Theory
12(1), 1984, p. 81-96.

Michel Seymour et Jérdme Gosselin-Tapp, La nation pluraliste : repenser la diversité religieuse au

Québec, Montréal, Les Presses de 'Université de Montréal, 2018.

Charles Taylor, « The Politics of Recognition », dans Amy Gutmann (dir.), Multiculturalism,
Princeton, Princeton University Press, 1994, p. 175.

NOTES

1. Charte des droits et liberté de la personne, L.R.Q., c. C-12, article 3: « Toute personne est
titulaire des libertés fondamentales telles la liberté de conscience, la liberté de religion, la liberté
d’opinion, la liberté d’expression, la liberté de réunion pacifique et la liberté d’association. »

2. Partie I de la loi constitutionnelle de 1982 [Annexe B de la Loi de 1982 sur le Canada (1982), R-
U., c. 11], article 2 : « Chacun a les libertés fondamentales suivantes : a) liberté de conscience et
de religion ; b) liberté de pensée, de croyance, d’opinion et d’expression, y compris la liberté de
presse des autres moyens de communication; c) liberté de réunion pacifique; d) liberté
d’association. »

3. Ibid., article 1 : « La Charte canadienne des droits et libertés garantit les droits et libertés qui y sont
énoncés. Ils ne peuvent étre restreints que par une régle de droit, dans des limites qui soient
raisonnables et dont la justification puisse se démontrer dans le cadre d'une société libre et
démocratique. »

4. Commission ontarienne des droits de la personne (0’Malley) c. Simpsons-Sears, [1985] 2 R.C.S.
536.

5. Central Alberta Dairy Pool c. Alberta (Commission des droits de la personne), [1990], 2 R.C.S.
489.

6. Narayana c. Sociéte de 'assurance automobile du Queébec, [2015] QCCS 4636.

7. Le critére «croyance sincére » a été introduit en 2004 dans l'arrét Amselem (Syndicat
Northcrest c. Amselem, [2004] 2 S.C.R. 551, 2004 SCC 47). 1l s’agit d’un critére essentiellement
subjectif pour évaluer la 1égitimité d’'une demande d’accommodement. Nous nous rangeons
plutdt du cbté des quatre juges dissidents qui défendaient ce que nous appelons le critére hybride
de I'expérience religieuse.

8. Traduction libre de I'expression « prior to its ends » que 'on doit originellement a Michael
Sandel [1984, p. 84-85].

9. Dans la théorie idéale, il s’agit de droits collectifs moraux et non légaux.

RESUMES

Cet article vise a enrichir I'approche désagrégative proposée par Cécile Laborde dans Liberalism’s
Religion [HUP, 2017] a I'aide de certaines intuitions rawlsiennes provenant de notre ouvrage La
nation pluraliste [PUM, 2018]. En partant de la notion d’« accommodement raisonnable » telle que
comprise dans le contexte 1égal du Québec et du Canada, nous parvenons a une interprétation des
fondements normatifs de la distinction entre droits fondamentaux et accommodements qui

ThéoRémes, 152019



La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

repose sur la raison publique. La perspective que nous défendons permet ultimement d’admettre

des droits fondamentaux a la fois pour les personnes et pour les groupes.

This paper aims to complement the disaggregative approach proposed by Cécile Laborde in
Liberalism's Religion [HUP, 2017] using some Rawlsian intuitions from our book La nation pluraliste
[PUM, 2018]. Starting from the notion of "reasonable accommodation" as designed in the legal
context of Quebec and Canada, we develop an interpretation of the normative grounds of the
distinction between fundamental rights and accommodations that relies on public reason.
According to this perspective, there must be fundamental rights for individuals as well as for

groups.

INDEX

Keywords : Laborde, Rawls, religion, sincerity, integrity, symbols, signs, practices

Mots-clés : Laborde, Rawls, religion, sincérité, intégrité, symboles, signes, pratiques

AUTEURS

MICHEL SEYMOUR

Université de Montréal

JEROME GOSSELIN-TAPP

Université d’Ottawa

ThéoRémes, 152019

17



	La religion libérale pour les personnes et pour les groupes
	1. À propos de l’approche désagrégative
	2. La notion d’« accommodement » dans les cadres juridiques québécois et canadien
	3. État, fonction publique et société
	3.1 L’État face à sa fonction publique
	3.2 L’État face aux citoyens

	4. Raison publique et approche désagrégative
	5. Du libéralisme politique de Rawls à l’approche libérale égalitaire de Laborde
	6. Conclusion


