
 

ThéoRèmes
Penser le religieux 
15 | 2019
La religion du libéralisme

La religion libérale pour les personnes et pour les
groupes
Droits fondamentaux et accommodements

Michel Seymour et Jérôme Gosselin-Tapp

Édition électronique
URL : http://journals.openedition.org/theoremes/3104
DOI : 10.4000/theoremes.3104
ISSN : 1664-0136

Éditeur
Association de la revue ThéoRèmes

Ce document vous est offert par Bibliothèques de l’Université de Montréal

Référence électronique
Michel Seymour et Jérôme Gosselin-Tapp, « La religion libérale pour les personnes et pour les
groupes », ThéoRèmes [En ligne], 15 | 2019, mis en ligne le 20 décembre 2019, consulté le 30 janvier
2021. URL : http://journals.openedition.org/theoremes/3104  ; DOI : https://doi.org/10.4000/
theoremes.3104 

Ce document a été généré automatiquement le 30 janvier 2021.

ThéoRèmes – Enjeux des approches empiriques des religions est mis à disposition selon les termes
de la licence Creative Commons Attribution - Pas d'Utilisation Commerciale - Pas de Modification 4.0
International.

http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/theoremes/3104
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La religion libérale pour les
personnes et pour les groupes
Droits fondamentaux et accommodements

Michel Seymour et Jérôme Gosselin-Tapp

1 Le grand mérite de l’ouvrage de Cécile Laborde [2017] est de vouloir se démarquer de
façon originale d’une certaine approche libérale classique, à l’œuvre notamment dans
la  constitution des  États-Unis,  et  qui  consiste  à  accorder  des  droits  privilégiés  à  la
religion. Nous sommes sensibles à ce souci manifesté par l’auteure. L’approche libérale
individualiste  que  nous  critiquons  dans  notre  propre  ouvrage  La  nation  pluraliste
[Seymour et Gosselin-Tapp 2018] a historiquement servi de façon excessive la cause de
la liberté de religion. La tradition libérale individualiste se traduit, en quelque sorte,
par une primauté accordée à la liberté de religion et à la liberté de manifester sa foi
religieuse sur les autres droits fondamentaux [voir à ce sujet Lampron 2012]. Bien que
Laborde  ne  soit  pas  la  seule  à  penser  ce  problème,  elle  parvient  tout  de  même  à
rigoureusement  mettre  en  évidence  la  définition  univoque  de  la  religion  que
présuppose très souvent la position libérale classique et que ne remettent pourtant
jamais vraiment en cause les théories qui voudraient s’en éloigner.  Cela prête alors
flanc  aux  théoriciens  critiques  de  la  religion  qui  s’en  prennent  au  libéralisme  en
affirmant que celui-ci en véhicule une définition chrétienne protestante. La conception
classique sépare en effet l’individu de ses croyances et détache la religion des pratiques
particulières.  Or,  Laborde  propose  à  l’opposé  une  approche  interprétative,  qu’elle
caractérise aussi comme « désagrégative ». À ses yeux, la religion ne forme pas un bloc
unitaire,  car  elle  se  prête  en  fait  à  plusieurs  interprétations  et  soulève  plusieurs
dimensions  normatives.  Telle  est  l’originalité  profonde  de  Liberalism’s  Religion.  Cet
ouvrage montre bien que, si l’on veut s’affranchir d’une posture théorique qui accorde
à la religion une place privilégiée par rapport à d’autres droits, il faut aussi cesser d’en
faire une réalité unique, simple et distincte de toute autre chose.

2 Notre texte vise à enrichir l’entreprise désagrégative de Laborde à partir de certaines
intuitions tirées de notre propre ouvrage. En montrant d’abord les nombreux points de
convergence entre l’approche libérale égalitaire et le libéralisme politique de Rawls, et

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

1



en insistant ensuite sur certaines différences, l’objectif de cet article est de montrer la
fécondité d’une approche désagrégative proprement rawlsienne.  Pour ce faire,  nous
commençons par une brève caractérisation du projet de Laborde. Nous poursuivons
notre  réflexion  par  une  description  du  contexte  légal  du  Québec  et  du  Canada,  en
prêtant  une  attention  particulière  à  la  notion  d’« accommodement  raisonnable »,  à
partir  de  laquelle  nous  opérons  une  distinction  entre  droit  fondamental  et
accommodement.  La  suite  de  l’article  est,  pour  l’essentiel,  consacrée  à  un
approfondissement de cette distinction à partir des fondements normatifs que nous
fournit le libéralisme politique de Rawls.
 

1. À propos de l’approche désagrégative

3 Laborde le montre bien : les auteurs qui ont voulu avant elle se démarquer du privilège
libéral  classique  dévolu  à  la  religion  n’ont  pas  choisi  la  voie  interprétative  qu’elle
avance. Ronald Dworkin, par exemple,  propose de ne pas accorder d’exemptions du
tout pour la religion [Dworkin 2013 ; Laborde 2017, p. 44‑50]. Christopher Eisgruber et
Lawrence Sager suggèrent, quant à eux, de mettre sur un pied d’égalité les pratiques
religieuses  avec  d’autres  catégories  d’intérêts  qui  « sont  sujets  à  l’hostilité  et  à  la
négligence », comme c’est le cas des handicaps, des associations fermées et des autres
types de vulnérabilités [Eisgruber et Sager 2010, p. 52; cité dans Laborde 2017, p. 53,
notre  traduction].  Jocelyn  Maclure  et  Charles  Taylor  font  plutôt  intervenir  une
conception étroite en vertu de laquelle la religion relèverait d’un sous-ensemble au sein
de l’ensemble de nos devoirs de conscience, et donc de la liberté de conscience [Laborde
2017,  p. 61-68 ;  Maclure  et  Taylor  2010].  Ce  sont  là  trois  tentatives  différentes  de
résoudre le problème du privilège libéral classique en faveur de la religion, les trois
choisissant d’assimiler la religion à d’autres pratiques et de lui enlever conséquemment
son  statut  particulier.  Ceci  dit,  ces  trois  approches  ne  rendent  pas  compte  de  la
complexité interne du phénomène religieux. Si Dworkin refuse toute exemption, c’est
parce qu’il conçoit peut-être, au fond, la religion comme relevant ultimement de la vie
privée. Ensuite, si Eisgruber et Sager insistent pour comparer l’expérience religieuse à
des vulnérabilités ou des associations fermées, c’est sans doute parce que la religion est,
à  leurs  yeux,  un  phénomène  socialement  contraignant.  Enfin,  si Maclure  et  Taylor
insistent  sur  une assimilation de  l’expérience religieuse  à  un sens  du devoir  moral
général  faisant  suite  à  l’exercice  de  la  liberté  de  conscience,  c’est  parce  qu’ils
conçoivent la religion comme ayant essentiellement un caractère subjectif. Qu’à cela ne
tienne,  le  fait  d’appréhender  conjointement  ces  différentes  pistes  de  solution  nous
permet tout de même de constater le caractère diversifié du phénomène religieux. La
démarche de Laborde consiste dès lors à prendre acte de ces diverses manifestations du
phénomène religieux. Sa théorie désagrégative nous apparaît en ce sens comme une
percée majeure et prometteuse en philosophie de la religion.

4 Les travaux que nous avons menés sur le libéralisme politique de Rawls témoignent
d’ailleurs éloquemment de cette convergence entre l’approche de Laborde et celle que
nous  proposons  dans  notre  ouvrage.  À  l’instar  de  Rawls  qui  part  du  pluralisme
irréductible  et  raisonnable  des  conceptions  morales,  religieuses  et  philosophiques,
notre réflexion a comme point d’ancrage le pluralisme irréductible et raisonnable de la
diversité  des  postures  à  l’égard  de  la  religion  (foi,  athéisme,  agnosticisme),  de  la
diversité des religions (chrétienne, juive, musulmane, etc.) et de la diversité des façons

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

2



de vivre sa religion (en privé, en association et en communauté ethnoculturelle). Ce
faisant, un véritable effort désagrégatif, compatible avec celui de Laborde, est à l’œuvre
dans notre  propre travail.  Le  libéralisme politique s’inscrit  en ce  sens  dans  la  voie
tracée par  Liberalism’s  Religion.  Afin  d’illustrer  la  convergence entre  notre  approche
inspirée  des  écrits  tardifs  de  Rawls  et  son  approche  désagrégative,  il  convient  de
revenir  d’abord  et  avant  tout  sur  les  deux  principaux  défis  auxquels  font  face  les
théories libérales.

5 Le premier défi est celui de la « saillance éthique » (« ethical salience ») de la religion.
Considérant le traitement particulier qui est accordé à la liberté de religion dans la
tradition  libérale,  dans  quelle  mesure  l’État  peut-il  prétendre  traiter  également  les
croyants  et  les  non  croyants ?  Laborde  estime  que  l’État  ne  peut  être  entièrement
neutre dans la mesure où il  doit se prononcer sous la forme d’une évaluation de la
« saillance éthique » des diverses conceptions [Laborde 2017, p. 5]. À ses yeux, on ne
peut réaliser qu’en partie la neutralité :  l’État n’a pas le choix de devoir mettre des
limites à la liberté de religion. Le problème de la « saillance éthique » se traduit alors
par la question des limites accordées aux libertés individuelles et collectives que l’État
peut légitimement imposer dans une relative neutralité. Le second défi concerne les
limites juridictionnelles de l’État. Cette fois-ci, on s’interroge à l’inverse sur les limites
que ne devrait pas franchir l’État. Notons que ces deux enjeux sont intimement liés, car
notre attention est portée, dans les deux cas, sur les limites entre les prérogatives de
l’État  et  celles  des  individus  ou  des  groupes.  Or,  selon  la  perspective  que  nous
défendons, l’État doit être laïque, mais les individus et les groupes doivent être libres.

6 Selon  nous,  il  est  possible de  faire  d’une  pierre  deux  coups  et  de  résoudre
simultanément le  problème posé par la  saillance éthique de la  religion et  celui  des
limites juridictionnelles de l’État. On peut être en mesure de délimiter, d’une part, le
lieu où se concentrent les prérogatives de l’État et, d’autre part, le lieu où se déploient
celles du citoyen, des associations ou des groupes ethnoculturels. Pour y parvenir, nous
croyons  que  l’on  peut  exploiter,  dans  une  première  approximation,  les  ressources
offertes par les cadres juridiques québécois et canadien. Celles-ci vont nous permettre
de formuler des critères permettant de distinguer un noyau dur de droits diversifiés
liés à la religion et d’autres réclamations morales. Ce noyau dur correspond en fait au
lieu où, d’une manière générale, l’État ne doit pas s’immiscer. Du même coup, ceci nous
permet  de  déterminer  les  matières  qui  sont  plutôt  sujettes  à  des  demandes
d’« accommodements », et donc pouvant davantage faire l’objet d’un refus, fixant ainsi
des limites aux demandes d’exemption formulées par les individus, les associations et
les groupes ethnoculturels qu’elles soient de nature religieuse ou autre.
 

2. La notion d’« accommodement » dans les cadres
juridiques québécois et canadien

7 Nous partageons avec Laborde le souci de tenir compte des dimensions collective et
non seulement individuelle du phénomène religieux. À cet égard, les Droits québécois
et canadien sont nettement insatisfaisants. Si toutefois on met provisoirement de côté
cet enjeu, on pourra tirer profit du constat suivant. Au Québec (mais aussi au Canada)
les  matières  relevant  des  libertés  fondamentales  sont  justifiées  par  l’article  3  de  la
Charte québécoise1 (ou par l’article 2 de la Charte canadienne2). Elles ne peuvent faire
l’objet de restrictions que si elles nuisent à la liberté d’autrui ou si on est en mesure

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

3



d’invoquer l’article 9.1 suivant de la charte des droits et libertés du Québec (ou l’article
1 de la charte canadienne3) :

Les  libertés  et  droits  fondamentaux  s’exercent  dans  le  respect  des  valeurs
démocratiques, de la laïcité de l’État, de l’ordre public et du bien-être général des
citoyens du Québec.  La loi  peut,  à  cet  égard,  en fixer la  portée et  en aménager
l’exercice.

8 Les demandes d’accommodement procèdent d’une toute autre logique. Elles peuvent
être raisonnables et dans ce cas elles peuvent être acceptées pourvu que l’on puisse les
justifier en fonction de l’article 10 de la charte québécoise :

Toute personne a droit à la reconnaissance et à l’exercice, en pleine égalité, des
droits et libertés de la personne, sans distinction, exclusion ou préférence fondée
sur la  race,  la  couleur,  le sexe,  l’identité  ou l’expression de genre,  la  grossesse,
l’orientation sexuelle,  l’état  civil,  l’âge sauf  dans la  mesure prévue par la  loi,  la
religion,  les  convictions politiques,  la  langue,  l’origine ethnique ou nationale,  la
condition sociale, le handicap ou l’utilisation d’un moyen pour pallier ce handicap.
Il  y a discrimination lorsqu’une telle distinction, exclusion ou préférence a pour
effet de détruire ou de compromettre ce droit.

9 Les  demandes  d’accommodement  peuvent  être  refusées  si  elles  entraînent  une
« contrainte excessive ». Cette dernière notion a été introduite dans le droit canadien
dans le cadre de l’arrêt Simpsons-Sears4 .  Un accommodement est considéré comme
« raisonnable »  pourvu que celui-ci  « ne cause [pas]  une contrainte excessive ».  Les
quatre critères d’évaluation par lesquels est évalué le caractère excessif ou non d’une
contrainte ont été précisés dans un arrêt subséquent5 :

a. en vertu du coût financier ;

b. lorsqu’il y a atteinte à une convention collective ou au moral du personnel ;

c. en fonction du niveau d’interchangeabilité des effectifs et des installations ;

d. pour des raisons de sécurité.

10 Cette  orientation  prise  par  la  tradition  jurisprudentielle  québécoise  et  canadienne
trace,  selon  nous,  une  avenue  féconde  pour  répondre  aux  deux  défis  qui  nous
occupent : celui de la « saillance éthique » et celui des limites juridictionnelles de l’État.
Pour  penser  la  complexité  du  phénomène  religieux,  comme  le  suggère  l’approche
désagrégative de Laborde, il est en effet nécessaire de distinguer d’abord et avant tout
ce qui relève d’un droit fondamental de ce qui est matière à accommodement.

11 Les matières justifiées sur la base d’arguments liés aux libertés fondamentales et celles
qui sont justifiées sur la base d’arguments liés à l’égalité devraient à cet égard être
hiérarchiquement ordonnancées. Cette hiérarchisation nous permet déjà d’effectuer un
rapprochement  avec  la  pensée  de  Rawls  en  ce  qu’elle  rappelle  la  priorité  lexicale
accordée  par  celui-ci  au  premier  principe  de  justice  sur  le  second (à  ce  sujet,  voir
notamment  Van  Parijs  [2003] ;  l’idée  de  priorité  lexicale  est  introduite  dans  Rawls
[1987, p. 68]). L’État laïque doit être neutre. Il doit donc se soumettre à des contraintes
importantes et ne pas intervenir en matière de religion. Il ne doit pas empiéter sur les
droits et libertés religieuses des personnes et des groupes ou, du moins, il ne ne peut le
faire que dans les limites fixées par l’article 9.1 de la charte québécoise (de même que
par l’article 1 de la charte canadienne). Une fois que ces droits et libertés sont assurés,
l’État  peut  légitimement  imposer  des  limites  aux  demandes  d’« accommodement
raisonnable »  venant  des  personnes  et  des  groupes  qui  s’appuient  sur  le  principe
d’égalité. Il doit y avoir très peu de limites aux libertés fondamentales des personnes et

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

4



des  groupes,  mais  il  peut  y  en  avoir  davantage  aux  demandes  liées  à  l’égalité  des
personnes et des groupes.

12 Il devient par conséquent important de fournir un critère nous permettant de trancher
entre les matières liées aux libertés fondamentales et les matières qui s’appuient sur
l’égalité. Bien que la distinction existe sur le plan juridique, il demeure tout de même
difficile  de  l’opérationnaliser concrètement.  Nous  tenterons,  en  ce  sens,  d’épingler
cette distinction de manière plus concrète dans la suite de cet article.  Là encore,  il
importe pour y parvenir de désagréger les enjeux en faisant ressortir les différentes
dimensions normatives de la religion. Ces différentes façons de cerner la distinction
entre droit fondamental et matière à accommodement sont différents instruments de
mesure permettant de mieux clôturer les deux espaces,  ceux des droits et ceux des
accommodements. La frontière entre les deux ordres est floue et donc la clôture n’est
pas étanche, mais ce genre d’indétermination n’est pas nouveau. Les règles de droit
sont toutes affectées d’indétermination, d’où la nécessité d’une jurisprudence. Il  y a
sans  doute  des  cas  épineux  qui  commanderaient  mille  et  une  nuances.  Nous
considérons toutefois que ce n’est pas parce que la clôture n’est pas étanche qu’elle
n’existe pas et que l’espace n’est pas délimité. Pour bien le montrer, la prochaine étape
de ce texte vise à introduire une distinction conceptuelle importante que nous pouvons
faire entre deux champs d’intervention distincts de l’État : au sein même de la fonction
publique et au sein de la société. Cette distinction nous permet ultimement de fournir
des balises et des critères qui tiennent compte du caractère multidimensionnel de la
religion, en accord avec la posture désagrégative de Laborde, et qui peuvent ainsi servir
de guide au législateur pour déterminer si un droit fondamental est en jeu ou si c’est
une demande d’accommodement pouvant ou non être honorée.
 

3. État, fonction publique et société

13 Il  s’agit  en fait  de montrer qu’un État  peut et  doit  intervenir  au sein de sa propre
fonction publique davantage qu’il ne le peut au sein de la société. L’intuition générale
derrière notre argument est la suivante : bien qu’il soit de la responsabilité de l’État de
s’assurer  de  la  laïcité  de  ses  institutions,  il  ne  doit  toutefois  pas  se  mêler  de  la
sécularisation de la société.

 
3.1 L’État face à sa fonction publique

14 Afin d’épingler la distinction entre les matières liées à des droits fondamentaux et les
matières liées à des accommodements au sein de la fonction publique, il est d’entrée de
jeu nécessaire de souligner la différence entre, d’une part, les croyances en tant que
telles et,  d’autre part,  la transmission de ces croyances.  L’idée ici  est que,  bien que
certaines croyances particulières puissent être jugées inacceptables, en elles-mêmes,
l’État ne doit pas rejeter la candidature d’une personne seulement en vertu de cette
croyance, mais serait autorisé à le faire pour empêcher la transmission d’une croyance
jugée inacceptable au sein de la fonction publique.

15 Pour  illustrer  ce  dernier  point,  prenons  l’exemple  du  créationnisme.  En  tant  que
croyance,  il  y  a  tout  lieu  de  la  considérer  comme  inacceptable,  parce  que
diamétralement opposée au discours scientifique. Dans ce cas, il n’y a toutefois pas lieu,
rappelons-le, pour l’État, de refuser l’embauche d’une personne seulement en vertu de

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

5



cette croyance. En revanche, il va sans dire que cette personne ne devrait pas non plus
être  embauchée  pour  enseigner  la  théorie  de  l’évolution.  C’est  ici  qu’intervient  la
différence entre une croyance en tant que telle et la transmission de cette croyance. Un
État libre et démocratique est certes un État qui accorde une place à l’enseignement des
différentes postures à l’égard de la religion, des différentes religions et des différentes
façons de vivre la religion, mais c’est aussi un État qui accorde une place à la science.
Dans  l’état  actuel  de  la  connaissance  scientifique,  le  créationnisme  ne  fait  pas
compétition  à  la  théorie  darwinienne  de  l’évolution.  Cette  exclusion  n’est  pas
particulière à la religion. En ce sens, un individu qui croit que la terre est plate pourra
aussi voir sa candidature refusée à cause de ses croyances si  le poste qu’il  convoite
relève du domaine scientifique.

16 Pour mieux camper la différence entre les matières faisant l’objet de droits et celles
relevant d’« accommodements raisonnables », il convient de faire une distinction entre
des pratiques symboliques passives (clarifiées par analogie avec les actes illocutoires
expressifs)  et les pratiques symboliques actives (clarifiées par analogie avec les actes
illocutoires  assertifs ou  directifs).  Il  s’agit  de  reprendre  la  catégorisation  des  actes
illocutoires que nous avons introduite dans notre ouvrage [Seymour et Gosselin-Tapp
2018, p. 106-107] et de distinguer les actes illocutoires expressifs, d'une part, et les actes
illocutoires  assertifs  ou  directifs, d'autre  part.  Les  buts  perlocutoires  propres  à  ces
différents actes de langage sont très différents. L'effet escompté d'un acte illocutoire
expressif ne consiste qu'﻿à convaincre l’allocutaire de la présence de l’état psychologique
exprimé par le contenu de l’énoncé, tandis que les actes illocutoires assertifs et directifs 
seraient  associés  à  un  objectif  prosélyte.  En  l’occurrence,  le  but  perlocutoire
conventionnellement associé à tout acte de type assertif est de convaincre ou persuader
l’allocutaire  de  la  validité  épistémique  du  contenu  informatif  véhiculé.  Le  but
perlocutoire  associé  conventionnellement  à  un  acte  illocutoire  directif  est  de
convaincre l’allocutaire du fait qu’il est approprié d’agir de la façon prescrite.

17 Suivant cette catégorisation, le port de symboles religieux ou non religieux relève d’une
pratique passive et ne pose pas de problème. Il y aurait encore beaucoup à dire au sujet
de  cette  distinction,  mais  l’essentiel  est  que  le  port  d'un  symbole  ne  vise  pas  à
convaincre  l’allocutaire  au  sujet  du  contenu  d’une  croyance  ou  à  le  convaincre  de
l’obligation  d’adopter  tel  ou  tel  comportement.  Autrement  dit,  aucune  forme  de
prosélytisme ne devrait être associée à l'expression passive d’une croyance, du moins
lorsqu’elle se déploie sur un mode symbolique. En tant qu'acte illocutoire strictement
expressif,  le  port  d'un  symbole  religieux  ne  représente  que  l'expression  ou  la
manifestation d'une certaine identité personnelle. En l’occurrence, il est l'expression
symbolique de la foi. Si toutefois l’on souhaite s’engager dans une pratique active de
prosélytisme, la demande d’accommodement doit au sein de la fonction publique être
refusée. C’est que le prosélytisme doit être interdit pour les employés œuvrant dans
l’appareil  étatique.  La  même  remarque  s’applique  au  port  de  signes  indiquant  une
allégeance  partisane  à  un  parti  politique.  Les  personnes  affichant  ouvertement  des
prises de position politiques partisanes sont exclues de la fonction publique parce que
les  employés  de  l’État  doivent  être  en  mesure  d’œuvrer  pour  le  compte  de
gouvernements représentant différentes allégeances politiques partisanes.

18 Il faut par ailleurs aussi distinguer les pratiques symboliques passives et les pratiques
actives. Ainsi, par exemple, la prière est une activité qui nous éloigne quelque peu de la
sphère purement passive. C’est une pratique qui peut être accommodée dans un lieu

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

6



institutionnel  public  pourvu  que  les  espaces  physiques  le  permettent  et  que  cela
n’entraîne pas de contrainte excessive du point de vue de l’organisation du travail.
Même  chose  pour  les  demandes  d’exemption  au  sujet  des  jours  fériés.  Si  elles
n’entraînent pas de contrainte excessive, il s’agit d’une demande d’« accommodement
raisonnable ».

19 Certains estiment que, de manière générale, le port d’un signe religieux serait aussi lié
à la pratique, tout comme l’est la performance d’un rituel ou d’une cérémonie. C’est la
raison pour laquelle ils estiment aussi que le port d’un signe religieux est une forme
passive de prosélytisme. Le foulard est toutefois un symbole qui représente seulement
de façon générale une allégeance religieuse à l’islam et non une version particulière. Il
renvoie en outre à la sphère représentationnelle et non à la sphère de l’action.

20 D’une  manière  générale, ces  quelques  brèves  réflexions  permettent  de  dégager
différents  axes  à  partir  desquels  on  peut  trouver  inspiration  pour  départager  les
libertés fondamentales et les accommodements. Sur un premier axe, nous avons d’un
côté les croyances et de l’autre leur transmission. Sur un deuxième axe, nous avons
l’expression des croyances et  de l’autre leur affirmation ou leur promotion.  Sur un
troisième  axe,  nous  avons  d’un  côté  les  symboles  et  de  l’autre  des  doctrines
particulières. Sur un quatrième et dernier axe, nous avons d’un côté un élément passif
et de l’autre un élément actif. À partir de ces quatre balises, il apparaît clairement que
le port de signes religieux doit être autorisé au sein de la fonction publique, car il s’agit
d’exprimer passivement et symboliquement une croyance sans chercher à convaincre
et  sans  s’engager  dans  des  activités  de  prosélytisme  portant  sur  des  doctrines
particulières.  Il  s’assimile au fait d’afficher par un symbole une orientation sexuelle
particulière. À l’autre bout du spectre, on a des activités d’affirmation et de promotion
de doctrines particulières que l’État doit refuser, qu’elles soient d’ordre religieux ou
politique.
 
3.2 L’État face aux citoyens

21 Il y a maintenant lieu de sortir de la fonction publique et de traiter de la façon par
laquelle l’État doit réagir face à des demandes citoyennes. Encore une fois, le cadre que
nous proposons se structure autour d’une distinction entre les réclamations relevant
des droits fondamentaux et celles découlant des demandes d’accommodement. Dans
l’espace  informel  ou  social,  il  est  possible,  d’une  part,  d’opérationnaliser  cette
distinction en exploitant la différence entre les pratiques actives déjà établies et les
pratiques  nouvelles  d’un  groupe.  D’autre  part,  on  peut  aussi  clôturer  l’espace
d’intervention de l’État en se rapportant à une autre distinction analogue entre les
activités liées à la conception morale d’un groupe et celles liées à l’éthique individuelle
des personnes.

22 En premier  lieu, nous  considérons  qu’il  est  en  quelque  sorte  possible  de  situer  les
pratiques d’un groupe sur un continuum, où l’on retrouve, à un bout du spectre, les
rituels, cérémonies et célébrations de religions établies que l’État doit autoriser et, à
l’autre bout du spectre, les religions parfois qualifiées de parodiques (nous pensons ici,
entre autres, à la Church of the Flying Spaghetti Monster ou en encore au jediism). À cet
égard, rappelons d’ailleurs la cause6 qui opposait une adepte du pastafarisme à la Société
de l’assurance automobile du Québec, et dans laquelle la Cour supérieure du Québec a
conclu que, puisque « le Church of the Flying Spaghetti Monster est un mouvement social

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

7



qui permet à ceux qui y adhèrent de questionner, bien que de façon particulièrement
loufoque, certains des éléments qui constituent l'assise de plusieurs religions », cette
cause  « ne  soul[evait]  aucune  réelle  question  de  charte ».  Bien  que  nous  nous
accordions  avec  la  conclusion de  l’argument  proposé  ici  par  la  Cour  supérieure  du
Québec,  le  cadre  que  nous  proposons  ici  introduit  tout  de  même  une  distinction
théorique plus fine permettant d’identifier conceptuellement les demandes qui, comme
celle  formulée  par  cette  adepte  du  pastafarisme,  peuvent  être  jugées  comme
déraisonnables. En fait, nous considérons que si les demandes liées à l’exercice de ce
type  de  religions  peuvent  être  classées comme  des  demandes  d’« accommodement
déraisonnables », c’est précisément parce que ces dernières ne correspondent pas à des
pratiques déjà établies.

23 Est-ce à dire que seules les religions déjà établies peuvent faire l’objet de demandes
d’accommodement raisonnables ? Cela voudrait-il dire qu’aucune nouvelle religion ne
peut  faire  son  apparition ?  Le  cas  échéant,  à  partir  de  quand  a-t-on  affaire  à  une
religion établie ?  Nous  savons  que  le  protestantisme n’a  que  quelques  siècles,  et  le
mormonisme pas tout à fait 200 ans. Ces religions sont cependant déjà assez vieilles
pour  être  considérées  comme  étant  conventionnelles  et  donc  acceptables,  et  ce,
notamment  parce  qu’il  s’agit  de  variantes  par  rapport  à  des  religions  encore  plus
anciennes.  Ceci  dit,  il  est  important  de  rappeler  ici  que  nous  avons  affaire  à  un
continuum  et  qu’il  n’est  donc  pas  possible  de  fixer  une  durée  précise  à  partir  de
laquelle une religion prend la forme d’un ensemble de pratiques établies.  C’est  aux
juges qu’il revient ultimement de décider si une demande d’accommodement renvoie à
une  pratique  établie  ou  non.  Il  peut  donc  toujours  y  avoir  création  de  nouvelles
religions,  mais  pour  faire  l’objet  d’une  demande d’« accommodement  raisonnable »,
une religion doit être établie au sein d’un groupe depuis suffisamment de temps pour
que l’on puisse parler d’une coutume au sein de ce groupe. En somme, le cadre que nous
proposons permet de formuler un critère à la  fois  objectif  et  souple afin d’enrichir
l’évaluation  que  font  déjà  les  cours  de  justice  du  bien-fondé  des  demandes
d’accommodement.

24 Notons  au  passage  qu’un  État  qui  statue  via  ses  juges  qu’une  demande
d’accommodement ne peut être acceptée parce qu’elle ne repose pas sur une religion
déjà établie ne fait pas nécessairement intervenir une interprétation non neutre de la
religion. Une telle décision s’appuie simplement sur le constat objectif selon lequel la
religion a, dans l’histoire, servi de ferment identitaire aux peuples. Ceux qui réduisent
la religion à un enjeu relevant exclusivement de la liberté de conscience et du sens du
devoir moral individuel – ou plus précisément de la « croyance sincère », comme c’est
le cas de la tradition jurisprudentielle canadienne7 – doivent aussi être respectés, mais
c’est parce que cette conception individualiste et subjective n’est pas qu’individualiste
et subjective. Elle est elle-même ultimement ancrée dans une tradition objective, celle
du protestantisme. Ainsi, un État vraiment neutre doit pouvoir accueillir les demandes
d’accommodement venant de religions dans lesquelles la foi est vécue intérieurement
(et non extérieurement), subjectivement (et non objectivement) et privément (et non
publiquement) autant que celles venant de religions dans lesquelles la foi se traduit par
un ensemble de rites, de cérémonies, de célébrations communautairement partagées.

25 À cet égard, il faut reconnaître que chaque religion est elle-même multiple. Ceci nous
pousse à introduire un principe – que nous avons précisé dans notre ouvrage [Seymour
et  Gosselin-Tapp  2018,  p. 113-118]  et  qui  va  d’ailleurs  dans  le  sens  de  la  position

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

8



défendue  par  Avigail  Eisenberg  [Eisenberg  2009,  p. 107 ;  cité  dans  Laborde  2017,
p. 206] –, c’est-à-dire le critère hybride de l’expérience religieuse. Ce critère hybride
tient  compte  à  la  fois  du  caractère  subjectif  de  l’expérience  religieuse  et  du  rôle
qu’exerce  la  religion  sur  l’identité  des  peuples  dans  des  pratiques  collectives  déjà
établies.  Chacune  des  religions  contient  plusieurs textes  sacrés,  et  chaque  texte
contient lui-même plusieurs interprétations canoniques. Ce faisant, divers courants se
sont établis à partir de ces textes, ainsi que diverses coutumes. Pour faire l’objet d’un
accommodement, une pratique doit être ancrée dans un cadre déjà établi de ce genre.

26 L’approche  désagrégative  devrait  en  ce  sens  être  contextualiste.  Pour  l’illustrer,
prenons le cas du port du foulard. En Arabie saoudite, en Iran ou en Afghanistan, le port
du  foulard  est  imposé  par  l’État.  Il  a  une  signification  univoque,  paternaliste,
patriarcale, et il viole la liberté rationnelle des femmes. Le port du foulard en Occident
peut dans certains cas être soumis à ce genre d’obligation inacceptable, mais il est le
plus souvent chargé de plusieurs significations possibles. Dans une société où il n’y a
pas de chape de plomb étatique ou communautariste, le port du foulard peut se voir
assigner des significations diverses par les femmes qui le portent.  Ces significations
reposent sur le choix de la personne. C’est la personne qui détermine sa signification,
mais celle-ci doit renvoyer à une pratique déjà établie parmi l’ensemble des textes, des
courants ou des coutumes établis.

27 Que la religion soit comprise comme un ensemble de croyances ou qu’elle soit comprise
comme étant intimement liée à un ensemble de pratiques, elle doit pour être comprise
être appréhendée dans un contexte particulier. Puisqu’elle existe dans des pratiques
communautaires historiques ou actuelles, l’individu ou le groupe qui réclame un droit
ou un accommodement doit pouvoir se rapporter à un texte, une interprétation, un
courant ou une coutume existante. Il faut donc par exemple distinguer les contextes où
les signes religieux ont une signification univoque et les contextes dans lesquels les
signes  ont  une  signification  potentiellement  multiple  et  sont  sous  la  gouverne  du
porteur du symbole en question. Mais même lorsque la signification accordée est sous
le contrôle de l’individu, cela ne la rend pas pourtant entièrement subjective. L’individu
doit pouvoir se rapporter à un texte ou à une interprétation canonique des textes, ou à
un courant, voire à une coutume.

28 En plus de cette première métrique qui permet de différencier les pratiques établies et
celles qui ne le sont pas, il faut introduire une autre clôture pour délimiter la sphère
des droits fondamentaux et celle relevant des matières à accommodement. Il est aussi
possible de se rapporter à la distinction entre les activités liées à la conception morale
d’un groupe et les activités liées à l’éthique individuelle des personnes. Selon notre
modèle, l’État doit être plus enclin à être tolérant à l’égard de pratiques reflétant la
conception  morale  d’un  groupe  qu’à  l’égard  d’une  éthique  de  vie  particulière  de
certaines personnes. Sur quelle base peut-on alors justifier la distinction de nature que
nous proposons entre les éléments fondamentaux de l’identité morale compris comme
une composante de l’identité personnelle et les éléments qui relèvent de l'éthique de
vie  d'un  individu ?  Notre  position  s'inscrit  en  continuité  avec  la  distinction  entre
l’ordre politique et l’ordre éthique que propose John Rawls dans ses écrits tardifs : la
conception politique de la personne se rapporte à « la façon dont les citoyens doivent
prendre conscience d’eux-mêmes et des autres au sein de leurs relations sociales et
politiques »,  et,  conséquemment,  « ne doit  pas  être  confondue avec un idéal  de  vie
personnelle »  [Rawls  1995,  p. 357].  L'intuition  rawlsienne  induit  en  ce  sens  une

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

9



distinction  entre  une  identité  morale  qu’il  faut  respecter  en  tant  que  telle,  et  des
pratiques ritualisées dans lesquelles les personnes sont engagées de façon active en
s’appuyant sur cette identité et qui peuvent ou non faire partie de cette identité et être
﻿dignes de respect. C’est de cette façon que l’on peut être amené à reconnaître, dans
certains  cas,  les  identités  morales  sans toutefois  reconnaître  les  modes  de  vie
particuliers qui lui sont liés. Rawls nous fournit donc une autre façon d’interpréter où
se situe la frontière entre ce qui fait l’objet de droits fondamentaux et ce qui peut ou
non  en  faire  partie,  mais  seulement  sous  la  forme  d’un  « accommodement
raisonnable ».  En  ce  sens,  le  groupe  qui  réclame  que  sa  religion  bien  établie  soit
respectée doit  se voir  reconnaître le  droit  collectif  fondamental  à  ses  pratiques.  En
revanche,  le  mari  qui  insiste pour que sa femme soit  vue par un médecin féminin,
l’individu  masculin  qui  insiste  pour  que  le  moniteur  de  son  cours  de  conduite
automobile soit lui-même masculin et le père qui souhaite que l’hôpital conduise un
test permettant d’établir la virginité de sa fille sont tous des exemples d’« idé[aux] de
vie  personnelle »,  pour  reprendre  la  formule  rawlsienne,  que  l’on  peut  considérer
comme  des  accommodements  déraisonnables,  sans  pour  autant  porter  atteinte  à
l’identité morale des groupes auxquels ils sont liés.

29 Bien  entendu,  des  pratiques  de  groupes  qui  sont  de  surcroît  bien  établies  peuvent
malgré tout être parfaitement déraisonnables. Pour relever des droits fondamentaux, il
doit  s’agir  de  pratiques  de  groupes  qui  voient  leur  propre  doctrine  compréhensive
comme exemplifiant un particularisme culturel, qui prennent acte de l’existence d’un
pluralisme  irréductible  de  doctrines  compréhensives  et  qui  peuvent  défendre  les
principes à la base de leurs pratiques dans le respect de ce pluralisme. Les pratiques
relevant de droits fondamentaux seront celles qui s’appuient sur des principes pouvant
être justifiés par la seule raison publique.
 

4. Raison publique et approche désagrégative

30 Il est important de souligner ici que les deux contextes que nous venons de considérer,
qui  renvoient  en fait  aux dimensions  interne et  externe à  la  fonction publique,  ne
permettent  pas  de  tracer  une  ligne  de  démarcation  nette  entre  les  réclamations
relevant des droits fondamentaux et les réclamations prenant la forme de demandes
d’accommodement. Ces distinctions fournissent néanmoins une métrique permettant
de mesurer plus finement si des signes, des croyances, des pratiques, des rituels, des
cérémonies, des coutumes, relèvent des droits fondamentaux ou si ce sont des matières
à accommodement possibles pouvant être jugées raisonnables ou déraisonnables.

31 Rappelons  d’entrée  de  jeu  que  les  balises  que  nous  proposons  ici  déploient,  pour
l’essentiel,  une  argumentation  d’inspiration  rawlsienne  et  qu’elles  sont
conséquemment fondées sur la raison publique. Pour justifier des arguments sur la base
de la seule raison publique, il faut tout d’abord prendre en compte les contraintes du
jugement (« burdens of  judgment »)  – qui  découlent de notre incapacité à donner des
valeurs  de  vérités  définitives  aux  propositions  métaphysiques –,  puis  le  caractère
irréductible  et  raisonnable  des  doctrines  compréhensives  et  enfin  la  nécessité  de
réaliser des consensus acceptables par tous. Nous adoptons ainsi la contrainte d’avoir à
formuler des justifications sur la base d’arguments fondés sur la seule raison publique.
Pour accéder à la raison publique, il faut alors (i) prendre conscience de son propre

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

10



particularisme,  (ii)  puis  se  placer  dans  la  position  d’appréhender  la  diversité  des
particularismes et (iii) penser la société en fonction du respect de cette diversité.

32 Afin de saisir pleinement la portée de la conception rawlsienne de la raison publique,
notre  approche  doit  aussi  être  comprise  à  l’aulne  d’une  autre  idée :  celle  d’une
ontologie  morale  neutre.  En  effet,  pour  vraiment  prendre  acte  du  caractère
multidimensionnel de la religion, et l’appréhender à partir d’arguments fondés sur la
seule raison publique, il faut aussi voir que la religion peut s’incarner notamment dans
l’individualisme moral  ou  le  communautarisme moral.  D’un côté,  nous  comprenons
l’individualisme moral comme la position selon laquelle :

a. la personne peut être comprise comme « antérieure à ses fins »8 ; 

b. l’individu est une source ultime de revendications morales valides ;

c. l’autonomie individuelle est une valeur ultime. 

33 Le communautarisme, de l’autre côté, serait plutôt le point de vue selon lequel :
a. la personne peut être comprise à partir des finalités léguées par la communauté ;

b. cette dernière est une source ultime de revendications morales valides ;

c. le bien commun est une valeur ultime.

34 Le  propre  de  la  neutralité  ontologique  morale  est  alors  justement  d’éviter  de
présupposer  la  vérité  exclusive  de  l’une  ou  l’autre  de  ces  deux  doctrines
compréhensives.  L’individualisme moral  qui  est  à  la  base du protestantisme et  plus
généralement  d’une  certaine  conception  chrétienne  de  la  religion  (la  personne
détachée  de  ses  croyances  et  de  ses  valeurs  et,  donc,  antérieure  à  ses  fins)  est  un
particularisme culturel.  La  même remarque s’applique  au  communautarisme moral.
L’intuition générale derrière cette dimension de la raison publique est en ce sens de se
sortir de nos particularismes, d’en appréhender la diversité et d’en recommander le
respect [voir Seymour et Gosselin-Tapp 2018, p. 18-31].

35 Autant nous sommes ravis et conquis par l’idée profondément originale de Laborde de
penser la religion de manière désagrégative,  autant il  nous semble qu’elle n’est pas
parvenue à mener à terme les conséquences de son point de vue radical, puisqu’elle ne
s’est pas complètement affranchie d’une autre forme d’individualisme moral. Certes,
Laborde admet que le caractère multidimensionnel de la religion va de pair avec la
nécessité d’appliquer au nom de la justice égalitaire des exemptions individuelles et
collectives. Une véritable désagrégation requiert toutefois, selon nous, non seulement
de tenir compte de la liberté des individus et des groupes, ainsi que de l’égalité des
individus et de l’égalité des groupes. Il faut en plus que les justifications ne soient pas
elles non plus fondées sur un droit individuel fondamental à l’égalité. Il faut admettre
aussi des droits collectifs fondamentaux. Pour s’affranchir pleinement de toute forme
d’individualisme  moral,  il  ne  suffit  pas  d’abandonner  comme  valeur  fondamentale
l’autonomie individuelle au profit d’un fondement justificatif s’appuyant sur l’égalité
entre les individus. Il faut peut-être admettre un statut fondamental à certaines libertés
collectives en plus des libertés individuelles fondamentales. Telle a été la stratégie que
nous avons suivie en nous inscrivant dans le sillage des idées avancées par Rawls. La
distinction entre les droits fondamentaux et les demandes d’accommodement suppose
la primauté de la liberté sur l’égalité, mais les droits fondamentaux sont aussi enrichis
par l’inclusion de droits collectifs9.
 

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

11



5. Du libéralisme politique de Rawls à l’approche
libérale égalitaire de Laborde

36 Laborde met de l’avant une approche « libérale égalitaire » [voir notamment Laborde
2017, p. 13-14; p. 132-143]. Cette approche permet surtout de justifier la protection de la
religion à partir d’un argument semblable à celui qui est souvent utilisé pour justifier
les  « accommodements  raisonnables »,  à  savoir  les  arguments  qui  s’appuient  sur
l’article 10 de la charte des droits et libertés du Québec. Plus précisément, de la même
manière  qu’il  faut  des  ascenseurs  dans  les  lieux  publics  pour  assurer  l’égalité  des
personnes handicapées avec les autres citoyens, il faut assurer des accommodements –
 qu’il  s’agisse  d’autorisations  ou  d’exemptions –pour  les  personnes  religieuses  afin
qu’elles soient traitées également avec les autres citoyens. Tel est l’argument justifiant
un « accommodement raisonnable ». Il faut toutefois noter ici que Laborde pousse plus
loin ce genre de raisonnement, en ce qu’elle cherche aussi à assurer l’égalité entre les
croyants et les non croyants, ainsi qu’entre ceux dont la foi repose sur des croyances et
ceux dont la foi repose sur des pratiques. Elle parvient en outre à reconnaître des droits
collectifs à des groupes et non seulement des droits individuels à des personnes. Qu’il
s’agisse cependant de droits individuels ou de droits collectifs, tout cela repose sur le
droit  à  l’égalité  générale  entre tous les  citoyens.  Il  importe donc de noter  que son
égalitarisme  libéral  est  un  libéralisme  individualiste  au  sens  où  les  exemptions
individuelles ou collectives sont fondées ultimement sur le respect de l’égalité entre les
individus.

37 C’est l’individu qui évalue ce qui relève de son intégrité, mais cette intégrité peut être
constituée  de  façon communautaire.  Laborde reconnaît  que les  liens  associatifs  des
individus sont complexes :

I  agree with Liberal egalitarians that whatever rights religious associations have
should be derived from the liberal value of freedom of association. However, I argue
that freedom of association itself is an internally complex idea. I disagregate the
values it protects, so as to justify some of the collective rights claimed by religious
groups [Laborde 2017, p. 9].

38 La liberté d’association ainsi répartie également à tous les citoyens permet de justifier
deux liens  associatifs  distincts,  dont  l’un permet  de  conférer  des  droits  collectifs  à
certaines associations. On ne peut qu’applaudir à l’admission de ce second type de lien
associatif, mais il semble toutefois que la justification ultime doive en définitive, selon
elle, être individualiste, dans la mesure où elle est fondée sur la liberté individuelle
d’association reconnue également à tous. Ce faisant, force est de constater qu’un
certain individualisme moral intervient au niveau de la justification des droits collectifs
dans le modèle de Laborde. Ceci n’est d’ailleurs pas sans rappeler l’argument de Charles
Taylor,  dans  « The  Politics  of  Recognition »  [1994],  où  l’importance  accordée  aux
intérêts ou desseins collectifs, en plus des intérêts et desseins individuels, est appuyée
par son argument sur le respect dû à la dignité égale de chaque personne. Cela étant
dit, tant l’approche de Taylor que le libéralisme égalitaire de Laborde prennent leurs
distances par rapport à l’individualisme moral tel que nous l’avons défini plus haut. La
version de l’individualisme moral à laquelle ils souscrivent doit être comprise comme la
posture selon laquelle :

a. il faut respecter autant les personnes qui se conçoivent comme antérieures à leurs fins que
les personnes se définissant à partir des fins léguées par leur communauté;

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

12



b. il faut respecter autant ceux qui valorisent le bien commun et les droits de groupe que ceux
qui valorisent l’autonomie et les droits individuels;

c. l’égalité individuelle est une valeur fondamentale.

39 Le libéralisme égalitaire de Laborde prévoit en somme l’idée selon laquelle l’État ne
devrait pas enfreindre les libertés liées à l’intégrité des personnes (« integrity-related
liberties ») [Laborde 2017, p. 203]. Nous nous accordons d’ailleurs tout à fait avec elle sur
ce point : l’intégrité peut exprimer un idéal de fidélité à des projets et principes qui
sont constitutifs de l’identité. Ceci dit, l’intégrité chez Laborde est d’abord et avant tout
celle d’un individu, et ce, même si elle accepte aussi l’idée que cette intégrité puisse
être liée à une identité qui, elle, est collective :

The integrity view is  not  thus biased,  because it  does not  put  any premium on
individualistic,  chosen,  or  antecedently  existing  beliefs.  Integrity-protecting
commitments may or may not be based on beliefs in the Protestant sense ; practices
may or may not be communal ; and there is no assumption that beliefs somehow
precede and supervene on practices [Laborde 2017, p. 205].

40 Laborde opère ici une distinction entre deux types d’intégrité : celle des croyances et
celle  des  pratiques.  On  se  réfère  toutefois  ici  ultimement  à  forme  individuelle
d’intégrité,  et  ce,  bien  que  le  libéralisme  égalitaire  de  Laborde  admette  que  des
individus puissent privilégier des croyances ou des pratiques, tout en s’appuyant sur
l’égalité  de  tous  les  citoyens,  ce  qui  assure le  respect  égal  de  l’intégrité  de  chaque
individu.  C’est  une  tendance  toujours  présente  au  sein  de  la  pensée  libérale
traditionnelle de justifier tout sur la base de droits individuels fondamentaux.

41 Une première question se pose, nous faisant du même coup reconsidérer la possibilité
de tenir compte des réclamations collectives dans un cadre libéral classique : ne peut-
on  pas  reconnaître  les  droits  collectifs  de  certaines  associations  elles-mêmes  en
justifiant cette protection à partir de la valeur suprême de l’autonomie individuelle ?
Certaines  personnes  auraient  dans  leur  préférences  rationnelles  les  valeurs
individuelles alors que d’autres auraient des préférences rationnelles en faveur de leur
appartenance communautaire. Il faudrait alors laisser à chacun une marge d’autonomie
suffisante leur permettant de choisir ce qui leur convient le mieux. Cette voie n’est
toutefois pas vraiment à notre disposition, parce que l’individualiste est justement celui
qui accorde plus de valeur à l’autonomie individuelle, alors que celui qui privilégie des
liens associatifs communautaires accorde pour sa part plus de valeur à sa communauté.
Il  faut  alors  admettre  un  pluralisme  des  valeurs  et  non  accorder  la  priorité  à
l’autonomie individuelle.

42 Laborde est parfaitement consciente de ce fait. Elle ne défend pas un libéralisme de
l’autonomie,  car elle  veut rendre compte de ceux qui  mettent l’accent sur les  liens
associatifs  les  unissant  à  un  groupe  communautaire  et  qui,  pour  cette  raison,
privilégient le bien commun à l’autonomie individuelle. Sa réponse semble s’appuyer
cependant sur l’idée qu’un respect égal est dû aux personnes. Le respect des personnes
requiert de respecter autant le bien commun que l’autonomie individuelle. Ne peut-on
pas justifier la protection accordée à des associations communautaires en s’appuyant
sur le principe de l’égale dignité des personnes ? Ce serait une autre façon de fonder
l’approche  sur  la  personne  individuelle.  Le  respect  égal  nous  permet  de  respecter
autant  la  personne  individualiste  dans  son  autonomie,  que  la  personne
communautarienne  dans  ses  attaches  communautaires.  Telle  semble  être  la  voie
empruntée  par  Laborde,  d’où  son  libéralisme  égalitaire.  Cependant,  si  des  citoyens

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

13



réclament de respecter leurs liens associatifs communautaires, n’est-ce pas parce que
les associations communautaires auxquelles ils appartiennent sont à leur yeux elles-
mêmes  dignes  de  respect ?  Autrement  dit,  si  le  principe  d’égale  dignité  s’applique
d’abord et avant tout au niveau individuel pour les individualistes, le respect égal est
d’abord et avant tout dû aux associations communautaires pour les autres. Ce n’est pas
l’attache communautaire qui est en soi digne de respect. Si elle est importante pour
celui qui vit un tel attachement, c’est seulement à cause de la valeur qu’il accorde à sa
communauté d’appartenance. Il attache de la valeur à la relation d’appartenance à sa
communauté,  mais  c’est  bien  parce  qu’il  réclame  le  respect  dû  à  sa  communauté
d’appartenance. Si l’on respecte sa réclamation, il faut donc admettre l’égale dignité
des peuples et non seulement l’égale dignité des personnes. C’est cette façon de voir les
choses  qui  nous  incite  finalement  à  souscrire  à  une  perspective  rawlsienne  et  à
admettre conséquemment deux ensembles distincts de droits fondamentaux : pour les
personnes et pour les groupes.

43 Le libéralisme politique de Rawls permet de respecter les conceptions individualistes et
communautariennes de l’identité personnelle [Rawls 1995, p. 58 note 1]. Ces différents
types de personnes peuvent néanmoins s’accorder sur le fait de partager une identité
politique  commune  de  citoyen.  De  la  même  manière,  Rawls  respecte  aussi  les
conceptions  individualistes  et  communautariennes  de  l’identité  des  peuples  dans
l’espace  public  de  la  société  des  peuples  [Rawls  2006].  Ces  deux  types  de  peuples
peuvent néanmoins s’accorder sur le fait de partager une identité politique commune
de société.

44 Rawls considère les peuples au même titre que les personnes comme des agents moraux
et comme deux sources distinctes de réclamations morales valides. Il admet deux voiles
d’ignorance, pour les personnes au sein d’une société unique et pour les peuples au sein
de la société des peuples. Cela engendre deux ensembles de droits et de devoirs non
hiérarchisés pour les personnes et pour les peuples, ce qui consacre l’universalité des
droits fondamentaux des personnes et des droits fondamentaux des peuples, et permet
de réaliser un équilibre entre l’autonomie individuelle et le bien commun.

45 La  raison  publique  commande  d’apercevoir  l’individualisme  moral,  le  libéralisme
égalitaire individualiste de Laborde et le communautarisme moral comme autant de
doctrines compréhensives exemplifiant des particularismes culturels spécifiques. Elle
commande de prendre acte de ce pluralisme irréductible et de formuler des principes
susceptibles d’être acceptés par tous ceux qui respectent ce pluralisme irréductible. La
valeur fondamentale du libéralisme politique est en ce sens celle de tolérance-respect.
 

6. Conclusion

46 Cécile Laborde a réalisé une avancée phénoménale en développant une caractérisation
désagrégative de la religion. Sa façon de réfléchir au problème posé par la religion au
sein de la philosophie libérale s’est avérée particulièrement féconde. Elle permet de se
sortir  de  la  posture  problématique  dans  laquelle  le  libéralisme  classique  s’est
constamment trouvé embourbé. Elle est parmi les premiers à réaliser pleinement la
nécessité  de s’affranchir  d’une caractérisation univoque et  simpliste  du phénomène
religieux. Nous n’avons pu relever les nombreuses distinctions opérées par l’auteure et
qui  procèdent  d’un  même  souci,  celui  d’appréhender  le  phénomène  religieux  dans
toute sa complexité. Nous avons dans un premier temps voulu plutôt ajouter notre voix

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

14



à la sienne et poser des pierres additionnelles à l’édifice dans l’espoir de contribuer à
une délimitation fine de la frontière entre l’interventionnisme étatique et la liberté
individuelle ou collective.

47 Nos chemins respectifs révèlent toutefois deux façons différentes de tenir compte de la
dimension collective des réclamations de type religieux. Laborde part d’un libéralisme
égalitaire qui prône au fond le respect égal dû aux individus pour ensuite dériver deux
façons  distinctes  de  répondre  aux  engagements  qui  compromettent  directement
l'intégrité d'un individu (c’est-à-dire les « integrity-protecting commitments »). Si certains
s’en remettent aux croyances et à leurs libertés de pensée et de conscience, d’autres
s’en remettent à des pratiques communautaires et aux liens qu’ils entretiennent avec
leurs communautés respectives. La voie que nous empruntons est différente. Elle tient
compte des libertés individuelles et collectives fondamentales que nous distinguons des
demandes  d’accommodement  individuelles  et  collectives.  Cette  façon  différente  de
désagréger  la  religion  se  fait  dans  l’esprit  qui  a  présidé  au  libéralisme  politique
rawlsien. Comme ce dernier, nous accordons la primauté aux réclamations liées aux
libertés par rapport  aux réclamations liées  à  l’égalité.  Comme lui,  nous distinguons
deux ordres de droits fondamentaux obtenus à partir de deux applications successives
du voile d’ignorance : appliqué aux individus au sein d’une société unique et appliqué
aux peuples au sein de la société des peuples. Cette approche a comme avantages de se
situer à un niveau qui surplombe la diversité irréductible des doctrines compréhensives
et de permettre la formulation de principes respectueux de cette diversité.

BIBLIOGRAPHIE

Ronald Dworkin, Religion Without God, Cambridge, Harvard University Press, 2013.

Avigail Eisenberg, Reasons of Identity : A Normative Guide to the Political & Legal Assessment of Identify
Claims, Oxford, Oxford University Press, 2009.

Christopher L. Eisgruber et Lawrence G. Sager, Religious Freedom and the Constitution, Cambridge,
Harvard University Press, 2010.

Cécile Laborde, Liberalism’s Religion, Cambridge, Havard University Press, 2017.

Louis-Philippe Lampron, La hiérarchie des droits : Convictions religieuses et droits fondamentaux au
Canada, Bruxelles, Peter Lang, 2012.

Jocelyn Maclure et Charles Taylor, Laïcité et liberté de conscience, Montréal, Boréal, 2010.

Philippe Van Parijs, « Difference principles », dans Samuel Freeman, (dir.), The Cambridge
Companion to Rawls, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, p. 200‑240.

John Rawls, Théorie de la justice, traduction de Catherine Audard, Paris, Seuil, 1987.

John Rawls, Libéralisme politique, traduction de Catherine Audard, Paris, Presses Universitaires de
France, 1995.

John Rawls, Paix et démocratie, traduction de Bertrand Guillarme, Montréal, Boréal, 2006.

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

15



Michael Sandel, « The Procedural Republic and the Unencumbered Self », dans Political Theory 
12(1), 1984, p. 81‑96.

Michel Seymour et Jérôme Gosselin-Tapp, La nation pluraliste : repenser la diversité religieuse au
Québec, Montréal, Les Presses de l’Université de Montréal, 2018.

Charles Taylor, « The Politics of Recognition », dans Amy Gutmann (dir.), Multiculturalism,
Princeton, Princeton University Press, 1994, p. 175.

NOTES
1. Charte des droits et  liberté de la personne, L.R.Q.,  c.  C-12,  article 3 :  « Toute personne est
titulaire des libertés fondamentales telles la liberté de conscience, la liberté de religion, la liberté
d’opinion, la liberté d’expression, la liberté de réunion pacifique et la liberté d’association. »
2. ﻿Partie I de la loi constitutionnelle de 1982 [Annexe B de la Loi de 1982 sur le Canada (1982), R-
U., c. 11], article 2 : « Chacun a les libertés fondamentales suivantes : a) liberté de conscience et
de religion ; b) liberté de pensée, de croyance, d’opinion et d’expression, y compris la liberté de
presse  des  autres  moyens  de  communication ;  c)  liberté  de  réunion  pacifique ;  d) liberté
d’association. »
3. Ibid., article 1 : « La Charte canadienne des droits et libertés garantit les droits et libertés qui y sont
énoncés. Ils ne peuvent être restreints que par une règle de droit, dans des limites qui soient
raisonnables et  dont la  justification puisse se démontrer dans le  cadre d'une société libre et
démocratique. »
4. Commission ontarienne des droits de la personne (O’Malley) c. Simpsons-Sears, [1985] 2 R.C.S.
536. 
5. Central Alberta Dairy Pool c. Alberta (Commission des droits de la personne), [1990], 2 R.C.S.
489.
6. Narayana c. Société de l'assurance automobile du Québec, [2015] QCCS 4636.
7. Le  critère  « croyance  sincère  »  a  été  introduit  en  2004  dans  l'arrêt  Amselem (Syndicat
Northcrest c. Amselem, [2004] 2 S.C.R. 551, 2004 SCC 47).  Il  s’agit d’un critère essentiellement
subjectif  pour  évaluer  la  légitimité  d’une  demande  d’accommodement.  Nous  nous  rangeons
plutôt du côté des quatre juges dissidents qui défendaient ce que nous appelons le critère hybride
de l’expérience religieuse.
8. Traduction libre de l’expression « prior to  its  ends » que l’on doit originellement à Michael
Sandel [1984, p. 84-85].
9. Dans la théorie idéale, il s’agit de droits collectifs moraux et non légaux.

RÉSUMÉS
Cet article vise à enrichir l’approche désagrégative proposée par Cécile Laborde dans Liberalism’s
Religion [HUP, 2017] à l’aide de certaines intuitions rawlsiennes provenant de notre ouvrage La
nation pluraliste [PUM, 2018]. En partant de la notion d’« accommodement raisonnable » telle que
comprise dans le contexte légal du Québec et du Canada, nous parvenons à une interprétation des
fondements  normatifs  de  la  distinction  entre  droits  fondamentaux  et  accommodements  qui

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

16



repose sur la raison publique. La perspective que nous défendons permet ultimement d’admettre
des droits fondamentaux à la fois pour les personnes et pour les groupes.

This  paper  aims  to  complement  the  disaggregative  approach  proposed  by  Cécile  Laborde  in
Liberalism's Religion [HUP, 2017] using some Rawlsian intuitions from our book La nation pluraliste
[PUM, 2018]. Starting from the notion of "reasonable accommodation" as designed in the legal
context of Quebec and Canada, we develop an interpretation of the normative grounds of the
distinction  between  fundamental  rights  and  accommodations  that  relies  on  public  reason.
According to this perspective, there must be fundamental rights for individuals as well as for
groups.

INDEX

Keywords : Laborde, Rawls, religion, sincerity, integrity, symbols, signs, practices
Mots-clés : Laborde, Rawls, religion, sincérité, intégrité, symboles, signes, pratiques

AUTEURS

MICHEL SEYMOUR

Université de Montréal

JÉRÔME GOSSELIN-TAPP

Université d’Ottawa

La religion libérale pour les personnes et pour les groupes

ThéoRèmes, 15 | 2019

17


	La religion libérale pour les personnes et pour les groupes
	1. À propos de l’approche désagrégative
	2. La notion d’« accommodement » dans les cadres juridiques québécois et canadien
	3. État, fonction publique et société
	3.1 L’État face à sa fonction publique
	3.2 L’État face aux citoyens

	4. Raison publique et approche désagrégative
	5. Du libéralisme politique de Rawls à l’approche libérale égalitaire de Laborde
	6. Conclusion


