L’IDENTITE PERSONNELLE N’EST PAS CE QUI IMPORTE

Michel Seymour
Professeur honoraire
Département de philosophie

Université de Montréal

Nous allons dans cet article prendre comme point de départ les expériences de pensée
proposées par Derek Parfit au sujet de I'identité personnelle, telles que discutées dans
Reasons and Persons!. Nous ferons alors quelques remarques visant a rendre cohérents
les résultats apparemment contradictoires de ces expériences. Cette réflexion permettra
ensuite d’expliquer la sorte de réductionnisme que Parfit cherche a défendre. Nous serons
ainsi en meilleure posture pour apprécier la cohérence des changements opérés au sein

des différents textes tardifs dans lesquels notre auteur discute de l'identité personnelle.

1. Les expériences de pensée initiales
Parfit commence par proposer une expérience de pensée qui s’appuie sur la possibilité
logique d’une téléportation. Dans le premier cas, un scanner copie exactement tous les
faits de mon corps et de mon cerveau, I'état de toutes mes cellules, puis détruit ensuite
mon corps et mon cerveau (199). L’information qui est ainsi obtenue est envoyée a la vi-
tesse de la lumiere en quelques minutes jusqu’a un réplicateur situé sur la planéte Mars
qui va se charger de reconstituer mon corps et mon cerveau dans ses moindres détails a
partir du scan effectué, mais en se servant d’autres échantillons d'un matériau biologique
du méme type. D’'un point de vue physiologique, on a affaire a une sorte de clonage tandis
que, du point de vue psychologique, la continuité est parfaite. Selon Parfit, j’ai donc été
reconstitué par le réplicateur. On doit conclure que c’est moi qui retrouve conscience
quelques instants plus tard. Telle est la premiere expérience de pensée. Elle assure du
moins en apparence le maintien de mon identité. Et puisque ma psychologie est la méme
dans un corps nouveau du méme type, le maintien de mon identité semble étre assuré par
la continuité psychologique.

Avant de considérer la seconde expérience de pensée, il convient de faire un certain
nombre de remarques. Parfit semble présupposer qu'il existe une relation de covariance

entre les états du cerveau et les états psychologiques de 1’agent. Il semble présupposer

1Parfit D., Reasons and Persons, Oxford, Oxford University Press, 1982. Voir en particulier les chapitres 10
(« What We Believe Ourselves to Be ») et 11 (« How We Are not What We Believe »). Les références a cet
ouvrage ne feront intervenir que les numéros de page.



que si le cerveau d’un agent est reconstitué avec les mémes états physiques, I'agent est
alors également reconstitué dans ses états psychologiques. On ne voit pas en tout cas
pourquoi la reconstitution a I'identique de mon corps et de mon cerveau, effectuée par le
réplicateur, a partir d'un nouveau matériau biologique devrait déterminer un ensemble
d’états mentaux qui assurent la continuité psychologique. Méme si rien n’interdit la pos-
sibilité que mes états psychologiques soient réalisés de plusieurs fagons différentes, les
états de mon cerveau semblent déterminer pour leur part des états psychologiques spé-
cifiques. Il semble donc que Parfit présuppose une relation de survenance entre les états
psychologiques et les états physiques de I'agent. En effet, une fois que le corps et le cer-
veau sont répliqués, il faut que les états mentaux soient les mémes pour qu'’il y ait conti-
nuité psychologique. Si cela est assuré par une reconfiguration a I'identique des états phy-
siques de I'agent il faut alors présupposer qu'il existe une relation de survenance (dépen-
dance) du psychique sur le physique.

Quoi qu'il en soit, si survenance il y a, il semble qu’il s’agit seulement d’une relation de
survenance faible, c’est-a-dire intramondaine. Les états du cerveau peuvent peut-étre en
principe déterminer des états psychologiques différents dans différents mondes pos-
sibles, mais ici on présuppose seulement de maniere contingente que 'agent a tel en-
semble d’états psychologiques des lors que son cerveau se trouve dans tel ensemble
d’états physiques (neurophysiologiques). Si 'expérience de pensée de Parfit permettait
d’anticiper par I'intuition une réalité susceptible d’étre empiriquement fondée, il faudrait
donc a tout le moins étre en mesure de valider éventuellement I'existence d'une corréla-
tion statistique entre les propriétés physiques et les propriétés psychologiques d'un
agent. On pourrait alors confirmer qu’en répliquant intégralement ce que je suis sur le
plan physique, on reproduit sur Mars une personne ayant les mémes états psychologiques
que moi.

Un amendement important doit toutefois étre apporté pour s’accorder en principe avec
ceux qui, comme Hilary Putnam ou Tyler Burge?, admettraient I'anti-individualisme en
philosophie de 'esprit. Selon ce point de vue, les contenus d’états mentaux sont détermi-
nés en partie en fonction des regles linguistiques conventionnelles adoptées par la com-
munauté. On peut faire varier le contenu des états mentaux en fonction de changements
dans la signification linguistique conventionnellement admise des expressions servant a
articuler le contenu de ces états mentaux, et on peut le faire sans que les états du cerveau

changent. Ce serait une fagon de rejeter la survenance métaphysique des états mentaux

2Putnam, H., «The Meaning of ‘Meaning’», in Language, mind, and knowledge. Minnesota studies in the philoso-
phy of science, Volume 7, 1975, p. 131-193; Burge, T. “Individualism and the Mental”, in P.A. French (Ed.),
Midwest Studies in Philosophy, Vol.4, Studies in Metaphysics, 1979, 73-121.



sur les états physiques. Pour préserver la survenance et rester neutre au sujet de I'anti-
individualisme, il faut proposer 'amendement suivant. Les états mentaux ne préservent
leur identité que si les états physiques du cerveau sont préservés ET que le contexte so-
ciolinguistique reste le méme. L’amendement proposé permet alors de neutraliser les ob-
jections visant a démontrer que la reproduction intégrale des états neurophysiologiques
d’'un agent n’est pas en soi une garantie de continuité psychologique. Pour répondre a
cette objection, il suffit d’admettre une survenance faible et de préciser que I'environne-
ment sociolinguistique est le méme sur la planete Mars. On peut dire métaphoriquement
que la téléportation est une forme de voyage rapide. En fait, personne ne peut voyager a
la vitesse de la lumiére. Peu importe la vitesse a laquelle on se déplace, notre vitesse doit
toujours étre inférieure a 300 000 kilometres a I'heure. Il est difficile de prétendre que je
me suis « déplacé » d’'un endroit a un autre a la vitesse de la lumiére, et ce, méme si le
message radio a été envoyé a la vitesse de la lumiére. Quoi qu'’il en soit, la question sui-
vante se pose : suis-je la méme personne une fois que le scanner m’a reconstitué intégra-
lement sur Mars ? Dans cette situation, je me retrouve dans les mémes types d’états phy-
siques et psychologiques, méme si mon corps et mon cerveau particuliers, bien que du
méme type, ne sont plus les mémes a cause du matériau nouveau utilisé. Est-ce encore
moi ? Parfit estime que notre intuition nous invite a répondre par l'affirmative. Il s’agit ici
d’une téléportation simple.

Parfit admet a I'’époque de Reasons and Persons la possibilité logique et physique de la
téléportation d’un corps. Il s’agirait seulement d’'une impossibilité technologique actuelle.
L’humanité ne sera peut-étre jamais capable de développer une technologie lui permet-
tant de réaliser ce genre de choses, mais ce n’est pas physiquement impossible. Seuls des
facteurs parfaitement contingents 'empécheront de le faire. Parfit admet que je puisse en
principe réapparaitre reconstitué sur Mars par un réplicateur apreés que I'on m’ait scanné
et que I'on m’ait détruit. Pour arriver a ce résultat, il n’est pas nécessaire de supposer que
je voyage a la vitesse de la lumieére. Pour éviter cette conséquence, il faut renoncer a I'idée
que mon identité se conforme au principe de la continuité spatio-temporelle. Dans la té-
léportation, mon identité subit un sort semblable a celui d’'une montre que I'on aurait tout
d’abord défait en de multiples piéces, pour la reconstituer ensuite et étre en mesure de
dire qu'’il s’agit de la méme montre.

Pour Parfit, ce serait toutefois se méprendre sur la pertinence des expériences de pen-
sée que de s’employer a les critiquer en s’appuyant sur une thése d’'impossibilité physique
de réaliser une téléportation complete du corps humain. Il est vrai que dans I'état actuel
de la science on peut tout au plus admettre la téléportation quantique de particules suba-

tomiques a 1200 kilomeétres de distance. Méme s’il s’avérait que la téléportation du corps



humain entier est impossible, la situation fictive qu’elle met en scéne permettrait de tester
nos intuitions profondes concernant ce qui est essentiel dans I'identité personnelle. Les
expériences de pensée servent a faire ressortir nos intuitions concernant I'individuation
des personnes dans notre monde. Tel est 'usage qu’on peut en faire. S’agissant de I'expé-
rience de pensée postulant une téléportation sur la planéte Mars, elle permet de mettre
en évidence le fait que I'essentiel se trouve du c6té de la continuité psychologique.

Considérons toutefois une seconde expérience de pensée. Supposons que, plusieurs an-
nées plus tard, le procédé de téléportation s’est raffiné puisque le scanner ne doit plus
nécessairement détruire le cerveau et le corps de I'individu sur Terre. On peut le repro-
duire grace a un réplicateur sans détruire sur le champ l'original. Je pourrais donc
quelques minutes plus tard échanger avec ma réplique sur un écran qui transmet son
image a la vitesse de la lumiere a partir de Mars. Je recois quelques minutes plus tard
I'image d’'une personne qui semble m’étre en tout point identique, dans la mesure ou elle
est en continuité psychologique et elle posséde tous mes traits physiques. C’est le cas de
la téléportation complexe (branch line case) (200-201)

.Dans le cas de la téléportation complexe, ma vie et celle de ma réplique se superposent
I'espace de quelques instants. Toutefois, selon Parfit, notre intuition serait a I'effet de dire
que ma réplique n’est pas moi. Voila qui donne I'impression que la théorie initiale, celle
portant sur la continuité psychologique, est somme toute fausse. Autrement, il faudrait se
demander pourquoi les arguments jugés valables dans le cas de la téléportation simple
seraient soudainement falsifiés lorsque la téléportation est complexe ? Si I'essentiel de
'identité repose sur la continuité psychologique, ne faut-il pas conclure que je suis iden-
tique a cette réplique, a tout le moins au moment oul ma réplique vient tout juste d’appa-
raitre pleinement reconstituée sur la planéte Mars ? Ne sommes-nous pas deux exem-
plaires d’une seule et méme personne ? Etant donné que, dans une situation de téléporta-
tion complexe, notre intuition est que ma réplique n’est pas moi, il semble qu'il faille re-
noncer au critére d'identité proposé dans la téléportation simple.

Pour bien comprendre ce qui se passe, il faut saisir le fait que Parfit ne cherche pas au
fond a formuler un bon critere d’identité personnelle. Il cherche plutét a nous convaincre
du fait que I'identité personnelle n’est pas ce qui importe. Il faut plutdot comprendre que,
selon Parfit, 1a continuité psychologique importe plus que I'identité personnelle. Telle est
la lecon essentielle a retenir, y compris au sujet de la téléportation simple. Si dans la télé-
portation simple Parfit donne a penser que je suis ma réplique, c’est d’abord et avant tout
pour montrer que la continuité psychologique est ce qui importe.

Si la téléportation simple sert a mettre en évidence I'importance de la continuité psy-

chologique, la téléportation complexe sert a souligner le fait que la méme situation peut



se produire sans que l'identité personnelle ne soit maintenue. Au lieu de voir dans la se-
conde expérience de pensée une position qui contredit bétement une these portant sur
'identité personnelle, la lecon essentielle est de mettre I'accent sur la continuité psycho-
logique pour indiquer que c’est cela qui importe. Le fait que dans la téléportation com-
plexe notre intuition nous incite a dire que ma réplique n’est pas moi ne doit donc pas étre
vu seulement comme une simple réfutation de la these initiale, mais bien comme une con-
firmation que I'essentiel de la thése initiale n’est pas le maintien de I'identité personnelle,
mais bien le maintien de la continuité psychologique. Une préoccupation a I’égard de ce
qui importe vraiment se trouve au ceceur de la réflexion parfitienne sur I'identité person-
nelle.

Supposons que, dans le cas d’une téléportation complexe, le scanner provoque des ef-
fets secondaires conduisant a la mort quelques jours plus tard. Méme si, dans ce cas, je ne
suis pas ma réplique, la vie de ma réplique est ce qui se rapproche le plus de la survie
ordinaire de ma personne.

On peut certes interroger avec Kathleen Wilkes3 et d’autres la pertinence des avancées
philosophiques qui exploitent notre imagination et qui prennent la forme d’expériences
de pensée plus ou moins fantaisistes, mais la controverse soulevée par Parfit se trouve
ailleurs, précisément dans I'articulation entre ce que nous sommes et ce qui importe dans
ce que nous sommes. Apres tout, ceux qui doutent de la téléportation peuvent se rabattre
sur le clonage qui est une potentialité technologique bel et bien réelle. Nous verrons plus
loin comment il est possible de concevoir une nouvelle expérience de pensée en s’ap-

puyant sur le clonage ou sur des jumeaux identiques.

2. L’identité personnelle : en quoi consiste-t-elle ?

Pour interpréter correctement la position de Parfit, il faut tout d’abord I'appréhender a
partir de trois réponses a des questions essentielles et incontournables. Il faut en premier
lieu se demander en quoi consiste une personne, c’est-a-dire, quelles en sont les compo-
santes essentielles. Ensuite, il faut se prononcer sur la question de I'unicité des personnes.
Qu’est-ce qui explique le caractere unique de chaque personne ? Quel est notre critere
d’identité numérique ? Enfin, il y ala question de savoir ce qui assure le maintien de I'iden-
tité a travers le temps. C'est ici que Parfit développe un critére de continuité psycholo-

gique (202).

3Wilkes K., Real People: Personal Identity without Thought Experiments, Oxford, Clarendon Press, 1988. Je re-
viens plus loin sur le caractére problématique des expériences de pensée en examinant les critiques de Syd-
ney Shoemaker.



La premiére question souleve le probleme de I'identité qualitative de la personne. Pour
Parfit, la réponse est: un corps, un cerveau et des évenements psychiques et physiques
interreliés. Plus exactement, il faut dire que c’est I'existence d’'une personne qui se com-
pose de ces différents éléments.

Avec la deuxieme question, on demande a quelles conditions x est identique a y, et C’est
au fond le critere d’identité numérique qui est ici en cause. On pourrait étre tenté de dire
en premiere approximation que pour Parfit '’ensemble de ses qualités spécifiques est ce
qui rend la personne unique. En I'occurrence, c’est au niveau de ses propriétés psycholo-
giques que la personne est unique. Quiconque partagerait la méme configuration psycho-
logique que moi serait moi. Toutefois, ainsi qu’on I'a déja indirectement démontré avec la
seconde expérience de pensée, Parfit rejette I'identité des indiscernables. Méme s'il est
réductionniste, il ne va pas jusqu’a affirmer que si un individu m’est indiscernable, alors
il est moi, et ce, méme si je suis encore en vie. Tout étre humain vivant et conscient fait
I'expérience de son unicité. C’est ce qui explique la réticence a admettre que ma réplique
sur Mars est Michel Seymour. Ma réplique sur Mars ou mon clone dans la vraie vie ne me
sont pas identiques méme s’ils me sont indiscernables. Comme nous le verrons, Parfit sera
plus tard amené a dire que méme si les personnes n’existent pas comme séparées de leurs
propriétés, la distinction entre une personne et I'’ensemble de ses propriétés est un élé-
ment essentiel de notre scheme conceptuel.

La troisiéme question pose le probleme de la persistance. Quand on sait ce qui rend
compte de l'identité, on sait aussi ce qui fait que la personne reste la méme a travers le
temps. Ce sera pour Parfit la continuité psychologique. Plus tard, ce critére sera amendé
pour inclure aussi le maintien d’une partie suffisante du cerveau.

Il y a plusieurs criteres d’identité a travers le temps. Pour certains, le critére de la con-
tinuité spatio-temporelle est le critére déterminant. Pour parler d'une seule et méme per-
sonne, il faut qu'un espace-temps continu ait été occupé. Ce critére peut étre satisfait par
un organisme qui est tout d’abord un ceuf, puis une chenille, puis une chrysalide et enfin
un papillon. Le critere ne fonctionne toutefois pas tout le temps. S’il fallait absolument
admettre le critére de la continuité spatio-temporelle pour tous les objets, il faudrait alors
conclure qu'une montre qui serait défaite en pieces et qui serait ensuite reconstituée ne
serait pas la méme montre. Notre intuition va pourtant dans le sens contraire. Il semble
donc que le critére de la continuité spatio-temporelle ne s’applique pas aux montres. La
question se pose cependant de savoir si ce critére est une condition nécessaire de I'iden-
tité des personnes a travers le temps. Si I'on répondait par I'affirmative, il faudrait rejeter
I'idée que ma réplique sur Mars est bel et bien moi, y compris dans le cas d'une téléporta-

tion simple, car pendant les quelques minutes que dure le processus de téléportation, je



suis en quelque sorte aux abonnés absents. Nous reviendrons plus tard sur le theme de la
continuité spatio-temporelle pour les personnes.

Un autre critere serait que la personne n’est rien d’autre qu'un cerveau et un corps
particuliers. Pour que la personne reste la méme, il faudrait que son cerveau et son corps
soient préservés. Il s’agirait ici une identité entre la personne et les choses qui la consti-
tuent. Le critere supposerait que la personne doit avoir nécessairement le méme cerveau
et le méme corps pour rester la méme. Ainsi que nous allons le voir, Parfit récuse le ré-
ductionnisme de 'identité.

Considérons maintenant le critére physique qui est une version sophistiquée du critere
précédent (203-204). Pour que la personne soit la méme, il faut que subsistent suffisam-
ment des composantes du cerveau et du corps de la méme personne. Une personne X au
temps T1 estla méme personne que Y au Temps T2 si et seulement si le cerveau et le corps
de X ont suffisamment subsisté et peuvent étre maintenant localisés chez Y et personne
d’autre n’existe qui ait aussi suffisamment du cerveau de X. L'identité personnelle dans le
temps consisterait dans ces faits physiques#*. Parfit a aussi récusé ce critére a I'’époque de
Reasons and Persons. Il en retiendra plus tard certains aspects dans la version amendée
de son critere d’identité. Les tenants de ce troisiéme critere rejettent I'idée selon laquelle
le résultat de la téléportation est la méme personne.

Un autre critere, ayant trait a la dimension psychologique, pourrait étre mobilisé. Il
s’agirait de postuler une substance spirituelle, ce qui aurait pour conséquence de traiter
la personne comme séparée de 'ensemble de ses propriétés. Parfit rejette cette option
cartésienne. On peut méme dire que son ouvrage a d’abord et avant tout comme objectif
de nous libérer de cette facon de penser.

On peut ensuite mentionner aussi un critére psychologique, celui qui est associé a John
Locke>. Le critére de Locke est fondé sur la continuité psychologique, mais il repose es-
sentiellement sur la mémoire. C’est le critere en vertu duquel il est supposé que 'unité de
la personne est garantie par la présence d’'une mémoire directe de 'ensemble de nos ex-
périences. Le critere de Locke est trés certainement faux, car je suis la méme personne
que j’étais a 3 ans, mais j’ai tres peu de souvenirs directs de mes expériences d’alors.

Le critere de Parfit lui-méme peut maintenant étre introduit (205-209). La personne
apparait en tant que phase (phase sortal) dans la carriére d'un étre humain. En tant que

personnes, nous ne sommes pas des étres humains®. La personne apparait apres que I'étre

4Thomson J.]., « People and their bodies », in ]. Dancy (dir), Reading Parfit, Oxford, Basil Blackwell, 1997, p. 202-
229.

5Locke ], An Essay Concerning Human Understanding, New York, Dover 1959, Livre 2, Chapitre 27, section 16.
6Parfit, D. « We are not Human Beings », Philosophy, vol. 87, no.1, 2012, p. 5-28.



humain soit né et il arrive souvent qu’elle cesse d’exister méme si I’étre humain n’est pas
encore cliniquement mort. Qu’est-ce qui ferait qu’a partir d'un certain temps, la personne
apparait dans la vie d'un étre humain ? Comme on I'a vu, la continuité psychologique est
’élément central avancé par Parfit. Rappelons que 'intérét véritable de Parfit pour la con-
tinuité psychologique est a mettre en relation avec ce qui a ses yeux importe vraiment.
Toutefois, au départ, il le présente comme ce qui se trouve au centre de I'identité person-
nelle.

Le critere de Parfit suppose 'existence d’'une vie mentale consciente dont la continuité
est assurée par un éventail de facteurs psychologiques qui vont bien au-dela de la mé-
moire. Supposons quand méme tout d’abord I'existence de connexions mémorielles di-
rectes entre des ensembles d’états mentaux. Il peut y avoir une continuité de la mémoire
pourvu qu'’il existe une chalne d’ensembles d’états mentaux entre lesquels subsistent des
connexions mémorielles directes. L'ensemble des événements et états mentaux présents
a un moment donné forme une classe d’éléments pouvant étre majoritairement en con-
nexion mémorielle directe avec une seconde classe d’éléments. Si a son tour cette seconde
classe entretient un méme type de relation avec une troisiéme classe et que ce genre de
connexion remonte dans le temps jusqu’a ma tendre enfance, on se fait alors une assez
bonne idée de la continuité psychologique mémorielle. Il doit cependant y avoir d’autres
faits que des connexions mémorielles qui lient les événements mentaux entre eux. Ici Par-
fit s’éloigne de la tradition inaugurée par Locke tout en restant a la recherche d'un critére
fondé sur la continuité psychologique. Selon le critere psychologique, les amnésiques peu-
vent en principe étre la méme personne pourvu que la continuité psychologique soit pré-
servée sous d’autres formes. Cela est possible pour Parfit parce que la continuité psycho-
logique ne dépend pas seulement des connexions mémorielles. Elle dépend également du
maintien des désirs, intentions, croyances, valeurs, finalités et projets. Si 'amnésique perd
non seulement contact avec le passé, mais n’est méme plus mi par les mémes croyances,
les mémes désirs, les mémes intentions et les mémes projets, il ne peut plus étre la méme
personne.

On peut parler de connexions psychologiques pour décrire I'’ensemble des connexions
pertinentes. Et on peut parler de continuité psychologique lorsqu'’il existe des chaines su-
perposées de connexité (connectedness) entre des ensembles formés de sensations,
d’états, d’actes et d’actions. Pour qu’il y ait une connexité entre les événements psychiques
au temps t et les événements psychiques au temps t’, il faut qu'un agent ait des connexions
directes (semblables a celles qui existent chez un agent normal) entre les événements
psychiques qu’il entretient en t et ceux qu'il entretient en t’. Lorsqu’il y a suffisamment de

connexions directes, la connexité est robuste (strong connectedness).



Les évenements mentaux M peuvent étre en connexité robuste avec des événements
mentaux M’ et les M’ en connexité robuste avec des événements mentaux M” sans que les
M soient en connexité robuste avec les M”. La connexité n’est donc pas une relation tran-
sitive. Elle n’est donc pas a elle seule un critére d’identité personnelle parce que cette der-
niere est une relation transitive. Si A est la méme personne que B et B la méme personne
que C, alors A est C. Je suis identique a celui que j’ai été il y a vingt ans, mais je n’ai pas
actuellement de connexité robuste avec ce que j’ai été a cette époque. Toutefois, lorsqu’il
y a une superposition d’ensembles d’états psychologiques en séquences et que tous les
couples d’ensembles sont liés entre eux par une connexité robuste, il y a une continuité
psychologique. La continuité psychologique ainsi définie est ce qui, en premiére analyse,
assure l'identité d’'une personne a travers le temps. La connexion directe peut prendre
différentes formes. Des relations peuvent exister entre les croyances, puis entre des
croyances et des intentions, des intentions et des désirs, entre des actions et des inten-
tions, des actions et des souvenirs, des actions et des plans, etc. Ces différents types de
connexion ponctuent notre vie mentale.

On vient de voir que le critére psychologique d’identité personnelle repose sur la con-
tinuité psychologique qui est comprise comme supposant des chaines superposées de
connexité robuste entre des ensembles d’états mentaux. Un critere prenant la forme de
conditions nécessaires et suffisantes semble alors pouvoir étre formulé : X est la méme
personne que Y ssi (i) X est dans une relation de continuité psychologique avec Y (la télé-
portation simple répond a ce critere), (ii) cette continuité est assurée par la bonne sorte
de cause (cela reste a préciser) et (iii) il n’existe pas deux personnes différentes qui sont
dans une continuité psychologique avec Y (207) (Ce dernier scénario serait celui de la
téléportation complexe qui, comme on I’a vu, prendrait autrement en défaut le critére pro-
posé).

La condition (ii) fait intervenir le concept de « bonne sorte de cause ». La bonne sorte
de cause peut étre la cause normale, habituelle. Dans ce cas, les événements mentaux que
j'ai sont dans une continuité qui en méme temps est produite (causée, déterminée) par
mon cerveau. Mais on peut admettre aussi des causes fiables ou n’'importe quelles causes
garantissant aussi la méme continuité.

Prenons le cas de la mémoire pour illustrer le critéere qui ferait intervenir un concept
de bonne sorte de cause normale. Je crois me rappeler avoir eu une expérience. ]'ai de fait
eu cette expérience et ma mémoire apparente est de facon normale causalement dépen-
dante de cette expérience passée. Mais parfois on se rappelle un événement que l'on a
vécu parce que 'on nous I'a raconté. En de telles circonstances, on se rappelle d'un événe-

ment qui est effectivement survenu mais que I'on ne se remémore pas de fagon normale.



Voila un premier exemple de cause anormale ayant produit un état mental de souvenir.
Pour Parfit, de tels exemples peuvent malgré tout étre considérés comme de bonnes
sortes de cause. Il s’agit de sources fiables. Un autre exemple peut étre signalé pour illus-
trer des causes anormales qui sont malgré tout de bonnes sortes de causes. Si je vois grace
a un ceil artificiel, je vois quand méme, et ce, bien que la cause de I'expérience ne soit pas
une cause normale. Se rappeler de mon expérience passée suite a un cas de téléportation
serait alors un autre cas de cause anormale. La cause de la continuité psychologique entre
moi et ma réplique n’est pas la cause normale mais c’est une cause acceptable.

Il y a les causes normales et les causes anormales mais fiables. Puis il y a n'importe
quelles autres causes. Parfit estime pouvoir se contenter de n'importe quelles causes pour
exposer son critere d’identité (208).

Pour que la personne reste la méme, il faut qu'’il y ait continuité psychologique. Ce n’est
peut-étre pas une condition suffisante, mais il semble bien que cela soit pour Parfit une
condition nécessaire. Mais puisque les connexions qui assurent cette continuité ne sont
pas des relations transitives, la question se pose : une seule et méme personne pourrait-
elle vivre des changements importants dans ses croyances, valeurs et plans tout en restant
la méme ? Le maintien d’'un méme ensemble de croyances, valeurs et plans ne serait donc
pas essentiel au maintien de I'identité personnelle ? A 'époque de Reasons and Persons,
alors que n'importe quelles causes sont admises, il admet une version supposant une large
portée au critere psychologique de continuité (Wide Psychological Criterion). Cela s’op-
pose au critere étroit commandant toujours une cause normale impliquant donc le cer-
veau (Narrow Psychological Criterion). A cette époque, la continuité psychologique repose
entierement sur le maintien d’'une masse critique des mémes croyances, désirs, inten-
tions, buts, projets et souvenirs. Un étre humain amnésique pourrait alors étre la méme
personne pourvu que I'essentiel de ces autres traits psychologiques demeure. Il faut alors
dire que, pour Parfit, lorsque des changements draconiens surviennent et que la majorité
de nos traits psychologiques se transforment, on a affaire a un seul et méme étre humain,
mais qui se transforme en diverses personnes (327-329).

Ce qui assure l'identité a travers le temps, est-ce le fait que les changements soient pro-
gressifs ? Il semble bien que oui. Certes, rien ne semble interdire au départ un changement
relativement rapide et radical, comme une conversion religieuse, par exemple. 1l est clair
cependant que si cela se produit, le méme étre humain devient une autre personne.

Ceci dit, on ne peut, selon Parfit, parvenir a formuler de maniére tranchée un critere
d’identité de la personne, et donc a préciser une fois pour toutes ce a quoi elle est iden-
tique. Méme si Parfit cherche a formuler un critére d’identité personnelle qui met d’abord

et avant tout en scéne la continuité psychologique, il admet pour n’importe quel critere



donné qu'’il n’y a pas de réponse tranchée par oui ou par non a la question : est-ce la méme
personne ? Méme dans le cas du critere psychologique, il y a de I'indétermination parce
que la connexité suppose qu’il y ait suffisamment de connexions directes. Le terme « suf-
fisamment » a une application floue dans le cas qui nous occupe. Cette indétermination
généralisée fait en sorte de ne pas toujours étre capable de répondre par oui ou par non a
la question de savoir sil'individu est le méme ou non. Pour nous convaincre de cela, Parfit
va construire des spectres psychologique (231-233), physique (234-236) et combiné (a
la fois psychologique et physique) (236-237) dans lesquels les propriétés psychiques
et/ou physiques d'un individu sont modifiées au point ou il devient méconnaissable ou
alors finit par ressembler a une autre personne. Ainsi, par exemple, un étre humain peut
étre amené a se prendre pour Napoléon. A aucun moment devons-nous conclure qu’il est
Napoléon, mais la question se pose de savoir s'il est encore la méme personne. On peut
étre tenté de répondre que c’est la méme personne, affligée d’'un désordre psychologique,
mais jusqu’ou peut-on aller ? De la méme maniere, un individu peut voir plusieurs de ses
organes transplantés et plusieurs de ses membres amputés et on peut se demander si c’est
encore la méme personne. On peut étre tenté de répondre par I'affirmative et ce bien qu'il
soit physiquement tres transformé, mais la encore, la question se pose de savoir jusqu’ou
on peut aller. Enfin, méme si 'on adopte un critére fondé sur la continuité psychologique
et physique, Parfitimagine une situation ou a un bout du spectre combiné, il y aurait Derek
Parfit tandis qu’a I'autre bout, suite a des modifications successives autant physiques que
psychiques, il y aurait Greta Garbo. Entre les deux, il y aurait une zone grise indéterminée.

L’indétermination ne fait pas que prendre en défaut nos critéres d’identité a travers le
temps. Elle affecte également notre identité personnelle proprement dite. Le spectre psy-
chologique prend en défaut le critére psychologique, mais il ne faut pas le faire en présup-
posant qu’il doit bien y avoir une personne déterminée que le critére ne parvient pas a
cerner. De la méme maniere, on peut grace au spectre physique prendre en défaut le cri-
téere physique, mais il ne faut pas le faire en présupposant qu’il doit bien y avoir une per-
sonne déterminée que le critere ne parvient pas a cerner. L’objectif de Parfit est de mon-
trer que l'identité personnelle est indéterminée. Malgré I'intuition que nous avons que
'essentiel de ce que nous sommes est préservé dans la téléportation simple, nos intuitions
vont dans le sens contraire si je suis maintenu en vie et confronté a ma réplique quelques
minutes plus tard. Ce résultat contradictoire vise a ébranler nos convictions profondé-
ment ancrées au sujet de notre identité personnelle. L'indétermination n’est pas que sé-
mantique et ne se résume pas a identifier un probléeme dans notre emploi du mot ‘per-

sonne’. Il s’agit d'une indétermination ontologique.



Pour certains, I'important est le fait que les états psychologiques aient un propriétaire
et C’est la présence d'un méme propriétaire qui explique I'unité de I'expérience. Dans ce
cas, I'identité personnelle est ce qui importe et la personne est une entité séparée qui est
de surcroit, une entité déterminée. Si au contraire, on s’engage sur le terrain du réduc-
tionnisme, les expériences de pensée qu’il propose servent a montrer que l'identité per-
sonne est indéterminée. Parfit se sert de cette conclusion pour montrer que ce qui im-
porte, c’est 'existence d'une relation R, c’est-a-dire d’ensembles superposés de con-
nexions psychologiques directes suffisamment nombreuses assurées par la bonne sorte
de causes et qui conduisent a la continuité psychologique (215).

Une derniére remarque s’'impose avant d’aller plus loin. Puisque le critere favori de
Parfit est psychologique, on pourrait étre tenté de prétendre que Parfit souscrit a une cer-
taine variante du dualisme. Sans admettre une substance spirituelle séparée, il semble
admettre une psychologie séparée (ce qui s’appelle en fait un dualisme des propriétés) et
semble donc étre dualiste. Toutefois, Parfit rejette explicitement cette interprétation. Il
écrit :

« Les physicalistes pourraient accepter le critere psychologique. Et ils pour-
raient accepter la version qui permet n'importe quelle cause fiable, ou n'im-
porte quelle cause. IIs pourraient donc croire que, dans la téléportation simple,
ma réplique serait moi. Ils seraient ici alors en train de rejeter le critére phy-

sique. »7 (209)

La téléportation des états psychologiques dans un autre cerveau est compatible avec I'hy-
pothése que les états psychologiques soient réductibles a des états physiques du cerveau.
On doit seulement supposer que les mémes états du cerveau sont reproduits dans un

autre cerveau.

3. Le réductionnisme constitutif de Parfit

Le rejet du réductionnisme en matiere d’identité personnelle suppose que la personne est
une entité séparée de I'’ensemble de ses propriétés. La réponse réductionniste classique
consiste a prendre le contre-pied de cette position et a affirmer que la personne n’est rien
d’autre que I'’ensemble de ses propriétés. Il faut non seulement affirmer I'indiscernabilité

des identiques, mais également l'identité des indiscernables. Il faut non seulement ad-

7« Physicalists could accept the Psychological Criterion. And they could accept the version that allows any re-
liable cause, or any cause. They could thus believe that, in Simple Teleportation, my Replica would be me.
They would here be rejecting the Physical Criterion. »



mettre que si A et B sont identiques, alors ils ont les mémes propriétés. Il faut aussi ad-
mettre que si leurs propriétés sont identiques, alors A et B sont également identiques. Si
'identité des personnes repose sur le partage de qualités particulieres plus fondamen-
tales, alors l'identité d’'une personne dépend de ses qualités particulieres, ce qui va dans
le sens d’une réduction de la personne a un ensemble de propriétés. Or, Parfit récuse ce
second critere lorsqu’il est appliqué a I'identité personnelle, car placé en situation de té-
léportation complexe, il admet que ma réplique, bien qu’indiscernable, ne m’est pas iden-
tique. Son réductionnisme n’est donc pas classique.

Le critére de Parfit est réductionniste pour deux raisons :

a. L’identité des personnes a travers le temps consiste en I'existence de faits qui sont
plus particuliers (particular facts).

b. Ces faits peuvent étre décrits, sans avoir a exprimer explicitement I'existence des
personnes, ou sans présupposer l'existence des personnes. Ces faits peuvent étre
décrits de fagcon impersonnelle (210).

Ceux qui, comme Bernard Williams et Judith Jarvis Thomson, mettent en avant le cri-
téere physique défendent eux aussi une variante du réductionnisme. Ces deux positions
(affirmant respectivement le critere physique et le critére psychologique) s’accordent sur
'essentiel (le réductionnisme), mais different dans des cas comme ceux de la téléporta-

tion.

L’existence d'une personne consiste dans un cerveau et un corps particuliers ainsi que
dans une série d’événements mentaux et physiques interreliés. A partir de ce qui existe,
on peut certes inférer que la personne a un cerveau et un corps particulier (213). Mais
puisque la description impersonnelle de ce qui existe est exhaustive et que la proposition
inférée n’ajoute aucun fait nouveau, le réductionnisme est vrai.

A T'époque ou il écrit Reasons and Persons, Parfit soutient que 1'unité de la conscience
et de la vie entiere peut étre expliquée en faisant état seulement des relations qui existent
entre les expériences et un cerveau sans jamais faire référence a des personnes. Il pense
que 'on peut faire une description factuelle parfaitement impersonnelle de la réalité et
que celle-ci est exhaustive et n‘'omet aucun fait. Selon Parfit, on peut décrire ces expé-
riences et les relations qu’elles entretiennent entre elles sans faire intervenir le fait
qu’elles soient possédées par une personne. Les faits pertinents peuvent donc étre décrits
de maniere impersonnelle. Méme si, en un certain sens, on peut affirmer que les per-
sonnes existent, on peut décrire completement cette existence sans avoir a affirmer

qu’elles existent. L’affirmation qu’elles existent n’ajoute rien comme fait supplémentaire.



Il peut arriver que I'on fasse référence a un individu quand on décrit les faits psycholo-
giques impliqués dans la continuité psychologique, mais cela ne fait aucunement réfé-
rence a un sujet séparé qui posséderait des états mentaux (210). Certes, plusieurs anti-
réductionnistes croient que les personnes existent comme des entités séparées. Ils peu-
vent croire cela parce qu'’ils souscrivent au dualisme et acceptent un ego cartésien. Ils
pourraient aussi souscrire a cela parce qu’ils admettent I'existence d’'une substance phy-
sique séparée (210). D’autres auteurs croient que les personnes sont en partie un cerveau
et un corps ainsi que des événements mentaux et physiques interreliés. Mais ils croient
qu'il faut ajouter un fait supplémentaire, I'existence de la personne. Nous verrons plus loin
que telle est la position de Sydney Shoemaker. Ce dernier endosse un réductionnisme
semblable a Parfit, mais il estime que les personnes sont identiques a des « systemes »
constitués de cerveaux, de corps, ainsi que d’événements mentaux et physiques inter-
reliés.

Comme Shoemaker, Parfit soutient tout d’abord que les personnes ne sont pas des en-
tités séparées de leurs propriétés. Elles ne sont pas des étres ayant une existence indé-
pendante et qui ont par ailleurs de fagon accidentelle la propriété de posséder un corps,
un cerveau et des croyances, désirs et intentions interreliés. En tant qu’entités existantes,
elles ne sont constituées de rien d’autre qu'un cerveau, un corps, ainsi que des événements
mentaux et physiques interreliés. Pour Parfit, 'existence des personnes ne fait intervenir
(involves, 216) rien d’autre que cela. Leur existence consiste (211) dans le fait qu’il existe
des cerveaux et des corps, ainsi que des événements mentaux et physiques interreliés. En
tant qu’entités séparées, les personnes n’existent pas. Jusque la, son point de vue s’ac-
corde parfaitement avec celui de Shoemaker.

Le point de vue du sens commun s’appuie sur une intuition pré-philosophique diffé-
rente. Nous croyons en I'existence des personnes comme entités séparées. Nous pensons
que nous avons un cerveau, un corps, des croyances, désirs et intentions et que, pour cette
raison, nous sommes distincts de toutes ces choses. Nous croyons que notre existence
n’est pas réductible a ces choses que nous avons. Nous avons tendance a nous fier a la
grammaire qui nous permet de dire que Derek a un corps, un cerveau, des croyances, des
désirs et des intentions. Il semble que le référent de ‘Derek’ doive étre différent de toutes
ces choses qu’on lui attribue. Il semble que 'unité de la conscience et d’une vie entiére
requiert qu’on les explique en invoquant justement la personne comme fait séparée. Peu

de philosophes souscrivent explicitement a 'idée d’'une substance mentale séparée d'un



corps physique, c’est-a-dire au dualisme des substances mentale et physique de René Des-
cartes®, mais nous avons tout de méme tendance tout naturellement a penser les choses
en ce sens. Parfit veut tenir compte du sens commun et de ce que nous avons tendance a
dire, mais il veut aussi désamorcer les fausses hypotheses métaphysiques qui peuvent en
découler et c’est a ce dernier niveau que se situe son réductionnisme. Il ne s’agit pas d’'un
réductionnisme de I'identité, car un tel type de réductionnisme nous forcerait a dire que
la personne est identique a ce corps, ce cerveau et ces évenements mentaux et physiques
qui la constituent. Or, Parfit récuse explicitement I'idée que la personne soit identique a
ce qui la constitue.

Il faut ensuite distinguer deux choses. Il y al'idée que la personne puisse étre une entité
séparée. C’est une idée que Parfit rejette, mais il y a aussi le fait que nous soyons enclins a
dire que Derek a un corps, des croyances, des désirs, des intentions, etc. Parfit estime que
nous sommes en droit de dire les choses de cette facon et ce, méme si ce n’est peut-étre
au fond qu’« une fagon de parler » (223, 226).

Pourquoi ne pas dire que, dans les faits, la personne est identique a ce qui la constitue ?
Si la seule chose qui nous fait résister au réductionnisme de l'identité est la prise en
compte d’une facon de parler, alors on ne voit pas ce qui géne Parfit a adopter la these de
I'identité entre ce qu’est une personne en réalité et ce qui la constitue. Le probléme est
toutefois que, selon lui, les personnes ont certes une part d’existence réelle, et cette exis-
tence ne consiste en rien d’autre que ce qui a été indiqué plus haut, mais elles semblent
aussi avoir en partie une part d’existence fictionnelle. Il y a tout d’abord le fait que, pour
Parfit, nos énoncés psychologiques a la premiére personne ne sont, comme on vient de le
remarquer, que des fagons de parler (223, 226). Il y a aussi la comparaison qu'’il établit
entre la personne et ce que Hume a a dire au sujet de la république ou de la nation (211-
212). Chez Hume, il en va de la nation et de la république comme de la causalité. On pro-
jette sur le réel des faits qui n’existent pas vraiment. Il y a ensuite le fait que I'indétermi-
nation n’affecte pas que le mot ‘personne’. Ce n’est pas qu’'une indétermination séman-
tique. C’est notre identité personnelle elle-méme qui est indéterminée (213). Se deman-
der si X est la méme personne peut dans certains cas étre une question vide (213). Et
surtout, comme nous allons le voir, tous les critéres d’identité personnelle semblent étre
confrontés a des contre-exemples. Aussi, méme si |'existence réelle des personnes ne con-
siste en rien d’autre que la présence d’un cerveau et d’évenements physiques et mentaux

interreliés, une personne n’est pas identique a ce qui la constitue parce qu’elle ne se réduit

8Descartes R., Méditations Métaphysiques, Jean-Marie Beyssade, Michelle Beyssade (dir), Paris, Garnier Flamma-
rion, 2011.



pas a sa part d’existence réelle. Elle est aussi en partie fictionnelle. Sans étre une pure
fiction, elle ne se ramene pas non plus a ce qui la constitue dans sa matérialité. Pourquoi
parler de réductionnisme alors ? Tout simplement, parce qu’il s’agit de réduire sa part
d’existence réelle a n’étre rien d’autre que les composantes qui la constituent. Et surtout,
puisque I'autre dimension de la personne n’est que fictionnelle, une description exhaus-
tive de la réalité peut étre impersonnelle. C’est I'autre élément essentiel a la base de son
réductionnisme, tel qu’annoncé au début de cette section.

Parfit croit que :

c. l'existence d’'une personne ne consiste en rien de plus que I'existence d’un cerveau
et d’'un corps ainsi que des événements mentaux et physiques interreliés.

Il rejette I'idée que :

d. la personne n’est rien d’autre qu’un cerveau particulier et qu'un corps particulier
ainsi que des évenements mentaux et physiques interreliés.

Il soutient également qu’en un sens:

e. lapersonne est une entité distincte d’'un corps et d'un cerveau. Méme si son exis-
tence n’est constituée par rien de plus que l'existence d’un cerveau et d’'un corps et de
I'occurrence d’événements mentaux et physiques, on peut dire qu’en un sens elle est dis-
tincte de ceux-ci, sans pour autant étre obligé de prétendre qu’elle existe comme une en-
tité séparée ou qu’elle est un fait supplémentaire attaché a un corps et un cerveau. La rai-

son semble étre qu’elle comporte une part virtuelle, abstraite et fictionnelle (211).

Parfit reconnait que (e) semble étre contradictoire avec (c). L'interprétation que nous
en faisons rend cependant parfaitement cohérents les énoncés (c-e). Si c’est la part fic-
tionnelle des personnes qui nous autorise a affirmer (e), ce dernier énoncé est compatible
avec ce qui est affirmé en (c), car il est alors question de I'existence réelle des personnes.
La théorie réductionniste a laquelle Parfit adhére est celle qui combine (c) et (e) (212).

Parfit compare les personnes avec les peuples ou les nations. L’existence d’'une nation
implique seulement celle de ses citoyens entretenant des relations diverses entre eux sur
un territoire donné. Cela ressemble a (c). On rejette toutefois I'identification de la nation
a cette population et ce territoire. La population se reproduit dans le temps et est progres-
sivement remplacée par une autre génération. Elle pourrait aussi étre déportée sur un
autre territoire. Si on affirmait qu’elle est identique a des personnes entretenant des rela-
tions diverses sur un territoire, cela ressemblerait a (d). Mais on rejette I'idée que la na-
tion ne soit rien de plus que celle des citoyens et d’un territoire. Elle est une entité qui est

distincte de composantes telles que des citoyens et un territoire. Dire que la nation est



telle et telle, c’est dire plus que simplement affirmer que des citoyens existent sur un ter-
ritoire. Cela rappelle (e) (211-212).

Comment peut-on expliquer la cohérence de (c) et (e) ? Comment la personne peut-elle
étre distinguée de son cerveau et de son corps, ainsi que des événements psychiques
et/ou physiques interreliés, tout en admettant que son existence ne consiste en rien de
plus ? La seule réponse semble étre que I'élément résiduel est fictionnel. Si la personne
est en partie une fiction en plus d’étre un corps et un cerveau, alors elle se distingue de
ces composantes tout en n’étant rien d’autre sur le plan ontologique existentiel que I’en-
semble de ces composantes. Parfit n’emploie jamais I'adjectif « fictionnel » pour rendre
compte de la composante résiduelle qui distingue la personne de son existence ontologi-
quement réelle, mais il est difficile de caractériser autrement cet élément résiduel.

Il est amené a affirmer (e) parce que dans le cas de la téléportation complexe, on a af-
faire a une réplique qui est un corps, un cerveau et qui est en continuité psychologique
avec moi, mais qui n’est pas moi. Notre intuition nous pousse a dire que si j'étais placé
dans cette situation, j'affirmerais que ma réplique n’est pas moi. Mon autoreprésentation
résisterait a I'affirmation que ma réplique est moi. La personne est donc aussi en partie le
résultat d’'une autoreprésentation. Si la représentation que je me fais de moi-méme me
pousse a nier que ma réplique m’est identique, ce n’est pas a cause de mon rejet de la these
métaphysique de la bilocalisation. Apres tout, la Honda Civic et le Camembert existent en
plusieurs exemplaires différents et existent simultanément en différents endroits. Si on
refuse cette idée pour les personnes, c’est a cause du lien étroit qui existe entre le concept
de personne et celui d’ipséité, c’est-a-dire la conscience de mon unicité. Le rejet de la bi-
localisation pour les personnes s’explique par le fait que les personnes n’existent pas in-
dépendamment de la conscience qu’elles se font d’elles-mémes. Or, puisque cette auto-
représentation n’est rien d’autre au fond qu’une facon de parler, le sujet apparait dans le
contenu de cette auto-représentation comme une personne-fiction. Parfit semble recon-
naitre cela tout en précisant au fond que cette seule propension a réaliser une auto-attri-
bution devrait nous inciter a reconnaitre que l'identité personnelle n’est pas ce qu’il y a
d’important. L'important est ce qui existe réellement, a savoir la continuité psychologique.
La survie de ma réplique apres ma mort est ce qui se rapproche le plus de ma propre
survie.

Bien que l'existence d’'une personne consiste dans un corps, un cerveau, et des
croyances, désirs et intentions, '’énoncé que la personne a telle ou telle propriété n’est pas
identique a I'énoncé qu’'un corps, un cerveau, et des croyances, désirs et intentions inter-

reliés ont telle ou telle propriété. Ces deux énoncés ne disent pas la méme chose. Notre



concept de personne nous pousse a refuser de reconnaitre comme étant la méme per-
sonne une réplique qui serait pourtant en parfaite continuité psychologique avec nous. La
raison est que la notion de personne va de pair avec un mécanisme d’auto-attribution per-
mettant de mieux cibler ce que l'on est.

En méme temps, puisque I'élément résiduel ayant permis d’identifier cette différence
entre moi et ma réplique n’est pas une personne séparée ni le fait supplémentaire d'une
personne attachée a ses propriétés, on peut dire que ce qui importe vraiment est la conti-
nuité psychologique. Si je mourais dans dix minutes apres la téléportation complexe, ma
réplique assurerait pour ainsi dire I'essentiel de ma survie. Cela prouve que l'auto-attri-
bution du statut de personne n’est pas ce qui importe. La question serait certes tres diffé-
rente si je subsistais pendant une trentaine d’années apreés la téléportation, mais la raison
en est que ma réplique serait alors tres différente de moi et ne serait plus en continuité
psychologique avec moi.

La version du réductionnisme a laquelle Parfit souscrit est cette version qui tient
compte de notre concept actuel de personne (212) ; d’ou le réductionnisme constituviste.
La personne est constituée d'un corps, d'un cerveau, et des croyances, désirs et intentions
interreliés sans leur étre identique. Cette position est semblable a celle de Shoemaker,
tout en différant sur un point essentiel. Alors que Shoemaker considere la personne
comme un fait additionnel, Parfit considere que la référence a des personnes n’est qu’'une
facon de parler.

Admettre I'indétermination ontologique, c’est reconnaitre qu’en un certain sens, les
personnes n’existent pas. Si on n’a pas tout a fait tort d’affirmer qu’elles existent, c’est
parce que ce qui les constitue existe (la these (c) mentionnée plus haut). Mais la personne
est a distinguer de ce qui la constitue (la thése (e) mentionnée plus haut). Si les consti-
tuants des personnes existent bel et bien, les personnes elles-mémes n’existent pas. Si une
description totale de la réalité peut étre impersonnelle, c’est parce que les personnes
n’existent pas. Qu'il y ait une dimension fictionnelle dans notre concept de personne est
ce qui permettrait de le démontrer. Au cceur de la réflexion de Parfit, il y a cette idée que
'identité personnelle n’est pas ce qui importe. Si cela importe peu, c’est parce qu’au fond

les personnes n’existent pas.

4. La théorie reformulée

Nous avons jusqu’ici montré la cohérence des expériences de pensée proposées par Parfit
et explicité quel sens il fallait donner a sa posture réductionniste. Il faut maintenant s’at-
tarder aux changements majeurs survenus au sein de sa pensée. Ils affectent sa position

réductionniste et méme le statut et I'importance de ses expériences de pensée. Avant de



les considérer et pour mieux les comprendre, il convient de s’attarder a certaines objec-
tions formulées a I'endroit de sa théorie. Déja a I'époque de Reasons and Persons, Parfit
considérait le vieil argument du Bishop Butler selon lequel la personne ne peut étre ré-
duite a des expériences, parce que ces expériences présupposent elles-mémes I'existence
des personnes (219-223). Méme si Butler a écrit a une autre époque, la position qu’il dé-
fend revient a soutenir que I’'on ne peut affirmer la continuité psychologique sans présup-
poser l'identité personnelle. S’il a raison, Parfit a tort de prétendre étre en mesure de dé-
crire la continuité psychologique de fagcon impersonnelle.

Butler affirme que la conscience présuppose cette identité. L'idée est que I'on ne peut
se rappeler que de ses propres expériences. Comment cela affecte-t-il I'argument de Par-
fit 7 On se rappellera que ce dernier reconnait I'existence de connexions robustes entre
les événements mentaux d'un agent. Parmi celles-ci, il y a le fait de se rappeler de ses ex-
périences antérieures. Or, comment une telle mémoire s’articule-t-elle ? Je me rappelle
étre sorti hier, d’avoir pensé a telle ou telle chose, d’avoir voulu utiliser mon parapluie, et
d’avoir finalement oublié de I'apporter ? Dans ces souvenirs successifs, une référence a la
premiere personne apparait. Il s’agit d'une présupposition qui fait intervenir ce que la
base de réduction cherche a éviter de faire intervenir. Autrement dit, si I'objection de Bu-
tler pouvait étre transposée dans le contexte de la discussion de la théorie de Parfit, cela
voudrait dire que ce dernier se trompe en prétendant étre capable de faire une descrip-
tion impersonnelle fondée sur la continuité psychologique.

Pour répondre a cette objection, Parfit a tout d’abord soutenu que I'on peut en principe
se rappeler les états mentaux et les expériences d'un autre. Dans la mémoire que nous
avons de nos expériences, il faut donc distinguer ce qui impliquerait une référence a soi
et ce qui constitue 'expérience en tant que telle. Dans les faits, nous n’avons pas des ex-
périences de mémoire des expériences d’autrui. Mais il est techniquement envisageable
que des neuro-chirurgiens soient un jour en mesure d'implanter des expériences de mé-
moire de X dans le cerveau de Y. On décrit habituellement avec raison les expériences dont
on se rappelle comme nos expériences. Mais puisqu’il est au moins en principe possible
d’imaginer le transfert d'un souvenir dans la téte d’'une autre personne, celle-ci serait dans
ce cas en mesure de se rappeler ce qu'une autre a vécu. Cela veut dire qu’il n’est pas mé-
taphysiquement nécessaire de décrire nos souvenirs comme des souvenirs portant sur
nos expériences. Sans s’objecter a des expressions comme « se rappeler ses propres ex-
périences », Parfit propose de construire une notion, celle de la quasi-mémoire. Qu’est-ce
que la quasi-mémoire ? Il y a trois composantes a mentionner :

-Je crois qu’une expérience a eu lieu.

-Quelqu’un a eu cette expérience.



-Ma mémoire est causalement dépendante (et de la bonne maniére) de cette expérience
(220).

Des lors que je crois qu'une expérience a bel et bien eu lieu, que quelqu’un a eu cette
expérience et que ma mémoire est causalement dépendante de cette expérience, alors j’ai
une expérience de quasi-mémoire. Ici, on a expulsé du contenu de la mémoire toute pré-
sence d’éléments faisant référence a ma personne. Selon Parfit, mes propres souvenirs
forment une instance particuliére d’expériences de quasi-mémoire. Il s’agit du cas parti-
culier dans lequel ce quelqu’un n'est nul autre que moi-méme. Le lien avec |'existence de
ma personne est toutefois contingent. La méme expérience aurait pu étre celle d'un autre.

Selon Parfit, la mémoire présuppose l'identité personnelle seulement parce que nous
faisons usage de notre concept de mémoire. Notre concept de mémoire fait intervenir en
plus de la quasi-mémoire une croyance a I'effet que ces souvenirs sont nos propres expé-
riences. Toutefois, il s’agit d’'une croyance séparée :

« Puisque nous n’avons pas de quasi-souvenirs au sujet des expériences pas-
sées des autres, nos souvenirs apparents ne font pas que se présenter a la pre-
miere personne. IlIs sont accompagnés d'une croyance supposant que s’ils ne
sont pas illusoires, ils sont au sujet de nos propres expériences. Toutefois, en
ce qui a trait aux souvenirs d’expériences, il s’agit d’'une croyance déta-

chable.?» (222)

Le concept de mémoire que Parfit propose renvoie dans la réalité a rien d’autre que de la
quasi-mémoire. Nous projetons en plus une auto-représentation de nous-mémes sur des
faits de quasi-mémoire.

Le fait que notre mémoire présuppose l'identité est-il un indice que quelque chose ne
tourne pas rond dans la théorie de Parfit ? Sa réponse est que le discours de I'auto-attri-
bution fait intervenir tout au plus notre concept de personne, telle que celui-ci s’articule
dans une auto-représentation qui n’est qu'une fagon de parler, et cela ne veut donc pas
dire que I'on présuppose une personne réelle. Les expériences de mémoire présupposent
en effet la présence d’'une personne, mais il s’agit d'une personne-fiction, projetée sous la
forme d'une croyance autoreprésentationnelle portant sur des expériences de quasi-mé-
moire. Si elles ne font pas intervenir une référence a une personne réelle, ce n’est pas

seulement parce qu'il est en principe possible d’avoir des expériences de quasi-mémoire.

9« Because we do not have quasi-memories of other people’s past experiences, our apparent memories do not
merely come to us in the first-person mode. They come with a belief that, unless they are delusions, they
are about our own experiences. But, in the case of experience-memories, this is a separable belief. »



C’est d’abord et avant tout parce que la croyance réflexive est détachable et prend la forme
d’une projection sur une réalité qui, elle, ne fait intervenir que de la quasi-mémaoire.

L’identité personnelle réelle reposerait en partie sur des chaines superposées d’en-
sembles de connexions directes robustes de quasi-mémoire. Deux ensembles A et B de
souvenirs entralnent une connexité robuste si les connexions directes de quasi-mémoire
entre A et B sont en nombre suffisant. Il faut pour cela qu’au moins la moitié des expé-
riences de quasi-mémoire de B soient connectées a des expériences vécues en A. Des
chalnes d’ensembles de connexions directes assurent la continuité de la quasi-mémoire.
Ce concept de quasi-mémoire ne présupposerait donc pas lI'identité personnelle. Ou plus
exactement, une expérience mémorielle inclurait la quasi-mémoire ainsi qu'une auto-re-
présentation de soi comme sujet-fiction. La quasi-mémoire serait alors la seule chose qui
existe réellement dans toute expérience de mémoire.

La question est cependant loin d’étre résolue. Dans une recension de Reasons and Per-
sons, Sydney Shoemaker, qui défend lui aussi un critére d’identité néo-lockéen, prend
parti en faveur d'une position semblable a celle que nous venons de décrire au sujet du
Bishop Butler19. Selon ce point de vue, la personne consiste dans une continuité psycho-
logique fondée sur la superposition d’ensembles de connexions directes, mais on doit faire
intervenir des expériences congues comme des « experiencings », c’est-a-dire des objets
qui requierent la présence d'un propriétaire. Les expériences sont des « experiencings »
qui ont un caractere adjectival supposant donc un terme qu’elles modifient, et donc un
sujet d’expérience (Shoemaker, 447).

Il affirme sa préférence pour une conception qui explique I'unité de nos expériences en
invoquant un seul et méme propriétaire, a savoir les personnes congues comme étant at-
tachées a ces expériences. Il s’agit d'une conception qui rejette I'idée des personnes
comme entités séparées, mais qui suppose néanmoins que 'existence des personnes est
un fait supplémentaire, ajouté aux faits concernant ses éléments constitutifs. Cette per-
sonne semble étre le systéme comprenant comme éléments le cerveau, le corps, et des
états physiques. Les éléments constituant la personne sont organisés en un systeme fonc-
tionnel. Tel est le fait supplémentaire qu’est la personne. Cette derniére est le systeme
constitué d’un corps, d'un cerveau et d’évenements mentaux et ou physiques interreliés.
Nous sommes toujours en présence d'une position réductionniste qui est constituviste,

mais la personne est considérée comme identique a ce systeme fonctionnel :

10Shoemaker S., «Critical Notice of Reasons and Persons», Mind, 94: 1985, 443-453; reproduit sous le titre « Parfit
on Identity », dans Jonathan Dancy (dir), Reading Parfit, Oxford, Basil Blackwell, 1997, p.135-148.



« Si une sorte d’explication causale ou fonctionnelle du mental est correcte, ce
qui constitue un évenement ou un état mental donné comme étant d'un type
mental particulier (par exemple une expérience ou une croyance ayant un cer-
tain contenu) est le lien qu'il entretient avec un systeme plus large dans lequel
il peut jouer un certain «role causal» fonctionnel. Et I'existence d'un tel sys-
téme sera exactement ce que Parfit considere comme constituant 1'existence

d'une personne!l. » (Shoemaker, 446)

La personne, comprise comme systeme, est le fait supplémentaire attaché aux consti-
tuants. De cette fagon, Shoemaker peut rendre compte des conditions objectives de vérité
des énoncés psychologiques a la premiére personne. Ces énoncés ne sont pas seulement
‘projetés’ sur le réel, car ils décrivent des états de fait objectifs. Ce ne sont pas seulement
des facons de parler. Toutefois, ces conditions de vérité ne nous contraignent pas a ad-
mettre des personnes séparées ou une notion de personne qui soit conceptuellement ou
ontologiquement irréductible. Les énoncés de la forme « Je pense (crois, désire, veux, etc.)
ceci ou cela » affirment 'existence d’un systéme comprenant tel ou tel état psychologique
de pensée (croyance, désir, volonté, etc.).

A cela, Parfit peut bien entendu répondre que la réduction ontologique des personnes,
désormais considérées comme identiques a des systemes, ne change pas la donne, car elle
engendre les mémes résultats dans une situation de téléportation complexe. Dans une
telle situation, on aurait affaire a deux systemes indiscernables réalisés dans des cer-
veaux, des corps et des évenements mentaux et physiques indiscernables, et pourtant
nous ne dirions pas que ce sont deux exemplaires de la méme personne. La position de
Shoemaker va a I'’encontre des intuitions profondes qui nous sont révélées par la seconde
expérience de pensée.

Cependant, comme nous allons le voir, Shoemaker va formuler une seconde critique
qui vise justement a neutraliser I'impact de ces expériences de pensée. Il récuse un traite-
ment de l'identité personnelle fondé sur ce qui est logiquement possible et qui semble
étre parfois impliqué dans ce genre d’expérience de pensée. Il entend pour sa part se gar-
der de discuter de ce qui est logiquement possible ou impossible. Son réductionnisme est

un réductionnisme faible, s’appuyant tout au plus sur la nécessité métaphysique, et non

11« If any sort of causal or functional account of the mental is correct, what constitutes a given mental state or
event as being of a particular mental kind (for example an experience or belief having a certain content) is
its being so related to a larger system to which it belongs as to be apt to play a certain 'causal role' in the
workings of that system, and the existence of such a system will be just what Parfit regards as constituting
the existence of a person. »



un réductionnisme s’appuyant sur la nécessité logique. Les expériences de pensée de Par-
fit nous placent souvent en face de situations purement imaginaires et, lorsqu’elles sont
interprétées de cette facon, elles n’ont guere d’utilité. Pire, elles privent d'une vision plus
juste et plus scientifique de I'identité personnelle.

Avant d’examiner plus avant ce second probléme, on peut examiner la réponse que
Parfit donne a la premiere critique. Dans un article daté de 1999, Parfit offre une réponse
nuancée a I'argumentaire déployé par Shoemaker!?. Tout en continuant de défendre le
réductionnisme constitutiviste, il renonce tout d’abord a I'une des deux theses qui carac-
térisaient a ses yeux ensemble ce type de réductionnisme, a savoir la possibilité de pro-
duire une description impersonnelle qui serait en méme temps exhaustive de la réalité. Il
soutient maintenant que la référence a des personnes fait partie de notre scheme concep-
tuel. Toute description du monde devra inclure des énoncés faisant référence a des per-
sonnes et affirmant leur existence. Cela donne en partie raison a Shoemaker. Dans cette
nouvelle version, les deux auteurs admettent le réductionnisme constitutiviste. Les deux
admettent que nous sommes distincts de nos cerveaux et de nos corps, sans toutefois étre
des entités séparées (Parfit 1999, 218) Contrairement a Shoemaker cependant, il ne s’agit
pas d’une existence réelle. Parfit n’accepte pas de réduire les personnes a des systemes
fonctionnels. On se ferait une meilleure idée de la position adoptée si on la comparait a
celle qui est proposée par Daniel C Dennett. Ce dernier compare les personnes a des
centres de gravité en physiquel3. Il s’agit d’abstractions au sens d’entités fictionnelles qu'il
est cependant tres utile de postuler, ne serait-ce que pour étre en mesure d’attribuer une
responsabilité morale aux agents qui performent certaines actions et posent certains
gestes. Les personnes sont en quelque sorte les centres de gravité de la trame narrative
que les organismes humains tissent. Or, les étres humains tissent tout au long de leurs
vies plusieurs trames narratives distinctes. Dans I'exemple de I'Aristocrate russe discuté
par Parfit (327), on est incité a admettre qu'un étre humain est susceptible de modifier
tout au long de sa vie ses croyances, valeurs et finalités. Il faut admettre un parcours dans
lequel défilent en lui plusieurs personnes. Or, la présence de plusieurs personnes au sein
d’un seul étre humain contribue a accroitre la conviction que celles-ci sont en fait de pures
fictions.

Parfit ne renonce donc pas a son idée que les personnes distinctes de ce qui les consti-

tuent ne sont que des « fagons de parler » (223), mais il admet que le concept de personne

12 Parfit D., « Experiences, Subjects, and Conceptual Schemes », Philosophical Topics, 26, 1999, p. 217-70.

13 Dennett D., « Why everyone is a novelist », Times Literary Supplement, 4459 (Sept.16-22, 1988): 1016, 1028-
29; reproduit sous le titre « The Self as the Center of Narrative Gravity », dans F. Kessel, P. Cole, and D. John-
son (dir), Self and Consciousness : Multiple Perspectives. Hillsdale, NJ, Erlbaum, 1992.



fait irrémédiablement partie de notre scheme conceptuel. Désormais, les énoncés « Les
personnes existent », « Les personnes ont des cerveaux », « Les personnes ont des corps »,
etc. doivent figurer dans notre description du monde. Nous ne pouvons donc plus faire
une description impersonnelle de la réalité. Il soutient toutefois que cela dépend de notre
schéme conceptuel et qu'il existe un monde possible dans lequel la personne ne fait pas
partie de notre schéme conceptuel. En somme, méme si Parfit accuse le coup et retient
quelque chose des critiques formulées par Shoemaker, sa réponse ne saurait satisfaire ce
dernier. Parfit admet certes qu’'une description exhaustive de la réalité doit désormais
faire référence a des personnes, ce qui l'oblige a renoncer a son type initial de réduction-
nisme, mais leur statut d’entités partiellement fictionnelles n’est pas remis en cause. A
I'opposé de ce point de vue, Shoemaker semble réduire la personne a un systeme fonc-
tionnel. Pour ce dernier aussi, la personne est distincte de ce qui la constitue. Elle n’est
pas identique a un ensemble particulier d’états du cerveau, mais elle est identique aux
réalisations multiples d'un méme ensemble fonctionnel.

Le différend initial entre les deux philosophes ne s’arréte pas la. Venons-en donc au
deuxiéme probléme évoqué plus haut. Shoemaker récuse 'utilité d’expériences de pensée
purement imaginaires alors que Parfit en fait 'élément central de sa démonstration. Les
expériences de pensée ont pour but de faire échouer tous les criteres d’identité proposés,
ce qui permet ensuite a Parfit de montrer que I'identité personnelle n’a pas d’'importance.
Pour Shoemaker, les expériences de pensée initiales de Parfit, interprétées comme de
simples explorations de I'espace logique, n’ont rien a voir avec ce qui est prescrit par le
réalisme scientifique.

L’auteur de Reasons and Persons est jusqu’a un certain point sensible a cette critique.
Pour bien comprendre sa nouvelle position, il convient de prendre connaissance du nou-
veau critere d’'identité qu'’il propose. Il retient toujours la continuité psychologique, mais
il ajoute que, pour étre la méme personne, il faut aussi préserver au moins un hémisphere
du cerveau. L’identité personnelle est assurée par la continuité psychologique et la conti-
nuité d’'une portion significative du cerveaul. C’est le critére psychologique ayant sa base
dans le cerveau (brain based psychological criterion) discuté dans la section 3 de Parfit
(1995). Cela correspond aussi au critére psychologique étroit (Narrow Psychological cri-
terion) de Reasons and Persons qui requiert le maintien de suffisamment de cerveau en
plus de la continuité psychologique (208).

Ce nouveau critére entraine des changements d’'importance. Tout d’abord, il ne permet

plus I'expérience de pensée de la téléportation qui supposait une discontinuité spatio-

14« The Unimportance of Identity », dans Henry Harris (dir), Identity, Oxford, University Press, 1995.



temporelle de I'identité. Désormais, puisque I'agent doit disposer d’'une partie importante
de son cerveau pour continuer d’exister, il semble que 'identité personnelle doive aux
yeux de Parfit aller de pair avec la continuité spatio-temporelle. En vertu de ce nouveau
critere, une personne continue d’exister si et seulement si (a) une partie suffisante du cer-
veau continue d’exister et continue d’étre le cerveau d'un étre vivant, (b) s’il y a une con-
tinuité psychologique, (c) si cette continuité est assurée par une cause normale (le cer-
veau) et (d) il n’existe pas une personne différente qui est en continuité psychologique
avec elle (208).

Un autre changement important doit étre remarqué. Puisque les seules causes accep-
tables sont les causes normales, la continuité repose sur les liens causaux survenant au
sein du cerveau et non plus nécessairement sur le maintien des mémes croyances, valeurs,
désirs, intentions et finalités. Le maintien d'un méme ensemble de croyances, valeurs et
plans n’est donc pas essentiel au maintien de I'identité personnelle. En vertu du nouveau
critére adopté qui coincide parfaitement avec le critére de continuité psychologique étroit
discuté dans Reasons and Persons, rien ne semble interdire au départ un changement ra-
dical, comme une conversion religieuse, par exemple. (207) Les connexions psycholo-
giques peuvent dans ce cas exister, méme si notre ensemble ancien de croyances, valeurs
et finalités nous semble désormais insatisfaisant. Puisque la conversion consiste a vouloir
s’en distancier, on peut dire que I'ancien ensemble joue un certain role causal dans I'ap-
parition du nouvel ensemble. Dans le cas d’'une conversion radicale, en effet, si la mémoire
perdure et que I'ensemble ancien de croyances, valeurs et finalités sert de repoussoir a
I'individu par rapport a un ensemble nouveau, il y a bel et bien des connexions directes
entre les ensembles. A 'opposé, chez 'amnésique radical pour qui le probléme aurait eu
un impact négatif sur les autres types de connexions directes, chez le schizophréne ainsi
que chez les personnes souffrant du syndrome de personnalités multiples, les connexions
directes disparaissent presque totalement.

On vient de voir que Parfit a fait quelques pas dans la direction des positions adoptées
par Shoemaker. Il admet que la référence a des personnes fait partie de notre schéeme
conceptuel. Il propose un critere d’identité révisé qui renoue avec la continuité spatio-
temporelle et qui fait reposer la continuité sur les causes normales. A partir de cette ver-
sion révisée, il est cependant aussi possible d'imaginer une reformulation de ses expé-
riences de pensée qui s’éloigne sensiblement de la pure science-fiction. Au lieu d’envisa-
ger les mondes possibles et les alternatives disponibles dans I'espace logique, Parfit con-
sidere des éventualités scientifiquement envisageables et donc, des alternatives épisté-

miques qui sont davantage ancrées dans la pratique de la science réelle. Toutefois, ces



expériences de pensée vont permettre a Parfit de revenir a la charge et de défendre a nou-
veau l'indétermination de I'identité personnelle.

Selon Shoemaker, il est incohérent de prétendre qu’il y a dans le monde deux sortes
d’entités : des choses dont I'identité est indéterminée et des choses dont I'identité est dé-
terminée. (1451) L’indétermination de l'identité est peut-étre seulement un phénomene
sémantique et non métaphysique. (1450) Il n’y aurait donc pas d’indétermination ontolo-
gique de l'identité. Pour créer des zones grises comme a mi-chemin dans le spectre com-
biné, il faut admettre des changements progressifs dans les états mentaux des agents, ce
qui suppose une conception atomiste ou molécularistes des états mentaux. Or, Shoemaker
endosse une conception holiste qui n’autorise pas des changements progressifs venant
modifier par couches successives les ensembles d’états mentaux. Un systéme compris de
facon holiste releve du tout ou rien (all or nothing). S’agissant de la matiere grise, il n’y a
pas, selon lui, de zone grise.

Qu’a cela ne tienne, Parfit est en mesure de provoquer le méme genre de remise en
question en faveur de l'indétermination de l'identité. Et qui plus est, il peut y parvenir
avec des expériences de pensée ne relevant plus de la pure science-fiction. Considérons le
clone d'un étre humain ou un jumeau identique. Le clonage est une possibilité physique
bien plus réelle que la téléportation, mais il n’est méme pas nécessaire de mobiliser cette
idée. On peut se contenter d’'imaginer le cas de jumeaux identiques ayant tous les deux été
victimes d'un accident. Supposons donc que 'un des deux jumeaux (nommons le A) soit
devenu paraplégique et que, 'autre jumeau (nommons le B) subit une mort cérébrale,
méme si ses organes vitaux sont maintenus en vie. Il faut ensuite postuler la possibilité
d’exécuter une transplantation d’au moins un hémisphére du cerveau de A dans la boite
cranienne de B apres que I'on ait extrait le cerveau de B. Ce genre d’opération n’est pas
encore réalisable mais il n’est pas impossible de I'envisager comme éventuellement pos-
sible. Apres tout, le neurochirurgien italien Sergio Canavero a déja considéré la possibilité
de réaliser une telle opération en Chine en 2017 sur Valeri Spiridonov, un individu russe
qui était paraplégique’>.

Supposons donc qu'une opération de ce genre puisse étre réalisée. ]’évacue ici pour les
fins de la discussion les enjeux éthiques qu’une telle opération souléve. On suppose que
la continuité psychologique de A sera assurée, parce qu’'une bonne partie du cerveau de A
sera maintenue et que la transplantation a lieu dans le corps d’un clone ou d’'un jumeau

identique. Pour Parfit, la personne qui se réveille au terme de I'opération est bel et bien A.

15http: //www.lepoint.fr/editos-du-point/anne-jeanblanc/la-premiere-greffe-totale-de-tete-pour-bientot-23-
11-2017-2174616 57.php. Consulté le 28 juin 2018.




Aux yeux de ceux qui défendent un critere de continuité physique, A serait mort, puisque
I'essentiel de son corps est mis de coté, mais pour le défenseur du critere psychologique
amendsé, il est clair que A est bel et bien vivant dans ce nouveau corps. On peut d’autant
plus l'affirmer que, contrairement a la téléportation, la continuité spatio-temporelle est
de cette maniere elle aussi assurée. Ce nouveau critére s’appuie sur la continuité psycho-
logique, ainsi que sur le maintien d’au moins la moitié du méme cerveau, au sein d’'un
corps génétiquement identique et respectant la continuité spatio-temporelle. Si a
I'époque, le cerveau reconstitué a partir d'un nouveau matériau pouvait constituer une
bonne sorte de cause, les bonnes causes ne sont cette fois-ci rien d’autre que celles qui
sont engendrées par le méme cerveau.

Considérons maintenant la possibilité que I'on produise deux clones de A, a savoir B et
C, ou que A ait B et C comme jumeaux identiques. Imaginons ensuite que lors de l'incident,
B et C subissent tous les deux une mort cérébrale. Imaginons enfin que I'un des deux hé-
mispheéres de A soit transplanté dans la boite cranienne de B et que I'autre hémisphere
soit transplanté dans la boite cranienne de C. Comment devons-nous évaluer la situation ?
Est-ce que, suite a la double opération, A se réveille dans le corps de B ou dans le corps de
C? Il semble problématique d’affirmer que A se réveille seulement dans I'un des deux
corps, mais il semble tout autant impossible de supposer que A survit dans les deux corps
et que les organismes humains vivants soient deux exemplaires de A. Manifestement, cha-
cun dirait de I'autre qu’il n’est pas lui. Si on faisait subir a B une épreuve physiquement
douloureuse, C ne ressentirait rien et vice-versa.

Pour certains, cette seconde expérience de pensée, qui met en jeu une double trans-
plantation, annule ni plus ou moins la plausibilité du critere de continuité psychologique
dans sa version nouvelle et il faut alors se mettre a la recherche d’'un meilleur critére
d’identité personnelle. Au contraire, pour Parfit, la double transplantation montre que
I'identité personnelle n’a pas d'importance.

On comprendra ainsi comment Parfit réagit a la critique de Shoemaker au sujet de la
valeur des expériences de pensée imaginaires qu'’il avait initialement concues. Les nou-
velles expériences de pensée permettent de montrer que la réflexion métaphysique ini-
tiale de Parfit était valable. Dans la nouvelle version proposée, les hypotheses postulées
sont beaucoup moins extravagantes, mais elles vont dans le méme sens que les expé-
riences initiales. Parfit ne s’appuie plus sur des mondes possibles relevant de la pure ima-
gination. Il ne mobilise méme pas des mondes possibles physiquement accessibles, c’est-
a-dire sur des mondes possibles tres différents du nétre mais qui obéissent aux mémes

lois physiques. Il prend appui seulement sur des alternatives épistémiques cliniquement



envisageables. Toutefois, puisque les nouvelles expériences corroborent les conclusions

des anciennes expériences, elles permettent du méme coup d’en justifier la pertinence.

5. Conclusion : la personne comme artefact culturel

Parfit s’intéresse au critére d’identité personnelle parce qu’il veut en arriver a montrer
que la continuité psychologique est ce qui importe. Ce qui compte vraiment dans l'identité
personnelle, c’est la continuité psychologique et non 'ipséité, a savoir I'expérience de son
unicité. Il ne faut pas perdre de vue que, pour Parfit, s’il y a ce qui assure l'identité au
travers du temps, il y a aussi ce qui importe dans l'identité. S'il s’est intéressé a I'identité
personnelle, c’est d’abord et avant tout pour identifier ce qui a ses yeux est important. Or,
ce qui est important au travers du temps peut ne pas concorder avec ce qui assure la con-
tinuité de I'identité personnelle. S’agissant de déterminer ce qui importe le plus, il se pour-
rait bien que cela soit le maintien des mémes croyances, valeurs et finalités. On sait trés
bien que dans la téléportation complexe ou dans la transplantation dans des cranes diffé-
rents de nos deux hémispheres, I'identité personnelle ne coincide plus avec la continuité
psychologique. Parfit n’en conclut pas qu'’il faille renoncer a I'importance accordée a la
continuité psychologique, bien au contraire. Il faut plutét accorder peu d’'importance a
I'identité personnelle. Si a un certain niveau, I'identité personnelle importe du point de
vue de I'éthique, de I'altruisme et de la mort, a un niveau plus profond encore, la chose la
plus importante est la poursuite de certaines croyances, valeurs et finalités qui peuvent
survivre a notre propre mort.

Parfit ne veut pas seulement épingler ce qui importe dans I'identité des personnes. Il
veut également montrer que l'identité des personnes est indéterminée. Il y a des cas ou
on ne peut répondre par oui ou par non a la question de savoir si tel individu est la méme
personne. Il y a méme des cas ou I'on ne peut répondre par oui ou par non a la question
de savoir si telle ou telle personne est sur le point de mourir. Ces questions sont parfois
vides de sens. Admettre I'indétermination, c’est reconnaitre que l'on est parfois dans I'im-
possibilité de répondre par oui ou par non a des questions comme « est-ce la méme per-
sonne ? ». Méme lorsqu’il y a une continuité psychologique, que le cerveau de la personne
est en partie maintenu en plus d’étre dans un corps génétiquement identique et qu'il y a

une continuité spatio-temporelle, I'identité peut étre indéterminée.



Que devons-nous penser de cette théorie ? Ainsi que Paul Ricceur I'a souligné, Parfit a
peut-étre une compréhension imparfaite de l'ipséité qui est, comme on vient de le souli-
gner, I'expérience de notre unicité!®. La faiblesse, principale ombre au tableau, concerne
le caractere fictionnel de I'identité ainsi comprise et qui n’est selon lui qu'une fagon de
parler. Parfit aurait dii s’interroger davantage sur cette « facon de parler » qui est la n6tre
lorsqu'’il est question de I'usage que nous faisons des énoncés psychologiques a la pre-
miere personne, surtout lorsqu'’il s’agit de décrire nos états intentionnels. Ces énoncés ne
servent pas seulement a rapporter la directionalité de certains états (le fait qu'ils ren-
voient a des objets ou états de chose qui peuvent ne pas exister). IIs n’ont pas non plus
pour seuls traits caractéristiques le fait d’échouer aux différents tests d’extensionnalité
(substitution des identiques, généralisation existentielle, vérifonctionalité). Ils traduisent
aussi une capacité réflexive qui est constitutive de toute expérience intentionnelle com-
plete. Et surtout, ils servent a exprimer I'autorité de la premiére personne. En effet, si je
crois intentionnellement que p, alors je sais que je crois que p. Du moins est-ce ainsi qu'il
faut comprendre une intentionnalité qui existe peut-étre a divers degrés dans la réalité
mais qui comporte la directionalité, I'intensionnalité, la réflexivité et I'autorité de la pre-
miere personne lorsque nous sommes parvenus aux degrés ultimes d'une expérience in-
tentionnelle pleine et entiére.

D’ou origine cette autorité de la premiere personne ? Doit-on invoquer un acces épis-
témique privilégié ? Une autre explication serait la suivante. Quand je crois, pense, juge,
désire intentionnellement que p, j’ai une propension a statuer que je crois, pense, juge et
désire que p. En tant qu’états intentionnels, la croyance, la pensée, le jugement ou le désir
que p sont des états qui sont pour ainsi dire sous mon controle. Pour le dire plus précisé-
ment, les états intentionnels vont de pair avec des dispositions a la performance d’actes
illocutoires déclaratifs a I'occasion desquels (i) j’exprime ma décision de croire, penser,
juger ou désirer que p, (ii) je présuppose une autorité particuliere que j'ai a cet égard et
(iii) j'implicite que ces états sont rendus vrais par le fait de mon énonciation et ce, a cause
de cette autorité que j'ai. Plusieurs états de croyance, pensée, jugement et désir sont in-
conscients, mais certains sont sous notre contréle. La classe des états mentaux relevant
du volontarisme doxastique n’est pas vide.

On a beaucoup trop négligé le fait que les énoncés psychologiques a la premiere per-

sonne pouvaient servir a la performance de différents types d’actes de langage. On peut

16 Ricceur P., Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990. Voir la Cinquiéme étude, L'identité personnelle et
I'identité narrative, et la Sixieme étude, Le soi et I'identité narrative.



s’en servir pour performer des actes illocutoires assertifs, mais on peut s’en servir égale-
ment pour performer des actes illocutoires expressifs et surtout, méme parfois, des actes
illocutoires déclaratifs. Or, les actes illocutoires déclaratifs rendent vrais des états de fait.
[ls instituent certains faits institutionnels.

On peut trouver inspiration aupres de Daniel C Dennett et de ses remarques natura-
listes sur I'origine des personnes pour faire la généalogie de cette propension a déclarer
tel ou tel état de fait. On peut remonter loin dans le temps pour en retracer les origines?”’.
Dennett s’interroge au fond sur le processus conduisant a I'affirmation de son identité. En
I'occurrence, cela semble s’inscrire dans le prolongement de I'évolution des especes qui
construisent leur propre niche écologique et tracent de cette maniére une frontiére entre
I'extérieur et I'intérieur. La toile d’araignée, la termitiere, la fourmiliere, le barrage cons-
truit par des castors en sont des exemples probants. L’institutionnalisation d’'une identité
narrative prenant la forme d’'une autobiographie n’est pas autre chose qu’une niche éco-
logique de ce genre. Il en va de la toile narrative comme de la toile d’araignée.

Certes, Dennett se méprend a son tour au sujet du statut ontologique de la personne en
la réduisant lui aussi a une entité fictionnelle. Il ne semble pas apercevoir que 'explication
généalogique qu'’il fournit permet de rendre compte d'un processus d’institutionnalisa-
tion. L’identité narrative ne saurait se réduire a un traitement de la personne comme
« centre de gravité » au sein d’'une trame narrative. La personne n’est pas que pure fiction
et la trame narrative n’est pas qu'une suite d’assertions qui ne seraient qu'une fagon de
parler lorsqu'’il est question du ‘je’, car la narration institue globalement un artefact cul-
turel réel. La narration met en place un dispositif qui statue autant sur ce que I'on veut
étre que sur ce que l'on croit étre. Une identité narrative mobilise une forme spécifique
de niche écologique qui est a la fois sociale, culturelle, symbolique et langagiere. Le sujet
reconstitué, que j’'ai discuté au chapitre 12 de mon ouvrage Pensée, langage et commu-
nauté, en 1993, est un sujet institué!8, Or, les institutions ne sont pas des fictions. L’argent,
le mariage, la citoyenneté, la nation!? et 'Etat sont des institutions bel et bien réelles. La

statue que le sculpteur crée a partir d'un morceau de glaise est peut-étre le résultat de son

17 Dennett D., Daniel « The Origins of Selves », Cogito, 3, 1989, 163-73. Reproduit dans D. Kolak et R. Martin,
(dir.), Self & Identity, Contemporary Philosophical Issues, Macmillan, 1991

18 Seymour M., Pensée, langage et communauté, Paris-Montréal, Vrin-Bellarmin, 1993.

19 Le méme enjeu existe au sujet de la nation que d’aucuns considérent trop souvent comme une entité fiction-
nelle en se fondant sur une interprétation superficielle de la théorie de Benedict Anderson développée dans
son livre L'imaginaire national, Editions de la Découverte, 2007. Contrairement 3 'opinion courante, Ander-
son ne traite pas la nation comme une fiction. Il s’agit plutét d’'un « artefact culturel ». Or, les artefacts cul-
turels existent bel et bien. Ce sont des biens institutionnels réels.



imagination. N’empéche, le résultat est un artefact culturel bel et bien réel. Les états in-
tentionnels qui nous habitent sont des états que I'on institue par le langage et sont en ce
sens eux-mémes des artefacts culturels bel et bien réels. La personne instituée n’est donc
pas qu'une facon de parler. Elle est un artefact culturel construit par nous. L’ipséité,
comme expérience de notre unicité, peut se vivre dans les oeuvres narratives que nous

créons et ce, méme si au départ, ce sont des ceuvres qui avaient seulement été imaginées.



