
L’IDENTITÉ PERSONNELLE N’EST PAS CE QUI IMPORTE 

Michel	Seymour	

Professeur	honoraire	

Département	de	philosophie	

Université	de	Montréal	

 

Nous	allons	dans	cet	article	prendre	comme	point	de	départ	les	expériences	de	pensée	

proposées	par	Derek	Parfit	au	sujet	de	 l’identité	personnelle,	 telles	que	discutées	dans	

Reasons	and	Persons1.	Nous	ferons	alors	quelques	remarques	visant	à	rendre	cohérents	

les	résultats	apparemment	contradictoires	de	ces	expériences.	Cette	réflexion	permettra	

ensuite	d’expliquer	la	sorte	de	réductionnisme	que	Parfit	cherche	à	défendre.	Nous	serons	

ainsi	en	meilleure	posture	pour	apprécier	la	cohérence	des	changements	opérés	au	sein	

des	différents	textes	tardifs	dans	lesquels	notre	auteur	discute	de	l’identité	personnelle.	

 

1. Les expériences de pensée initiales 

Parfit	commence	par	proposer	une	expérience	de	pensée	qui	s’appuie	sur	la	possibilité	

logique	d’une	téléportation.	Dans	le	premier	cas,	un	scanner	copie	exactement	tous	 les	

faits	de	mon	corps	et	de	mon	cerveau,	l’état	de	toutes	mes	cellules,	puis	détruit	ensuite	

mon	corps	et	mon	cerveau	(199).	L’information	qui	est	ainsi	obtenue	est	envoyée	à	la	vi-

tesse	de	la	lumière	en	quelques	minutes	jusqu’à	un	réplicateur	situé	sur	la	planète	Mars	

qui	va	se	charger	de	reconstituer	mon	corps	et	mon	cerveau	dans	ses	moindres	détails	à	

partir	du	scan	effectué,	mais	en	se	servant	d’autres	échantillons	d’un	matériau	biologique	

du	même	type.	D’un	point	de	vue	physiologique,	on	a	affaire	à	une	sorte	de	clonage	tandis	

que,	du	point	de	vue	psychologique,	la	continuité	est	parfaite.	Selon	Parfit,	j’ai	donc	été	

reconstitué	 par	 le	 réplicateur.	On	doit	 conclure	 que	 c’est	moi	 qui	 retrouve	 conscience	

quelques	 instants	plus	tard.	Telle	est	 la	première	expérience	de	pensée.	Elle	assure	du	

moins	en	apparence	le	maintien	de	mon	identité.	Et	puisque	ma	psychologie	est	la	même	

dans	un	corps	nouveau	du	même	type,	le	maintien	de	mon	identité	semble	être	assuré	par	

la	continuité	psychologique.	

Avant	de	considérer	la	seconde	expérience	de	pensée,	il	convient	de	faire	un	certain	

nombre	de	remarques.	Parfit	semble	présupposer	qu’il	existe	une	relation	de	covariance	

entre	les	états	du	cerveau	et	les	états	psychologiques	de	l’agent.	Il	semble	présupposer	

 
1Parfit	 D.,	Reasons	 and	 Persons,	 Oxford,	 Oxford	 University	 Press,	 1982.	 Voir	 en	 particulier	 les	 chapitres	10	

(«	What	We	Believe	Ourselves	to	Be	»)	et	11	(«	How	We	Are	not	What	We	Believe	»).	Les	références	à	cet	
ouvrage	ne	feront	intervenir	que	les	numéros	de	page.	



que	si	le	cerveau	d’un	agent	est	reconstitué	avec	les	mêmes	états	physiques,	l’agent	est	

alors	 également	 reconstitué	dans	 ses	 états	psychologiques.	On	ne	 voit	 pas	 en	 tout	 cas	

pourquoi	la	reconstitution	à	l’identique	de	mon	corps	et	de	mon	cerveau,	effectuée	par	le	

réplicateur,	à	partir	d’un	nouveau	matériau	biologique	devrait	déterminer	un	ensemble	

d’états	mentaux	qui	assurent	la	continuité	psychologique.	Même	si	rien	n’interdit	la	pos-

sibilité	que	mes	états	psychologiques	soient	réalisés	de	plusieurs	façons	différentes,	les	

états	de	mon	cerveau	semblent	déterminer	pour	leur	part	des	états	psychologiques	spé-

cifiques.	Il	semble	donc	que	Parfit	présuppose	une	relation	de	survenance	entre	les	états	

psychologiques	et	les	états	physiques	de	l’agent.	En	effet,	une	fois	que	le	corps	et	le	cer-

veau	sont	répliqués,	il	faut	que	les	états	mentaux	soient	les	mêmes	pour	qu’il	y	ait	conti-

nuité	psychologique.	Si	cela	est	assuré	par	une	reconfiguration	à	l’identique	des	états	phy-

siques	de	l’agent	il	faut	alors	présupposer	qu’il	existe	une	relation	de	survenance	(dépen-

dance)	du	psychique	sur	le	physique.	

Quoi	qu’il	en	soit,	si	survenance	il	y	a,	il	semble	qu’il	s’agit	seulement	d’une	relation	de	

survenance	faible,	c’est-à-dire	intramondaine.	Les	états	du	cerveau	peuvent	peut-être	en	

principe	 déterminer	 des	 états	 psychologiques	 différents	 dans	 différents	 mondes	 pos-

sibles,	mais	 ici	 on	présuppose	 seulement	de	manière	 contingente	que	 l’agent	 a	 tel	 en-

semble	 d’états	 psychologiques	 dès	 lors	 que	 son	 cerveau	 se	 trouve	 dans	 tel	 ensemble	

d’états	physiques	(neurophysiologiques).	Si	l’expérience	de	pensée	de	Parfit	permettait	

d’anticiper	par	l’intuition	une	réalité	susceptible	d’être	empiriquement	fondée,	il	faudrait	

donc	à	tout	le	moins	être	en	mesure	de	valider	éventuellement	l’existence	d’une	corréla-

tion	 statistique	 entre	 les	 propriétés	 physiques	 et	 les	 propriétés	 psychologiques	 d’un	

agent.	On	pourrait	alors	confirmer	qu’en	répliquant	 intégralement	ce	que	je	suis	sur	 le	

plan	physique,	on	reproduit	sur	Mars	une	personne	ayant	les	mêmes	états	psychologiques	

que	moi.	

Un	amendement	important	doit	toutefois	être	apporté	pour	s’accorder	en	principe	avec	

ceux	qui,	comme	Hilary	Putnam	ou	Tyler	Burge2,	admettraient	 l’anti-individualisme	en	

philosophie	de	l’esprit.	Selon	ce	point	de	vue,	les	contenus	d’états	mentaux	sont	détermi-

nés	en	partie	en	fonction	des	règles	linguistiques	conventionnelles	adoptées	par	la	com-

munauté.	On	peut	faire	varier	le	contenu	des	états	mentaux	en	fonction	de	changements	

dans	la	signification	linguistique	conventionnellement	admise	des	expressions	servant	à	

articuler	le	contenu	de	ces	états	mentaux,	et	on	peut	le	faire	sans	que	les	états	du	cerveau	

changent.	Ce	serait	une	façon	de	rejeter	la	survenance	métaphysique	des	états	mentaux	

 
2Putnam,	H.,	«The	Meaning	of	‘Meaning’»,	in	Language,	mind,	and	knowledge.	Minnesota	studies	in	the	philoso-

phy	of	science,	Volume	7,	1975,	p.	131-193;	Burge,	T.	“Individualism	and	the	Mental”,	in	P.A.	French	(Ed.),	
Midwest	Studies	in	Philosophy,	Vol.4,	Studies	in	Metaphysics,	1979,	73-121.	



sur	les	états	physiques.	Pour	préserver	la	survenance	et	rester	neutre	au	sujet	de	l’anti-

individualisme,	il	faut	proposer	l’amendement	suivant.	Les	états	mentaux	ne	préservent	

leur	identité	que	si	les	états	physiques	du	cerveau	sont	préservés	ET	que	le	contexte	so-

ciolinguistique	reste	le	même.	L’amendement	proposé	permet	alors	de	neutraliser	les	ob-

jections	visant	à	démontrer	que	la	reproduction	intégrale	des	états	neurophysiologiques	

d’un	agent	n’est	pas	en	soi	une	garantie	de	continuité	psychologique.	Pour	répondre	à	

cette	objection,	il	suffit	d’admettre	une	survenance	faible	et	de	préciser	que	l’environne-

ment	sociolinguistique	est	le	même	sur	la	planète	Mars.	On	peut	dire	métaphoriquement	

que	la	téléportation	est	une	forme	de	voyage	rapide.	En	fait,	personne	ne	peut	voyager	à	

la	vitesse	de	la	lumière.	Peu	importe	la	vitesse	à	laquelle	on	se	déplace,	notre	vitesse	doit	

toujours	être	inférieure	à	300	000	kilomètres	à	l’heure.	Il	est	difficile	de	prétendre	que	je	

me	suis	«	déplacé	»	d’un	endroit	à	un	autre	à	 la	vitesse	de	la	 lumière,	et	ce,	même	si	 le	

message	radio	a	été	envoyé	à	la	vitesse	de	la	lumière.	Quoi	qu’il	en	soit,	la	question	sui-

vante	se	pose	:	suis-je	la	même	personne	une	fois	que	le	scanner	m’a	reconstitué	intégra-

lement	sur	Mars	?	Dans	cette	situation,	je	me	retrouve	dans	les	mêmes	types	d’états	phy-

siques	et	psychologiques,	même	si	mon	corps	et	mon	cerveau	particuliers,	bien	que	du	

même	type,	ne	sont	plus	les	mêmes	à	cause	du	matériau	nouveau	utilisé.	Est-ce	encore	

moi	?	Parfit	estime	que	notre	intuition	nous	invite	à	répondre	par	l’affirmative.	Il	s’agit	ici	

d’une	téléportation	simple.	

Parfit	admet	à	l’époque	de	Reasons	and	Persons	la	possibilité	logique	et	physique	de	la	

téléportation	d’un	corps.	Il	s’agirait	seulement	d’une	impossibilité	technologique	actuelle.	

L’humanité	ne	sera	peut-être	jamais	capable	de	développer	une	technologie	lui	permet-

tant	de	réaliser	ce	genre	de	choses,	mais	ce	n’est	pas	physiquement	impossible.	Seuls	des	

facteurs	parfaitement	contingents	l’empêcheront	de	le	faire.	Parfit	admet	que	je	puisse	en	

principe	réapparaître	reconstitué	sur	Mars	par	un	réplicateur	après	que	l’on	m’ait	scanné	

et	que	l’on	m’ait	détruit.	Pour	arriver	à	ce	résultat,	il	n’est	pas	nécessaire	de	supposer	que	

je	voyage	à	la	vitesse	de	la	lumière.	Pour	éviter	cette	conséquence,	il	faut	renoncer	à	l’idée	

que	mon	identité	se	conforme	au	principe	de	la	continuité	spatio-temporelle.	Dans	la	té-

léportation,	mon	identité	subit	un	sort	semblable	à	celui	d’une	montre	que	l’on	aurait	tout	

d’abord	défait	en	de	multiples	pièces,	pour	la	reconstituer	ensuite	et	être	en	mesure	de	

dire	qu’il	s’agit	de	la	même	montre.	

Pour	Parfit,	ce	serait	toutefois	se	méprendre	sur	la	pertinence	des	expériences	de	pen-

sée	que	de	s’employer	à	les	critiquer	en	s’appuyant	sur	une	thèse	d’impossibilité	physique	

de	réaliser	une	téléportation	complète	du	corps	humain.	Il	est	vrai	que	dans	l’état	actuel	

de	la	science	on	peut	tout	au	plus	admettre	la	téléportation	quantique	de	particules	suba-

tomiques	à	1200	kilomètres	de	distance.	Même	s’il	s’avérait	que	la	téléportation	du	corps	



humain	entier	est	impossible,	la	situation	fictive	qu’elle	met	en	scène	permettrait	de	tester	

nos	intuitions	profondes	concernant	ce	qui	est	essentiel	dans	l’identité	personnelle.	Les	

expériences	de	pensée	servent	à	faire	ressortir	nos	intuitions	concernant	l’individuation	

des	personnes	dans	notre	monde.	Tel	est	l’usage	qu’on	peut	en	faire.	S’agissant	de	l’expé-

rience	de	pensée	postulant	une	téléportation	sur	la	planète	Mars,	elle	permet	de	mettre	

en	évidence	le	fait	que	l’essentiel	se	trouve	du	côté	de	la	continuité	psychologique.	

Considérons	toutefois	une	seconde	expérience	de	pensée.	Supposons	que,	plusieurs	an-

nées	plus	tard,	 le	procédé	de	téléportation	s’est	raffiné	puisque	le	scanner	ne	doit	plus	

nécessairement	détruire	le	cerveau	et	le	corps	de	l’individu	sur	Terre.	On	peut	le	repro-

duire	 grâce	 à	 un	 réplicateur	 sans	 détruire	 sur	 le	 champ	 l’original.	 Je	 pourrais	 donc	

quelques	minutes	plus	 tard	échanger	avec	ma	 réplique	 sur	un	écran	qui	 transmet	 son	

image	à	 la	vitesse	de	 la	 lumière	à	partir	de	Mars.	 Je	reçois	quelques	minutes	plus	 tard	

l’image	d’une	personne	qui	semble	m’être	en	tout	point	identique,	dans	la	mesure	où	elle	

est	en	continuité	psychologique	et	elle	possède	tous	mes	traits	physiques.	C’est	le	cas	de	

la	téléportation	complexe	(branch	line	case)	(200-201)	

.	Dans	le	cas	de	la	téléportation	complexe,	ma	vie	et	celle	de	ma	réplique	se	superposent	

l’espace	de	quelques	instants.	Toutefois,	selon	Parfit,	notre	intuition	serait	à	l’effet	de	dire	

que	ma	réplique	n’est	pas	moi.	Voilà	qui	donne	l’impression	que	la	théorie	initiale,	celle	

portant	sur	la	continuité	psychologique,	est	somme	toute	fausse.	Autrement,	il	faudrait	se	

demander	pourquoi	les	arguments	jugés	valables	dans	le	cas	de	la	téléportation	simple	

seraient	soudainement	 falsifiés	 lorsque	 la	 téléportation	est	complexe	?	Si	 l’essentiel	de	

l’identité	repose	sur	la	continuité	psychologique,	ne	faut-il	pas	conclure	que	je	suis	iden-

tique	à	cette	réplique,	à	tout	le	moins	au	moment	où	ma	réplique	vient	tout	juste	d’appa-

raître	pleinement	 reconstituée	 sur	 la	planète	Mars	?	Ne	 sommes-nous	pas	deux	exem-

plaires	d’une	seule	et	même	personne	?	Étant	donné	que,	dans	une	situation	de	téléporta-

tion	complexe,	notre	intuition	est	que	ma	réplique	n’est	pas	moi,	il	semble	qu’il	faille	re-

noncer	au	critère	d’identité	proposé	dans	la	téléportation	simple.	

Pour	bien	comprendre	ce	qui	se	passe,	il	faut	saisir	le	fait	que	Parfit	ne	cherche	pas	au	

fond	à	formuler	un	bon	critère	d’identité	personnelle.	Il	cherche	plutôt	à	nous	convaincre	

du	fait	que	l’identité	personnelle	n’est	pas	ce	qui	importe.	Il	faut	plutôt	comprendre	que,	

selon	Parfit,	la	continuité	psychologique	importe	plus	que	l’identité	personnelle.	Telle	est	

la	leçon	essentielle	à	retenir,	y	compris	au	sujet	de	la	téléportation	simple.	Si	dans	la	télé-

portation	simple	Parfit	donne	à	penser	que	je	suis	ma	réplique,	c’est	d’abord	et	avant	tout	

pour	montrer	que	la	continuité	psychologique	est	ce	qui	importe.	

Si	la	téléportation	simple	sert	à	mettre	en	évidence	l’importance	de	la	continuité	psy-

chologique,	la	téléportation	complexe	sert	à	souligner	le	fait	que	la	même	situation	peut	



se	produire	sans	que	l’identité	personnelle	ne	soit	maintenue.	Au	lieu	de	voir	dans	la	se-

conde	expérience	de	pensée	une	position	qui	contredit	bêtement	une	thèse	portant	sur	

l’identité	personnelle,	la	leçon	essentielle	est	de	mettre	l’accent	sur	la	continuité	psycho-

logique	pour	indiquer	que	c’est	cela	qui	importe.	Le	fait	que	dans	la	téléportation	com-

plexe	notre	intuition	nous	incite	à	dire	que	ma	réplique	n’est	pas	moi	ne	doit	donc	pas	être	

vu	seulement	comme	une	simple	réfutation	de	la	thèse	initiale,	mais	bien	comme	une	con-

firmation	que	l’essentiel	de	la	thèse	initiale	n’est	pas	le	maintien	de	l’identité	personnelle,	

mais	bien	le	maintien	de	la	continuité	psychologique.	Une	préoccupation	à	l’égard	de	ce	

qui	importe	vraiment	se	trouve	au	cœur	de	la	réflexion	parfitienne	sur	l’identité	person-

nelle.	

Supposons	que,	dans	le	cas	d’une	téléportation	complexe,	le	scanner	provoque	des	ef-

fets	secondaires	conduisant	à	la	mort	quelques	jours	plus	tard.	Même	si,	dans	ce	cas,	je	ne	

suis	pas	ma	réplique,	 la	vie	de	ma	réplique	est	ce	qui	se	rapproche	le	plus	de	la	survie	

ordinaire	de	ma	personne.	

On	peut	certes	interroger	avec	Kathleen	Wilkes3	et	d’autres	la	pertinence	des	avancées	

philosophiques	qui	exploitent	notre	imagination	et	qui	prennent	la	forme	d’expériences	

de	pensée	plus	ou	moins	fantaisistes,	mais	la	controverse	soulevée	par	Parfit	se	trouve	

ailleurs,	précisément	dans	l’articulation	entre	ce	que	nous	sommes	et	ce	qui	importe	dans	

ce	que	nous	sommes.	Après	tout,	ceux	qui	doutent	de	la	téléportation	peuvent	se	rabattre	

sur	le	clonage	qui	est	une	potentialité	technologique	bel	et	bien	réelle.	Nous	verrons	plus	

loin	 comment	 il	 est	possible	de	 concevoir	une	nouvelle	 expérience	de	pensée	 en	 s’ap-

puyant	sur	le	clonage	ou	sur	des	jumeaux	identiques.	

 

2. L’identité personnelle : en quoi consiste-t-elle ? 

Pour	interpréter	correctement	la	position	de	Parfit,	il	faut	tout	d’abord	l’appréhender	à	

partir	de	trois	réponses	à	des	questions	essentielles	et	incontournables.	Il	faut	en	premier	

lieu	se	demander	en	quoi	consiste	une	personne,	c’est-à-dire,	quelles	en	sont	les	compo-

santes	essentielles.	Ensuite,	il	faut	se	prononcer	sur	la	question	de	l’unicité	des	personnes.	

Qu’est-ce	qui	explique	 le	caractère	unique	de	chaque	personne	?	Quel	est	notre	critère	

d’identité	numérique	?	Enfin,	il	y	a	la	question	de	savoir	ce	qui	assure	le	maintien	de	l’iden-

tité	à	travers	le	temps.	C’est	ici	que	Parfit	développe	un	critère	de	continuité	psycholo-

gique	(202).	

 
3Wilkes	K.,	Real	People:	Personal	Identity	without	Thought	Experiments,	Oxford,	Clarendon	Press,	1988.	Je	re-

viens	plus	loin	sur	le	caractère	problématique	des	expériences	de	pensée	en	examinant	les	critiques	de	Syd-
ney	Shoemaker.	



La	première	question	soulève	le	problème	de	l’identité	qualitative	de	la	personne.	Pour	

Parfit,	la	réponse	est	:	un	corps,	un	cerveau	et	des	évènements	psychiques	et	physiques	

interreliés.	Plus	exactement,	il	faut	dire	que	c’est	l’existence	d’une	personne	qui	se	com-

pose	de	ces	différents	éléments.	

Avec	la	deuxième	question,	on	demande	à	quelles	conditions	x	est	identique	à	y,	et	c’est	

au	fond	le	critère	d’identité	numérique	qui	est	ici	en	cause.	On	pourrait	être	tenté	de	dire	

en	première	approximation	que	pour	Parfit	l’ensemble	de	ses	qualités	spécifiques	est	ce	

qui	rend	la	personne	unique.	En	l’occurrence,	c’est	au	niveau	de	ses	propriétés	psycholo-

giques	que	la	personne	est	unique.	Quiconque	partagerait	la	même	configuration	psycho-

logique	que	moi	serait	moi.	Toutefois,	ainsi	qu’on	l’a	déjà	indirectement	démontré	avec	la	

seconde	expérience	de	pensée,	Parfit	rejette	l’identité	des	indiscernables.	Même	s’il	est	

réductionniste,	il	ne	va	pas	jusqu’à	affirmer	que	si	un	individu	m’est	indiscernable,	alors	

il	est	moi,	et	ce,	même	si	je	suis	encore	en	vie.	Tout	être	humain	vivant	et	conscient	fait	

l’expérience	de	son	unicité.	C’est	ce	qui	explique	la	réticence	à	admettre	que	ma	réplique	

sur	Mars	est	Michel	Seymour.	Ma	réplique	sur	Mars	ou	mon	clone	dans	la	vraie	vie	ne	me	

sont	pas	identiques	même	s’ils	me	sont	indiscernables.	Comme	nous	le	verrons,	Parfit	sera	

plus	tard	amené	à	dire	que	même	si	les	personnes	n’existent	pas	comme	séparées	de	leurs	

propriétés,	la	distinction	entre	une	personne	et	l’ensemble	de	ses	propriétés	est	un	élé-

ment	essentiel	de	notre	schème	conceptuel.	

La	troisième	question	pose	le	problème	de	la	persistance.	Quand	on	sait	ce	qui	rend	

compte	de	l’identité,	on	sait	aussi	ce	qui	fait	que	la	personne	reste	la	même	à	travers	le	

temps.	Ce	sera	pour	Parfit	la	continuité	psychologique.	Plus	tard,	ce	critère	sera	amendé	

pour	inclure	aussi	le	maintien	d’une	partie	suffisante	du	cerveau.	

Il	y	a	plusieurs	critères	d’identité	à	travers	le	temps.	Pour	certains,	le	critère	de	la	con-

tinuité	spatio-temporelle	est	le	critère	déterminant.	Pour	parler	d’une	seule	et	même	per-

sonne,	il	faut	qu’un	espace-temps	continu	ait	été	occupé.	Ce	critère	peut	être	satisfait	par	

un	organisme	qui	est	tout	d’abord	un	œuf,	puis	une	chenille,	puis	une	chrysalide	et	enfin	

un	papillon.	Le	critère	ne	fonctionne	toutefois	pas	tout	 le	temps.	S’il	 fallait	absolument	

admettre	le	critère	de	la	continuité	spatio-temporelle	pour	tous	les	objets,	il	faudrait	alors	

conclure	qu’une	montre	qui	serait	défaite	en	pièces	et	qui	serait	ensuite	reconstituée	ne	

serait	pas	la	même	montre.	Notre	intuition	va	pourtant	dans	le	sens	contraire.	Il	semble	

donc	que	le	critère	de	la	continuité	spatio-temporelle	ne	s’applique	pas	aux	montres.	La	

question	se	pose	cependant	de	savoir	si	ce	critère	est	une	condition	nécessaire	de	l’iden-

tité	des	personnes	à	travers	le	temps.	Si	l’on	répondait	par	l’affirmative,	il	faudrait	rejeter	

l’idée	que	ma	réplique	sur	Mars	est	bel	et	bien	moi,	y	compris	dans	le	cas	d’une	téléporta-

tion	simple,	car	pendant	les	quelques	minutes	que	dure	le	processus	de	téléportation,	je	



suis	en	quelque	sorte	aux	abonnés	absents.	Nous	reviendrons	plus	tard	sur	le	thème	de	la	

continuité	spatio-temporelle	pour	les	personnes.	

Un	autre	critère	serait	que	 la	personne	n’est	rien	d’autre	qu’un	cerveau	et	un	corps	

particuliers.	Pour	que	la	personne	reste	la	même,	il	faudrait	que	son	cerveau	et	son	corps	

soient	préservés.	Il	s’agirait	ici	une	identité	entre	la	personne	et	les	choses	qui	la	consti-

tuent.	Le	critère	supposerait	que	la	personne	doit	avoir	nécessairement	le	même	cerveau	

et	le	même	corps	pour	rester	la	même.	Ainsi	que	nous	allons	le	voir,	Parfit	récuse	le	ré-

ductionnisme	de	l’identité.	

Considérons	maintenant	le	critère	physique	qui	est	une	version	sophistiquée	du	critère	

précédent	(203-204).	Pour	que	la	personne	soit	la	même,	il	faut	que	subsistent	suffisam-

ment	des	composantes	du	cerveau	et	du	corps	de	la	même	personne.	Une	personne	X	au	

temps	T1	est	la	même	personne	que	Y	au	Temps	T2	si	et	seulement	si	le	cerveau	et	le	corps	

de	X	ont	suffisamment	subsisté	et	peuvent	être	maintenant	localisés	chez	Y	et	personne	

d’autre	n’existe	qui	ait	aussi	suffisamment	du	cerveau	de	X.	L’identité	personnelle	dans	le	

temps	consisterait	dans	ces	faits	physiques4.	Parfit	a	aussi	récusé	ce	critère	à	l’époque	de	

Reasons	and	Persons.	Il	en	retiendra	plus	tard	certains	aspects	dans	la	version	amendée	

de	son	critère	d’identité.	Les	tenants	de	ce	troisième	critère	rejettent	l’idée	selon	laquelle	

le	résultat	de	la	téléportation	est	la	même	personne.	

Un	autre	critère,	ayant	 trait	à	 la	dimension	psychologique,	pourrait	être	mobilisé.	 Il	

s’agirait	de	postuler	une	substance	spirituelle,	ce	qui	aurait	pour	conséquence	de	traiter	

la	personne	comme	séparée	de	l’ensemble	de	ses	propriétés.	Parfit	rejette	cette	option	

cartésienne.	On	peut	même	dire	que	son	ouvrage	a	d’abord	et	avant	tout	comme	objectif	

de	nous	libérer	de	cette	façon	de	penser.	

On	peut	ensuite	mentionner	aussi	un	critère	psychologique,	celui	qui	est	associé	à	John	

Locke5.	Le	critère	de	Locke	est	fondé	sur	la	continuité	psychologique,	mais	il	repose	es-

sentiellement	sur	la	mémoire.	C’est	le	critère	en	vertu	duquel	il	est	supposé	que	l’unité	de	

la	personne	est	garantie	par	la	présence	d’une	mémoire	directe	de	l’ensemble	de	nos	ex-

périences.	Le	critère	de	Locke	est	très	certainement	faux,	car	je	suis	la	même	personne	

que	j’étais	à	3	ans,	mais	j’ai	très	peu	de	souvenirs	directs	de	mes	expériences	d’alors.	

Le	critère	de	Parfit	lui-même	peut	maintenant	être	introduit	(205-209).	La	personne	

apparaît	en	tant	que	phase	(phase	sortal)	dans	la	carrière	d’un	être	humain.	En	tant	que	

personnes,	nous	ne	sommes	pas	des	êtres	humains6.	La	personne	apparaît	après	que	l’être	

 
4Thomson	J.	J.,	«	People	and	their	bodies	»,	in	J.	Dancy	(dir),	Reading	Parfit,	Oxford,	Basil	Blackwell,	1997,	p.	202-

229.	
5Locke	J.,	An	Essay	Concerning	Human	Understanding,	New	York,	Dover	1959,	Livre	2,	Chapitre	27,	section	16.	
6Parfit,	D.	«	We	are	not	Human	Beings	»,	Philosophy,	vol.	87,	no.1,	2012,	p.	5-28.	



humain	soit	né	et	il	arrive	souvent	qu’elle	cesse	d’exister	même	si	l’être	humain	n’est	pas	

encore	cliniquement	mort.	Qu’est-ce	qui	ferait	qu’à	partir	d’un	certain	temps,	la	personne	

apparaît	dans	la	vie	d’un	être	humain	?	Comme	on	l’a	vu,	la	continuité	psychologique	est	

l’élément	central	avancé	par	Parfit.	Rappelons	que	l’intérêt	véritable	de	Parfit	pour	la	con-

tinuité	psychologique	est	à	mettre	en	relation	avec	ce	qui	à	ses	yeux	importe	vraiment.	

Toutefois,	au	départ,	il	le	présente	comme	ce	qui	se	trouve	au	centre	de	l’identité	person-

nelle.	

Le	critère	de	Parfit	suppose	l’existence	d’une	vie	mentale	consciente	dont	la	continuité	

est	assurée	par	un	éventail	de	facteurs	psychologiques	qui	vont	bien	au-delà	de	la	mé-

moire.	Supposons	quand	même	tout	d’abord	l’existence	de	connexions	mémorielles	di-

rectes	entre	des	ensembles	d’états	mentaux.	Il	peut	y	avoir	une	continuité	de	la	mémoire	

pourvu	qu’il	existe	une	chaîne	d’ensembles	d’états	mentaux	entre	lesquels	subsistent	des	

connexions	mémorielles	directes.	L’ensemble	des	évènements	et	états	mentaux	présents	

à	un	moment	donné	forme	une	classe	d’éléments	pouvant	être	majoritairement	en	con-

nexion	mémorielle	directe	avec	une	seconde	classe	d’éléments.	Si	à	son	tour	cette	seconde	

classe	entretient	un	même	type	de	relation	avec	une	troisième	classe	et	que	ce	genre	de	

connexion	remonte	dans	le	temps	jusqu’à	ma	tendre	enfance,	on	se	fait	alors	une	assez	

bonne	idée	de	la	continuité	psychologique	mémorielle.	Il	doit	cependant	y	avoir	d’autres	

faits	que	des	connexions	mémorielles	qui	lient	les	événements	mentaux	entre	eux.	Ici	Par-

fit	s’éloigne	de	la	tradition	inaugurée	par	Locke	tout	en	restant	à	la	recherche	d’un	critère	

fondé	sur	la	continuité	psychologique.	Selon	le	critère	psychologique,	les	amnésiques	peu-

vent	en	principe	être	la	même	personne	pourvu	que	la	continuité	psychologique	soit	pré-

servée	sous	d’autres	formes.	Cela	est	possible	pour	Parfit	parce	que	la	continuité	psycho-

logique	ne	dépend	pas	seulement	des	connexions	mémorielles.	Elle	dépend	également	du	

maintien	des	désirs,	intentions,	croyances,	valeurs,	finalités	et	projets.	Si	l’amnésique	perd	

non	seulement	contact	avec	le	passé,	mais	n’est	même	plus	mû	par	les	mêmes	croyances,	

les	mêmes	désirs,	les	mêmes	intentions	et	les	mêmes	projets,	il	ne	peut	plus	être	la	même	

personne.	

On	peut	parler	de	connexions	psychologiques	pour	décrire	l’ensemble	des	connexions	

pertinentes.	Et	on	peut	parler	de	continuité	psychologique	lorsqu’il	existe	des	chaînes	su-

perposées	 de	 connexité	 (connectedness)	 entre	 des	 ensembles	 formés	 de	 sensations,	

d’états,	d’actes	et	d’actions.	Pour	qu’il	y	ait	une	connexité	entre	les	événements	psychiques	

au	temps	t	et	les	événements	psychiques	au	temps	t’,	il	faut	qu’un	agent	ait	des	connexions	

directes	 (semblables	à	 celles	qui	existent	chez	un	agent	normal)	entre	 les	événements	

psychiques	qu’il	entretient	en	t	et	ceux	qu’il	entretient	en	t’.	Lorsqu’il	y	a	suffisamment	de	

connexions	directes,	la	connexité	est	robuste	(strong	connectedness).	



Les	évènements	mentaux	M	peuvent	être	en	connexité	robuste	avec	des	événements	

mentaux	M’	et	les	M’	en	connexité	robuste	avec	des	événements	mentaux	M’’	sans	que	les	

M	soient	en	connexité	robuste	avec	les	M’’.	La	connexité	n’est	donc	pas	une	relation	tran-

sitive.	Elle	n’est	donc	pas	à	elle	seule	un	critère	d’identité	personnelle	parce	que	cette	der-

nière	est	une	relation	transitive.	Si	A	est	la	même	personne	que	B	et	B	la	même	personne	

que	C,	alors	A	est	C.	Je	suis	identique	à	celui	que	j’ai	été	il	y	a	vingt	ans,	mais	je	n’ai	pas	

actuellement	de	connexité	robuste	avec	ce	que	j’ai	été	à	cette	époque.	Toutefois,	lorsqu’il	

y	a	une	superposition	d’ensembles	d’états	psychologiques	en	séquences	et	que	tous	les	

couples	d’ensembles	sont	liés	entre	eux	par	une	connexité	robuste,	il	y	a	une	continuité	

psychologique.	La	continuité	psychologique	ainsi	définie	est	ce	qui,	en	première	analyse,	

assure	 l’identité	d’une	personne	à	travers	 le	temps.	La	connexion	directe	peut	prendre	

différentes	 formes.	 Des	 relations	 peuvent	 exister	 entre	 les	 croyances,	 puis	 entre	 des	

croyances	et	des	intentions,	des	intentions	et	des	désirs,	entre	des	actions	et	des	inten-

tions,	des	actions	et	des	souvenirs,	des	actions	et	des	plans,	etc.	Ces	différents	types	de	

connexion	ponctuent	notre	vie	mentale.	

On	vient	de	voir	que	le	critère	psychologique	d’identité	personnelle	repose	sur	la	con-

tinuité	 psychologique	qui	 est	 comprise	 comme	 supposant	 des	 chaînes	 superposées	de	

connexité	robuste	entre	des	ensembles	d’états	mentaux.	Un	critère	prenant	la	forme	de	

conditions	nécessaires	et	suffisantes	semble	alors	pouvoir	être	formulé	:	X	est	la	même	

personne	que	Y	ssi	(i)	X	est	dans	une	relation	de	continuité	psychologique	avec	Y	(la	télé-

portation	simple	répond	à	ce	critère),	(ii)	cette	continuité	est	assurée	par	la	bonne	sorte	

de	cause	(cela	reste	à	préciser)	et	(iii)	il	n’existe	pas	deux	personnes	différentes	qui	sont	

dans	une	continuité	psychologique	avec	Y	(207)	(Ce	dernier	scénario	serait	celui	de	 la	

téléportation	complexe	qui,	comme	on	l’a	vu,	prendrait	autrement	en	défaut	le	critère	pro-

posé).	

La	condition	(ii)	fait	intervenir	le	concept	de	«	bonne	sorte	de	cause	».	La	bonne	sorte	

de	cause	peut	être	la	cause	normale,	habituelle.	Dans	ce	cas,	les	événements	mentaux	que	

j’ai	sont	dans	une	continuité	qui	en	même	temps	est	produite	(causée,	déterminée)	par	

mon	cerveau.	Mais	on	peut	admettre	aussi	des	causes	fiables	ou	n’importe	quelles	causes	

garantissant	aussi	la	même	continuité.	

Prenons	le	cas	de	la	mémoire	pour	illustrer	le	critère	qui	ferait	intervenir	un	concept	

de	bonne	sorte	de	cause	normale.	Je	crois	me	rappeler	avoir	eu	une	expérience.	J’ai	de	fait	

eu	cette	expérience	et	ma	mémoire	apparente	est	de	façon	normale	causalement	dépen-

dante	de	cette	expérience	passée.	Mais	parfois	on	se	rappelle	un	événement	que	 l’on	a	

vécu	parce	que	l’on	nous	l’a	raconté.	En	de	telles	circonstances,	on	se	rappelle	d’un	événe-

ment	qui	est	effectivement	survenu	mais	que	l’on	ne	se	remémore	pas	de	façon	normale.	



Voilà	un	premier	exemple	de	cause	anormale	ayant	produit	un	état	mental	de	souvenir.	

Pour	 Parfit,	 de	 tels	 exemples	 peuvent	malgré	 tout	 être	 considérés	 comme	 de	 bonnes	

sortes	de	cause.	Il	s’agit	de	sources	fiables.	Un	autre	exemple	peut	être	signalé	pour	illus-

trer	des	causes	anormales	qui	sont	malgré	tout	de	bonnes	sortes	de	causes.	Si	je	vois	grâce	

à	un	œil	artificiel,	je	vois	quand	même,	et	ce,	bien	que	la	cause	de	l’expérience	ne	soit	pas	

une	cause	normale.	Se	rappeler	de	mon	expérience	passée	suite	à	un	cas	de	téléportation	

serait	alors	un	autre	cas	de	cause	anormale.	La	cause	de	la	continuité	psychologique	entre	

moi	et	ma	réplique	n’est	pas	la	cause	normale	mais	c’est	une	cause	acceptable.	

Il	y	a	 les	causes	normales	et	 les	causes	anormales	mais	 fiables.	Puis	 il	y	a	n’importe	

quelles	autres	causes.	Parfit	estime	pouvoir	se	contenter	de	n’importe	quelles	causes	pour	

exposer	son	critère	d’identité	(208).	

Pour	que	la	personne	reste	la	même,	il	faut	qu’il	y	ait	continuité	psychologique.	Ce	n’est	

peut-être	pas	une	condition	suffisante,	mais	il	semble	bien	que	cela	soit	pour	Parfit	une	

condition	nécessaire.	Mais	puisque	les	connexions	qui	assurent	cette	continuité	ne	sont	

pas	des	relations	transitives,	la	question	se	pose	:	une	seule	et	même	personne	pourrait-

elle	vivre	des	changements	importants	dans	ses	croyances,	valeurs	et	plans	tout	en	restant	

la	même	?	Le	maintien	d’un	même	ensemble	de	croyances,	valeurs	et	plans	ne	serait	donc	

pas	essentiel	au	maintien	de	l’identité	personnelle	?	À	l’époque	de	Reasons	and	Persons,	

alors	que	n’importe	quelles	causes	sont	admises,	il	admet	une	version	supposant	une	large	

portée	au	critère	psychologique	de	continuité	(Wide	Psychological	Criterion).	Cela	s’op-

pose	au	critère	étroit	commandant	toujours	une	cause	normale	impliquant	donc	le	cer-

veau	(Narrow	Psychological	Criterion).	À	cette	époque,	la	continuité	psychologique	repose	

entièrement	 sur	 le	maintien	d’une	masse	 critique	des	mêmes	 croyances,	 désirs,	 inten-

tions,	buts,	projets	et	souvenirs.	Un	être	humain	amnésique	pourrait	alors	être	la	même	

personne	pourvu	que	l’essentiel	de	ces	autres	traits	psychologiques	demeure.	Il	faut	alors	

dire	que,	pour	Parfit,	lorsque	des	changements	draconiens	surviennent	et	que	la	majorité	

de	nos	traits	psychologiques	se	transforment,	on	a	affaire	à	un	seul	et	même	être	humain,	

mais	qui	se	transforme	en	diverses	personnes	(327-329).	

Ce	qui	assure	l’identité	à	travers	le	temps,	est-ce	le	fait	que	les	changements	soient	pro-

gressifs	?	Il	semble	bien	que	oui.	Certes,	rien	ne	semble	interdire	au	départ	un	changement	

relativement	rapide	et	radical,	comme	une	conversion	religieuse,	par	exemple.	Il	est	clair	

cependant	que	si	cela	se	produit,	le	même	être	humain	devient	une	autre	personne.	

Ceci	dit,	on	ne	peut,	selon	Parfit,	parvenir	à	formuler	de	manière	tranchée	un	critère	

d’identité	de	la	personne,	et	donc	à	préciser	une	fois	pour	toutes	ce	à	quoi	elle	est	iden-

tique.	Même	si	Parfit	cherche	à	formuler	un	critère	d’identité	personnelle	qui	met	d’abord	

et	avant	tout	en	scène	la	continuité	psychologique,	il	admet	pour	n’importe	quel	critère	



donné	qu’il	n’y	a	pas	de	réponse	tranchée	par	oui	ou	par	non	à	la	question	:	est-ce	la	même	

personne	?	Même	dans	le	cas	du	critère	psychologique,	il	y	a	de	l’indétermination	parce	

que	la	connexité	suppose	qu’il	y	ait	suffisamment	de	connexions	directes.	Le	terme	«	suf-

fisamment	»	a	une	application	floue	dans	le	cas	qui	nous	occupe.	Cette	indétermination	

généralisée	fait	en	sorte	de	ne	pas	toujours	être	capable	de	répondre	par	oui	ou	par	non	à	

la	question	de	savoir	si	l’individu	est	le	même	ou	non.	Pour	nous	convaincre	de	cela,	Parfit	

va	construire	des	spectres	psychologique	(231-233),	physique	(234-236)	et	combiné	(à	

la	 fois	 psychologique	 et	 physique)	 (236-237)	 dans	 lesquels	 les	 propriétés	 psychiques	

et/ou	physiques	d’un	individu	sont	modifiées	au	point	où	il	devient	méconnaissable	ou	

alors	finit	par	ressembler	à	une	autre	personne.	Ainsi,	par	exemple,	un	être	humain	peut	

être	amené	à	se	prendre	pour	Napoléon.	À	aucun	moment	devons-nous	conclure	qu’il	est	

Napoléon,	mais	la	question	se	pose	de	savoir	s’il	est	encore	la	même	personne.	On	peut	

être	tenté	de	répondre	que	c’est	la	même	personne,	affligée	d’un	désordre	psychologique,	

mais	jusqu’où	peut-on	aller	?	De	la	même	manière,	un	individu	peut	voir	plusieurs	de	ses	

organes	transplantés	et	plusieurs	de	ses	membres	amputés	et	on	peut	se	demander	si	c’est	

encore	la	même	personne.	On	peut	être	tenté	de	répondre	par	l’affirmative	et	ce	bien	qu’il	

soit	physiquement	très	transformé,	mais	là	encore,	la	question	se	pose	de	savoir	jusqu’où	

on	peut	aller.	Enfin,	même	si	l’on	adopte	un	critère	fondé	sur	la	continuité	psychologique	

et	physique,	Parfit	imagine	une	situation	où	à	un	bout	du	spectre	combiné,	il	y	aurait	Derek	

Parfit	tandis	qu’à	l’autre	bout,	suite	à	des	modifications	successives	autant	physiques	que	

psychiques,	il	y	aurait	Greta	Garbo.	Entre	les	deux,	il	y	aurait	une	zone	grise	indéterminée.	

L’indétermination	ne	fait	pas	que	prendre	en	défaut	nos	critères	d’identité	à	travers	le	

temps.	Elle	affecte	également	notre	identité	personnelle	proprement	dite.	Le	spectre	psy-

chologique	prend	en	défaut	le	critère	psychologique,	mais	il	ne	faut	pas	le	faire	en	présup-

posant	qu’il	doit	bien	y	avoir	une	personne	déterminée	que	le	critère	ne	parvient	pas	à	

cerner.	De	la	même	manière,	on	peut	grâce	au	spectre	physique	prendre	en	défaut	le	cri-

tère	physique,	mais	il	ne	faut	pas	le	faire	en	présupposant	qu’il	doit	bien	y	avoir	une	per-

sonne	déterminée	que	le	critère	ne	parvient	pas	à	cerner.	L’objectif	de	Parfit	est	de	mon-

trer	que	 l’identité	personnelle	est	 indéterminée.	Malgré	 l’intuition	que	nous	avons	que	

l’essentiel	de	ce	que	nous	sommes	est	préservé	dans	la	téléportation	simple,	nos	intuitions	

vont	dans	le	sens	contraire	si	je	suis	maintenu	en	vie	et	confronté	à	ma	réplique	quelques	

minutes	plus	 tard.	Ce	résultat	contradictoire	vise	à	ébranler	nos	convictions	profondé-

ment	ancrées	au	sujet	de	notre	identité	personnelle.	L’indétermination	n’est	pas	que	sé-

mantique	et	ne	se	résume	pas	à	identifier	un	problème	dans	notre	emploi	du	mot	‘per-

sonne’.	Il	s’agit	d’une	indétermination	ontologique.	



Pour	certains,	l’important	est	le	fait	que	les	états	psychologiques	aient	un	propriétaire	

et	c’est	la	présence	d’un	même	propriétaire	qui	explique	l’unité	de	l’expérience.	Dans	ce	

cas,	l’identité	personnelle	est	ce	qui	importe	et	la	personne	est	une	entité	séparée	qui	est	

de	surcroît,	une	entité	déterminée.	Si	au	contraire,	on	s’engage	sur	le	terrain	du	réduc-

tionnisme,	les	expériences	de	pensée	qu’il	propose	servent	à	montrer	que	l’identité	per-

sonne	est	 indéterminée.	Parfit	se	sert	de	cette	conclusion	pour	montrer	que	ce	qui	 im-

porte,	 c’est	 l’existence	 d’une	 relation	 R,	 c’est-à-dire	 d’ensembles	 superposés	 de	 con-

nexions	psychologiques	directes	suffisamment	nombreuses	assurées	par	la	bonne	sorte	

de	causes	et	qui	conduisent	à	la	continuité	psychologique	(215).	

Une	dernière	remarque	s’impose	avant	d’aller	plus	 loin.	Puisque	 le	critère	 favori	de	

Parfit	est	psychologique,	on	pourrait	être	tenté	de	prétendre	que	Parfit	souscrit	à	une	cer-

taine	variante	du	dualisme.	Sans	admettre	une	substance	spirituelle	séparée,	 il	 semble	

admettre	une	psychologie	séparée	(ce	qui	s’appelle	en	fait	un	dualisme	des	propriétés)	et	

semble	donc	être	dualiste.	Toutefois,	Parfit	rejette	explicitement	cette	interprétation.	Il	

écrit	:	

«	Les	physicalistes	pourraient	accepter	 le	critère	psychologique.	Et	 ils	pour-

raient	accepter	la	version	qui	permet	n'importe	quelle	cause	fiable,	ou	n'im-

porte	quelle	cause.	Ils	pourraient	donc	croire	que,	dans	la	téléportation	simple,	

ma	réplique	serait	moi.	Ils	seraient	ici	alors	en	train	de	rejeter	le	critère	phy-

sique.	»7	(209)	

La	téléportation	des	états	psychologiques	dans	un	autre	cerveau	est	compatible	avec	l’hy-

pothèse	que	les	états	psychologiques	soient	réductibles	à	des	états	physiques	du	cerveau.	

On	doit	 seulement	 supposer	que	 les	mêmes	 états	du	 cerveau	 sont	 reproduits	dans	un	

autre	cerveau.	

 

3. Le réductionnisme constitutif de Parfit 

Le	rejet	du	réductionnisme	en	matière	d’identité	personnelle	suppose	que	la	personne	est	

une	entité	séparée	de	l’ensemble	de	ses	propriétés.	La	réponse	réductionniste	classique	

consiste	à	prendre	le	contre-pied	de	cette	position	et	à	affirmer	que	la	personne	n’est	rien	

d’autre	que	l’ensemble	de	ses	propriétés.	Il	faut	non	seulement	affirmer	l’indiscernabilité	

des	 identiques,	mais	également	 l’identité	des	 indiscernables.	 Il	 faut	non	seulement	ad-

 
7«	Physicalists	could	accept	the	Psychological	Criterion.	And	they	could	accept	the	version	that	allows	any	re-

liable	cause,	or	any	cause.	They	could	thus	believe	that,	in	Simple	Teleportation,	my	Replica	would	be	me.	
They	would	here	be	rejecting	the	Physical	Criterion.	»	



mettre	que	si	A	et	B	sont	identiques,	alors	ils	ont	les	mêmes	propriétés.	Il	faut	aussi	ad-

mettre	que	si	leurs	propriétés	sont	identiques,	alors	A	et	B	sont	également	identiques.	Si	

l’identité	des	personnes	repose	sur	le	partage	de	qualités	particulières	plus	fondamen-

tales,	alors	l’identité	d’une	personne	dépend	de	ses	qualités	particulières,	ce	qui	va	dans	

le	sens	d’une	réduction	de	la	personne	à	un	ensemble	de	propriétés.	Or,	Parfit	récuse	ce	

second	critère	lorsqu’il	est	appliqué	à	l’identité	personnelle,	car	placé	en	situation	de	té-

léportation	complexe,	il	admet	que	ma	réplique,	bien	qu’indiscernable,	ne	m’est	pas	iden-

tique.	Son	réductionnisme	n’est	donc	pas	classique.	

Le	critère	de	Parfit	est	réductionniste	pour	deux	raisons	:	

a. L’identité	des	personnes	à	travers	le	temps	consiste	en	l’existence	de	faits	qui	sont	
plus	particuliers	(particular	facts).	

b. Ces	faits	peuvent	être	décrits,	sans	avoir	à	exprimer	explicitement	l’existence	des	
personnes,	ou	sans	présupposer	l’existence	des	personnes.	Ces	faits	peuvent	être	

décrits	de	façon	impersonnelle	(210).	

Ceux	qui,	comme	Bernard	Williams	et	Judith	Jarvis	Thomson,	mettent	en	avant	le	cri-

tère	physique	défendent	eux	aussi	une	variante	du	réductionnisme.	Ces	deux	positions	

(affirmant	respectivement	le	critère	physique	et	le	critère	psychologique)	s’accordent	sur	

l’essentiel	(le	réductionnisme),	mais	diffèrent	dans	des	cas	comme	ceux	de	la	téléporta-

tion.	

	

L’existence	d’une	personne	consiste	dans	un	cerveau	et	un	corps	particuliers	ainsi	que	

dans	une	série	d’événements	mentaux	et	physiques	interreliés.	À	partir	de	ce	qui	existe,	

on	peut	certes	inférer	que	la	personne	a	un	cerveau	et	un	corps	particulier	(213).	Mais	

puisque	la	description	impersonnelle	de	ce	qui	existe	est	exhaustive	et	que	la	proposition	

inférée	n’ajoute	aucun	fait	nouveau,	le	réductionnisme	est	vrai.	

À	l’époque	où	il	écrit	Reasons	and	Persons,	Parfit	soutient	que	l’unité	de	la	conscience	

et	de	la	vie	entière	peut	être	expliquée	en	faisant	état	seulement	des	relations	qui	existent	

entre	les	expériences	et	un	cerveau	sans	jamais	faire	référence	à	des	personnes.	Il	pense	

que	l’on	peut	faire	une	description	factuelle	parfaitement	impersonnelle	de	la	réalité	et	

que	celle-ci	est	exhaustive	et	n’omet	aucun	 fait.	Selon	Parfit,	on	peut	décrire	ces	expé-

riences	 et	 les	 relations	 qu’elles	 entretiennent	 entre	 elles	 sans	 faire	 intervenir	 le	 fait	

qu’elles	soient	possédées	par	une	personne.	Les	faits	pertinents	peuvent	donc	être	décrits	

de	manière	 impersonnelle.	Même	 si,	 en	un	 certain	 sens,	 on	peut	 affirmer	que	 les	 per-

sonnes	 existent,	 on	 peut	 décrire	 complètement	 cette	 existence	 sans	 avoir	 à	 affirmer	

qu’elles	existent.	L’affirmation	qu’elles	existent	n’ajoute	rien	comme	fait	supplémentaire.	



Il	peut	arriver	que	l’on	fasse	référence	à	un	individu	quand	on	décrit	les	faits	psycholo-

giques	 impliqués	dans	 la	 continuité	psychologique,	mais	 cela	ne	 fait	 aucunement	 réfé-

rence	à	un	sujet	séparé	qui	posséderait	des	états	mentaux	(210).	Certes,	plusieurs	anti-

réductionnistes	croient	que	les	personnes	existent	comme	des	entités	séparées.	Ils	peu-

vent	croire	cela	parce	qu’ils	 souscrivent	au	dualisme	et	acceptent	un	ego	cartésien.	 Ils	

pourraient	aussi	souscrire	à	cela	parce	qu’ils	admettent	l’existence	d’une	substance	phy-

sique	séparée	(210).	D’autres	auteurs	croient	que	les	personnes	sont	en	partie	un	cerveau	

et	un	corps	ainsi	que	des	événements	mentaux	et	physiques	interreliés.	Mais	ils	croient	

qu’il	faut	ajouter	un	fait	supplémentaire,	l’existence	de	la	personne.	Nous	verrons	plus	loin	

que	 telle	 est	 la	position	de	Sydney	Shoemaker.	Ce	dernier	 endosse	un	 réductionnisme	

semblable	à	Parfit,	mais	il	estime	que	les	personnes	sont	identiques	à	des	«	systèmes	»	

constitués	de	 cerveaux,	 de	 corps,	 ainsi	 que	d’évènements	mentaux	 et	physiques	 inter-

reliés.	

Comme	Shoemaker,	Parfit	soutient	tout	d’abord	que	les	personnes	ne	sont	pas	des	en-

tités	séparées	de	leurs	propriétés.	Elles	ne	sont	pas	des	êtres	ayant	une	existence	indé-

pendante	et	qui	ont	par	ailleurs	de	façon	accidentelle	la	propriété	de	posséder	un	corps,	

un	cerveau	et	des	croyances,	désirs	et	intentions	interreliés.	En	tant	qu’entités	existantes,	

elles	ne	sont	constituées	de	rien	d’autre	qu’un	cerveau,	un	corps,	ainsi	que	des	événements	

mentaux	et	physiques	interreliés.	Pour	Parfit,	l’existence	des	personnes	ne	fait	intervenir	

(involves,	216)	rien	d’autre	que	cela.	Leur	existence	consiste	(211)	dans	le	fait	qu’il	existe	

des	cerveaux	et	des	corps,	ainsi	que	des	événements	mentaux	et	physiques	interreliés.	En	

tant	qu’entités	séparées,	 les	personnes	n’existent	pas.	 Jusque	 là,	 son	point	de	vue	s’ac-

corde	parfaitement	avec	celui	de	Shoemaker.	

Le	point	de	vue	du	sens	commun	s’appuie	sur	une	intuition	pré-philosophique	diffé-

rente.	Nous	croyons	en	l’existence	des	personnes	comme	entités	séparées.	Nous	pensons	

que	nous	avons	un	cerveau,	un	corps,	des	croyances,	désirs	et	intentions	et	que,	pour	cette	

raison,	nous	sommes	distincts	de	 toutes	ces	choses.	Nous	croyons	que	notre	existence	

n’est	pas	réductible	à	ces	choses	que	nous	avons.	Nous	avons	tendance	à	nous	fier	à	 la	

grammaire	qui	nous	permet	de	dire	que	Derek	a	un	corps,	un	cerveau,	des	croyances,	des	

désirs	et	des	intentions.	Il	semble	que	le	référent	de	‘Derek’	doive	être	différent	de	toutes	

ces	choses	qu’on	lui	attribue.	Il	semble	que	l’unité	de	la	conscience	et	d’une	vie	entière	

requiert	qu’on	les	explique	en	invoquant	justement	la	personne	comme	fait	séparée.	Peu	

de	philosophes	souscrivent	explicitement	à	l’idée	d’une	substance	mentale	séparée	d’un	



corps	physique,	c’est-à-dire	au	dualisme	des	substances	mentale	et	physique	de	René	Des-

cartes8,	mais	nous	avons	tout	de	même	tendance	tout	naturellement	à	penser	les	choses	

en	ce	sens.	Parfit	veut	tenir	compte	du	sens	commun	et	de	ce	que	nous	avons	tendance	à	

dire,	mais	il	veut	aussi	désamorcer	les	fausses	hypothèses	métaphysiques	qui	peuvent	en	

découler	et	c’est	à	ce	dernier	niveau	que	se	situe	son	réductionnisme.	Il	ne	s’agit	pas	d’un	

réductionnisme	de	l’identité,	car	un	tel	type	de	réductionnisme	nous	forcerait	à	dire	que	

la	personne	est	identique	à	ce	corps,	ce	cerveau	et	ces	évènements	mentaux	et	physiques	

qui	la	constituent.	Or,	Parfit	récuse	explicitement	l’idée	que	la	personne	soit	identique	à	

ce	qui	la	constitue.	

Il	faut	ensuite	distinguer	deux	choses.	Il	y	a	l’idée	que	la	personne	puisse	être	une	entité	

séparée.	C’est	une	idée	que	Parfit	rejette,	mais	il	y	a	aussi	le	fait	que	nous	soyons	enclins	à	

dire	que	Derek	a	un	corps,	des	croyances,	des	désirs,	des	intentions,	etc.	Parfit	estime	que	

nous	sommes	en	droit	de	dire	les	choses	de	cette	façon	et	ce,	même	si	ce	n’est	peut-être	

au	fond	qu’«	une	façon	de	parler	»	(223,	226).	

Pourquoi	ne	pas	dire	que,	dans	les	faits,	la	personne	est	identique	à	ce	qui	la	constitue	?	

Si	 la	 seule	 chose	 qui	 nous	 fait	 résister	 au	 réductionnisme	 de	 l’identité	 est	 la	 prise	 en	

compte	d’une	façon	de	parler,	alors	on	ne	voit	pas	ce	qui	gêne	Parfit	à	adopter	la	thèse	de	

l’identité	entre	ce	qu’est	une	personne	en	réalité	et	ce	qui	la	constitue.	Le	problème	est	

toutefois	que,	selon	lui,	les	personnes	ont	certes	une	part	d’existence	réelle,	et	cette	exis-

tence	ne	consiste	en	rien	d’autre	que	ce	qui	a	été	indiqué	plus	haut,	mais	elles	semblent	

aussi	avoir	en	partie	une	part	d’existence	fictionnelle.	Il	y	a	tout	d’abord	le	fait	que,	pour	

Parfit,	nos	énoncés	psychologiques	à	la	première	personne	ne	sont,	comme	on	vient	de	le	

remarquer,	que	des	façons	de	parler	(223,	226).	Il	y	a	aussi	la	comparaison	qu’il	établit	

entre	la	personne	et	ce	que	Hume	a	à	dire	au	sujet	de	la	république	ou	de	la	nation	(211-

212).	Chez	Hume,	il	en	va	de	la	nation	et	de	la	république	comme	de	la	causalité.	On	pro-

jette	sur	le	réel	des	faits	qui	n’existent	pas	vraiment.	Il	y	a	ensuite	le	fait	que	l’indétermi-

nation	n’affecte	pas	que	le	mot	 ‘personne’.	Ce	n’est	pas	qu’une	indétermination	séman-

tique.	C’est	notre	identité	personnelle	elle-même	qui	est	indéterminée	(213).	Se	deman-

der	si	X	est	 la	même	personne	peut	dans	certains	cas	être	une	question	vide	(213).	Et	

surtout,	comme	nous	allons	le	voir,	tous	les	critères	d’identité	personnelle	semblent	être	

confrontés	à	des	contre-exemples.	Aussi,	même	si	l’existence	réelle	des	personnes	ne	con-

siste	en	rien	d’autre	que	la	présence	d’un	cerveau	et	d’évènements	physiques	et	mentaux	

interreliés,	une	personne	n’est	pas	identique	à	ce	qui	la	constitue	parce	qu’elle	ne	se	réduit	

 
8Descartes	R.,	Méditations	Métaphysiques,	Jean-Marie	Beyssade,	Michelle	Beyssade	(dir),	Paris,	Garnier	Flamma-

rion,	2011.	



pas	à	sa	part	d’existence	réelle.	Elle	est	aussi	en	partie	 fictionnelle.	Sans	être	une	pure	

fiction,	elle	ne	se	ramène	pas	non	plus	à	ce	qui	la	constitue	dans	sa	matérialité.	Pourquoi	

parler	de	réductionnisme	alors	?	Tout	simplement,	parce	qu’il	s’agit	de	réduire	sa	part	

d’existence	réelle	à	n’être	rien	d’autre	que	les	composantes	qui	la	constituent.	Et	surtout,	

puisque	l’autre	dimension	de	la	personne	n’est	que	fictionnelle,	une	description	exhaus-

tive	de	la	réalité	peut	être	impersonnelle.	C’est	l’autre	élément	essentiel	à	la	base	de	son	

réductionnisme,	tel	qu’annoncé	au	début	de	cette	section.	

Parfit	croit	que	:	

c. l’existence	d’une	personne	ne	consiste	en	rien	de	plus	que	l’existence	d’un	cerveau	
et	d’un	corps	ainsi	que	des	événements	mentaux	et	physiques	interreliés.	

Il	rejette	l’idée	que	:	

d. la	personne	n’est	rien	d’autre	qu’un	cerveau	particulier	et	qu’un	corps	particulier	
ainsi	que	des	évènements	mentaux	et	physiques	interreliés.	

Il	soutient	également	qu’en	un	sens	:	

e.						la	personne	est	une	entité	distincte	d’un	corps	et	d’un	cerveau.	Même	si	son	exis-

tence	n’est	constituée	par	rien	de	plus	que	l’existence	d’un	cerveau	et	d’un	corps	et	de	

l’occurrence	d’événements	mentaux	et	physiques,	on	peut	dire	qu’en	un	sens	elle	est	dis-

tincte	de	ceux-ci,	sans	pour	autant	être	obligé	de	prétendre	qu’elle	existe	comme	une	en-

tité	séparée	ou	qu’elle	est	un	fait	supplémentaire	attaché	à	un	corps	et	un	cerveau.	La	rai-

son	semble	être	qu’elle	comporte	une	part	virtuelle,	abstraite	et	fictionnelle	(211).	

	

Parfit	reconnaît	que	(e)	semble	être	contradictoire	avec	(c).	L’interprétation	que	nous	

en	faisons	rend	cependant	parfaitement	cohérents	les	énoncés	(c-e).	Si	c’est	la	part	fic-

tionnelle	des	personnes	qui	nous	autorise	à	affirmer	(e),	ce	dernier	énoncé	est	compatible	

avec	ce	qui	est	affirmé	en	(c),	car	il	est	alors	question	de	l’existence	réelle	des	personnes.	

La	théorie	réductionniste	à	laquelle	Parfit	adhère	est	celle	qui	combine	(c)	et	(e)	(212).	

Parfit	compare	les	personnes	avec	les	peuples	ou	les	nations.	L’existence	d’une	nation	

implique	seulement	celle	de	ses	citoyens	entretenant	des	relations	diverses	entre	eux	sur	

un	territoire	donné.	Cela	ressemble	à	(c).	On	rejette	toutefois	l’identification	de	la	nation	

à	cette	population	et	ce	territoire.	La	population	se	reproduit	dans	le	temps	et	est	progres-

sivement	remplacée	par	une	autre	génération.	Elle	pourrait	aussi	être	déportée	sur	un	

autre	territoire.	Si	on	affirmait	qu’elle	est	identique	à	des	personnes	entretenant	des	rela-

tions	diverses	sur	un	territoire,	cela	ressemblerait	à	(d).	Mais	on	rejette	l’idée	que	la	na-

tion	ne	soit	rien	de	plus	que	celle	des	citoyens	et	d’un	territoire.	Elle	est	une	entité	qui	est	

distincte	de	composantes	telles	que	des	citoyens	et	un	territoire.	Dire	que	la	nation	est	



telle	et	telle,	c’est	dire	plus	que	simplement	affirmer	que	des	citoyens	existent	sur	un	ter-

ritoire.	Cela	rappelle	(e)	(211-212).	

Comment	peut-on	expliquer	la	cohérence	de	(c)	et	(e)	?	Comment	la	personne	peut-elle	

être	 distinguée	 de	 son	 cerveau	 et	 de	 son	 corps,	 ainsi	 que	 des	 événements	 psychiques	

et/ou	physiques	interreliés,	tout	en	admettant	que	son	existence	ne	consiste	en	rien	de	

plus	?	La	seule	réponse	semble	être	que	l’élément	résiduel	est	fictionnel.	Si	la	personne	

est	en	partie	une	fiction	en	plus	d’être	un	corps	et	un	cerveau,	alors	elle	se	distingue	de	

ces	composantes	tout	en	n’étant	rien	d’autre	sur	le	plan	ontologique	existentiel	que	l’en-

semble	de	ces	composantes.	Parfit	n’emploie	jamais	l’adjectif	«	fictionnel	»	pour	rendre	

compte	de	la	composante	résiduelle	qui	distingue	la	personne	de	son	existence	ontologi-

quement	réelle,	mais	il	est	difficile	de	caractériser	autrement	cet	élément	résiduel.	

Il	est	amené	à	affirmer	(e)	parce	que	dans	le	cas	de	la	téléportation	complexe,	on	a	af-

faire	à	une	réplique	qui	est	un	corps,	un	cerveau	et	qui	est	en	continuité	psychologique	

avec	moi,	mais	qui	n’est	pas	moi.	Notre	intuition	nous	pousse	à	dire	que	si	j’étais	placé	

dans	cette	situation,	j’affirmerais	que	ma	réplique	n’est	pas	moi.	Mon	autoreprésentation	

résisterait	à	l’affirmation	que	ma	réplique	est	moi.	La	personne	est	donc	aussi	en	partie	le	

résultat	d’une	autoreprésentation.	Si	la	représentation	que	je	me	fais	de	moi-même	me	

pousse	à	nier	que	ma	réplique	m’est	identique,	ce	n’est	pas	à	cause	de	mon	rejet	de	la	thèse	

métaphysique	de	la	bilocalisation.	Après	tout,	la	Honda	Civic	et	le	Camembert	existent	en	

plusieurs	exemplaires	différents	et	existent	simultanément	en	différents	endroits.	Si	on	

refuse	cette	idée	pour	les	personnes,	c’est	à	cause	du	lien	étroit	qui	existe	entre	le	concept	

de	personne	et	celui	d’ipséité,	c’est-à-dire	la	conscience	de	mon	unicité.	Le	rejet	de	la	bi-

localisation	pour	les	personnes	s’explique	par	le	fait	que	les	personnes	n’existent	pas	in-

dépendamment	de	la	conscience	qu’elles	se	font	d’elles-mêmes.	Or,	puisque	cette	auto-

représentation	n’est	rien	d’autre	au	fond	qu’une	façon	de	parler,	le	sujet	apparaît	dans	le	

contenu	de	cette	auto-représentation	comme	une	personne-fiction.	Parfit	semble	recon-

naître	cela	tout	en	précisant	au	fond	que	cette	seule	propension	à	réaliser	une	auto-attri-

bution	devrait	nous	inciter	à	reconnaître	que	l’identité	personnelle	n’est	pas	ce	qu’il	y	a	

d’important.	L’important	est	ce	qui	existe	réellement,	à	savoir	la	continuité	psychologique.	

La	survie	de	ma	réplique	après	ma	mort	est	ce	qui	se	rapproche	 le	plus	de	ma	propre	

survie.	

Bien	 que	 l’existence	 d’une	 personne	 consiste	 dans	 un	 corps,	 un	 cerveau,	 et	 des	

croyances,	désirs	et	intentions,	l’énoncé	que	la	personne	a	telle	ou	telle	propriété	n’est	pas	

identique	à	l’énoncé	qu’un	corps,	un	cerveau,	et	des	croyances,	désirs	et	intentions	inter-

reliés	ont	telle	ou	telle	propriété.	Ces	deux	énoncés	ne	disent	pas	la	même	chose.	Notre	



concept	de	personne	nous	pousse	à	refuser	de	reconnaître	comme	étant	 la	même	per-

sonne	une	réplique	qui	serait	pourtant	en	parfaite	continuité	psychologique	avec	nous.	La	

raison	est	que	la	notion	de	personne	va	de	pair	avec	un	mécanisme	d’auto-attribution	per-

mettant	de	mieux	cibler	ce	que	l’on	est.	

En	même	temps,	puisque	l’élément	résiduel	ayant	permis	d’identifier	cette	différence	

entre	moi	et	ma	réplique	n’est	pas	une	personne	séparée	ni	le	fait	supplémentaire	d’une	

personne	attachée	à	ses	propriétés,	on	peut	dire	que	ce	qui	importe	vraiment	est	la	conti-

nuité	psychologique.	Si	je	mourais	dans	dix	minutes	après	la	téléportation	complexe,	ma	

réplique	assurerait	pour	ainsi	dire	l’essentiel	de	ma	survie.	Cela	prouve	que	l’auto-attri-

bution	du	statut	de	personne	n’est	pas	ce	qui	importe.	La	question	serait	certes	très	diffé-

rente	si	je	subsistais	pendant	une	trentaine	d’années	après	la	téléportation,	mais	la	raison	

en	est	que	ma	réplique	serait	alors	très	différente	de	moi	et	ne	serait	plus	en	continuité	

psychologique	avec	moi.	

La	 version	 du	 réductionnisme	 à	 laquelle	 Parfit	 souscrit	 est	 cette	 version	 qui	 tient	

compte	de	notre	concept	actuel	de	personne	(212)	;	d’où	le	réductionnisme	constituviste.	

La	personne	est	constituée	d’un	corps,	d’un	cerveau,	et	des	croyances,	désirs	et	intentions	

interreliés	sans	 leur	être	 identique.	Cette	position	est	semblable	à	celle	de	Shoemaker,	

tout	 en	 différant	 sur	 un	 point	 essentiel.	 Alors	 que	 Shoemaker	 considère	 la	 personne	

comme	un	fait	additionnel,	Parfit	considère	que	la	référence	à	des	personnes	n’est	qu’une	

façon	de	parler.	

Admettre	 l’indétermination	ontologique,	 c’est	 reconnaître	qu’en	un	certain	 sens,	 les	

personnes	n’existent	pas.	Si	on	n’a	pas	 tout	à	 fait	 tort	d’affirmer	qu’elles	existent,	c’est	

parce	que	ce	qui	les	constitue	existe	(la	thèse	(c)	mentionnée	plus	haut).	Mais	la	personne	

est	à	distinguer	de	ce	qui	la	constitue	(la	thèse	(e)	mentionnée	plus	haut).	Si	les	consti-

tuants	des	personnes	existent	bel	et	bien,	les	personnes	elles-mêmes	n’existent	pas.	Si	une	

description	 totale	 de	 la	 réalité	 peut	 être	 impersonnelle,	 c’est	 parce	 que	 les	 personnes	

n’existent	pas.	Qu’il	y	ait	une	dimension	fictionnelle	dans	notre	concept	de	personne	est	

ce	qui	permettrait	de	le	démontrer.	Au	cœur	de	la	réflexion	de	Parfit,	il	y	a	cette	idée	que	

l’identité	personnelle	n’est	pas	ce	qui	importe.	Si	cela	importe	peu,	c’est	parce	qu’au	fond	

les	personnes	n’existent	pas.	

 

4. La théorie reformulée 

Nous	avons	jusqu’ici	montré	la	cohérence	des	expériences	de	pensée	proposées	par	Parfit	

et	explicité	quel	sens	il	fallait	donner	à	sa	posture	réductionniste.	Il	faut	maintenant	s’at-

tarder	aux	changements	majeurs	survenus	au	sein	de	sa	pensée.	Ils	affectent	sa	position	

réductionniste	et	même	le	statut	et	l’importance	de	ses	expériences	de	pensée.	Avant	de	



les	considérer	et	pour	mieux	les	comprendre,	il	convient	de	s’attarder	à	certaines	objec-

tions	formulées	à	l’endroit	de	sa	théorie.	Déjà	à	l’époque	de	Reasons	and	Persons,	Parfit	

considérait	le	vieil	argument	du	Bishop	Butler	selon	lequel	la	personne	ne	peut	être	ré-

duite	à	des	expériences,	parce	que	ces	expériences	présupposent	elles-mêmes	l’existence	

des	personnes	(219-223).	Même	si	Butler	a	écrit	à	une	autre	époque,	la	position	qu’il	dé-

fend	revient	à	soutenir	que	l’on	ne	peut	affirmer	la	continuité	psychologique	sans	présup-

poser	l’identité	personnelle.	S’il	a	raison,	Parfit	a	tort	de	prétendre	être	en	mesure	de	dé-

crire	la	continuité	psychologique	de	façon	impersonnelle.	

Butler	affirme	que	la	conscience	présuppose	cette	identité.	L’idée	est	que	l’on	ne	peut	

se	rappeler	que	de	ses	propres	expériences.	Comment	cela	affecte-t-il	l’argument	de	Par-

fit	?	On	se	rappellera	que	ce	dernier	reconnaît	l’existence	de	connexions	robustes	entre	

les	événements	mentaux	d’un	agent.	Parmi	celles-ci,	il	y	a	le	fait	de	se	rappeler	de	ses	ex-

périences	antérieures.	Or,	comment	une	telle	mémoire	s’articule-t-elle	?	 Je	me	rappelle	

être	sorti	hier,	d’avoir	pensé	à	telle	ou	telle	chose,	d’avoir	voulu	utiliser	mon	parapluie,	et	

d’avoir	finalement	oublié	de	l’apporter	?	Dans	ces	souvenirs	successifs,	une	référence	à	la	

première	personne	apparaît.	 Il	 s’agit	d’une	présupposition	qui	 fait	 intervenir	ce	que	 la	

base	de	réduction	cherche	à	éviter	de	faire	intervenir.	Autrement	dit,	si	l’objection	de	Bu-

tler	pouvait	être	transposée	dans	le	contexte	de	la	discussion	de	la	théorie	de	Parfit,	cela	

voudrait	dire	que	ce	dernier	se	trompe	en	prétendant	être	capable	de	faire	une	descrip-

tion	impersonnelle	fondée	sur	la	continuité	psychologique.	

Pour	répondre	à	cette	objection,	Parfit	a	tout	d’abord	soutenu	que	l’on	peut	en	principe	

se	rappeler	les	états	mentaux	et	 les	expériences	d’un	autre.	Dans	la	mémoire	que	nous	

avons	de	nos	expériences,	il	faut	donc	distinguer	ce	qui	impliquerait	une	référence	à	soi	

et	ce	qui	constitue	l’expérience	en	tant	que	telle.	Dans	les	faits,	nous	n’avons	pas	des	ex-

périences	de	mémoire	des	expériences	d’autrui.	Mais	il	est	techniquement	envisageable	

que	des	neuro-chirurgiens	soient	un	jour	en	mesure	d’implanter	des	expériences	de	mé-

moire	de	X	dans	le	cerveau	de	Y.	On	décrit	habituellement	avec	raison	les	expériences	dont	

on	se	rappelle	comme	nos	expériences.	Mais	puisqu’il	est	au	moins	en	principe	possible	

d’imaginer	le	transfert	d’un	souvenir	dans	la	tête	d’une	autre	personne,	celle-ci	serait	dans	

ce	cas	en	mesure	de	se	rappeler	ce	qu’une	autre	a	vécu.	Cela	veut	dire	qu’il	n’est	pas	mé-

taphysiquement	nécessaire	de	décrire	nos	souvenirs	comme	des	souvenirs	portant	sur	

nos	expériences.	Sans	s’objecter	à	des	expressions	comme	«	se	rappeler	ses	propres	ex-

périences	»,	Parfit	propose	de	construire	une	notion,	celle	de	la	quasi-mémoire.	Qu’est-ce	

que	la	quasi-mémoire	?	Il	y	a	trois	composantes	à	mentionner	:	

-Je	crois	qu’une	expérience	a	eu	lieu.	

-Quelqu’un	a	eu	cette	expérience.	



-Ma	mémoire	est	causalement	dépendante	(et	de	la	bonne	manière)	de	cette	expérience	

(220).	

Dès	lors	que	je	crois	qu’une	expérience	a	bel	et	bien	eu	lieu,	que	quelqu’un	a	eu	cette	

expérience	et	que	ma	mémoire	est	causalement	dépendante	de	cette	expérience,	alors	j’ai	

une	expérience	de	quasi-mémoire.	Ici,	on	a	expulsé	du	contenu	de	la	mémoire	toute	pré-

sence	d’éléments	 faisant	référence	à	ma	personne.	Selon	Parfit,	mes	propres	souvenirs	

forment	une	instance	particulière	d’expériences	de	quasi-mémoire.	Il	s’agit	du	cas	parti-

culier	dans	lequel	ce	quelqu’un	n'est	nul	autre	que	moi-même.	Le	lien	avec	l’existence	de	

ma	personne	est	toutefois	contingent.	La	même	expérience	aurait	pu	être	celle	d’un	autre.	

Selon	Parfit,	la	mémoire	présuppose	l’identité	personnelle	seulement	parce	que	nous	

faisons	usage	de	notre	concept	de	mémoire.	Notre	concept	de	mémoire	fait	intervenir	en	

plus	de	la	quasi-mémoire	une	croyance	à	l’effet	que	ces	souvenirs	sont	nos	propres	expé-

riences.	Toutefois,	il	s’agit	d’une	croyance	séparée	:	

«	Puisque	nous	n’avons	pas	de	quasi-souvenirs	au	sujet	des	expériences	pas-

sées	des	autres,	nos	souvenirs	apparents	ne	font	pas	que	se	présenter	à	la	pre-

mière	personne.	Ils	sont	accompagnés	d’une	croyance	supposant	que	s’ils	ne	

sont	pas	illusoires,	ils	sont	au	sujet	de	nos	propres	expériences.	Toutefois,	en	

ce	 qui	 a	 trait	 aux	 souvenirs	 d’expériences,	 il	 s’agit	 d’une	 croyance	 déta-

chable.9	»	(222)	

Le	concept	de	mémoire	que	Parfit	propose	renvoie	dans	la	réalité	à	rien	d’autre	que	de	la	

quasi-mémoire.	Nous	projetons	en	plus	une	auto-représentation	de	nous-mêmes	sur	des	

faits	de	quasi-mémoire.	

Le	fait	que	notre	mémoire	présuppose	l’identité	est-il	un	indice	que	quelque	chose	ne	

tourne	pas	rond	dans	la	théorie	de	Parfit	?	Sa	réponse	est	que	le	discours	de	l’auto-attri-

bution	fait	intervenir	tout	au	plus	notre	concept	de	personne,	telle	que	celui-ci	s’articule	

dans	une	auto-représentation	qui	n’est	qu’une	façon	de	parler,	et	cela	ne	veut	donc	pas	

dire	que	l’on	présuppose	une	personne	réelle.	Les	expériences	de	mémoire	présupposent	

en	effet	la	présence	d’une	personne,	mais	il	s’agit	d’une	personne-fiction,	projetée	sous	la	

forme	d’une	croyance	autoreprésentationnelle	portant	sur	des	expériences	de	quasi-mé-

moire.	Si	elles	ne	 font	pas	 intervenir	une	référence	à	une	personne	réelle,	 ce	n’est	pas	

seulement	parce	qu’il	est	en	principe	possible	d’avoir	des	expériences	de	quasi-mémoire.	

 
9«	Because	we	do	not	have	quasi-memories	of	other	people’s	past	experiences,	our	apparent	memories	do	not	

merely	come	to	us	in	the	first-person	mode.	They	come	with	a	belief	that,	unless	they	are	delusions,	they	
are	about	our	own	experiences.	But,	in	the	case	of	experience-memories,	this	is	a	separable	belief.	»	



C’est	d’abord	et	avant	tout	parce	que	la	croyance	réflexive	est	détachable	et	prend	la	forme	

d’une	projection	sur	une	réalité	qui,	elle,	ne	fait	intervenir	que	de	la	quasi-mémoire.	

L’identité	personnelle	 réelle	 reposerait	 en	partie	 sur	des	 chaînes	 superposées	d’en-

sembles	de	connexions	directes	robustes	de	quasi-mémoire.	Deux	ensembles	A	et	B	de	

souvenirs	entraînent	une	connexité	robuste	si	les	connexions	directes	de	quasi-mémoire	

entre	A	et	B	sont	en	nombre	suffisant.	Il	faut	pour	cela	qu’au	moins	la	moitié	des	expé-

riences	 de	 quasi-mémoire	 de	B	 soient	 connectées	 à	 des	 expériences	 vécues	 en	A.	 Des	

chaînes	d’ensembles	de	connexions	directes	assurent	la	continuité	de	la	quasi-mémoire.	

Ce	concept	de	quasi-mémoire	ne	présupposerait	donc	pas	l’identité	personnelle.	Ou	plus	

exactement,	une	expérience	mémorielle	inclurait	la	quasi-mémoire	ainsi	qu’une	auto-re-

présentation	de	soi	comme	sujet-fiction.	La	quasi-mémoire	serait	alors	la	seule	chose	qui	

existe	réellement	dans	toute	expérience	de	mémoire.	

La	question	est	cependant	loin	d’être	résolue.	Dans	une	recension	de	Reasons	and	Per-

sons,	 Sydney	 Shoemaker,	 qui	 défend	 lui	 aussi	 un	 critère	 d’identité	 néo-lockéen,	 prend	

parti	en	faveur	d’une	position	semblable	à	celle	que	nous	venons	de	décrire	au	sujet	du	

Bishop	Butler10.	Selon	ce	point	de	vue,	la	personne	consiste	dans	une	continuité	psycho-

logique	fondée	sur	la	superposition	d’ensembles	de	connexions	directes,	mais	on	doit	faire	

intervenir	des	expériences	conçues	comme	des	«	experiencings	»,	c’est-à-dire	des	objets	

qui	requièrent	la	présence	d’un	propriétaire.	Les	expériences	sont	des	«	experiencings	»	

qui	ont	un	caractère	adjectival	supposant	donc	un	terme	qu’elles	modifient,	et	donc	un	

sujet	d’expérience	(Shoemaker,	447).	

Il	affirme	sa	préférence	pour	une	conception	qui	explique	l’unité	de	nos	expériences	en	

invoquant	un	seul	et	même	propriétaire,	à	savoir	les	personnes	conçues	comme	étant	at-

tachées	 à	 ces	 expériences.	 Il	 s’agit	 d’une	 conception	 qui	 rejette	 l’idée	 des	 personnes	

comme	entités	séparées,	mais	qui	suppose	néanmoins	que	l’existence	des	personnes	est	

un	fait	supplémentaire,	ajouté	aux	faits	concernant	ses	éléments	constitutifs.	Cette	per-

sonne	semble	être	le	système	comprenant	comme	éléments	le	cerveau,	 le	corps,	et	des	

états	physiques.	Les	éléments	constituant	la	personne	sont	organisés	en	un	système	fonc-

tionnel.	Tel	est	 le	 fait	supplémentaire	qu’est	 la	personne.	Cette	dernière	est	 le	système	

constitué	d’un	corps,	d’un	cerveau	et	d’évènements	mentaux	et	ou	physiques	interreliés.	

Nous	sommes	toujours	en	présence	d’une	position	réductionniste	qui	est	constituviste,	

mais	la	personne	est	considérée	comme	identique	à	ce	système	fonctionnel	:	

 
10Shoemaker	S.,	«Critical	Notice	of	Reasons	and	Persons»,	Mind,	94:	1985,	443-453;	reproduit	sous	le	titre	«	Parfit	

on	Identity	»,	dans	Jonathan	Dancy	(dir),	Reading	Parfit,	Oxford,	Basil	Blackwell,	1997,	p.135-148.	



«	Si	une	sorte	d’explication	causale	ou	fonctionnelle	du	mental	est	correcte,	ce	

qui	constitue	un	évènement	ou	un	état	mental	donné	comme	étant	d'un	type	

mental	particulier	(par	exemple	une	expérience	ou	une	croyance	ayant	un	cer-

tain	contenu)	est	le	lien	qu’il	entretient	avec	un	système	plus	large	dans	lequel	

il	peut	 jouer	un	certain	«rôle	causal»	fonctionnel.	Et	 l'existence	d'un	tel	sys-

tème	sera	exactement	ce	que	Parfit	considère	comme	constituant	l'existence	

d'une	personne11.	»	(Shoemaker,	446)	

La	 personne,	 comprise	 comme	 système,	 est	 le	 fait	 supplémentaire	 attaché	 aux	 consti-

tuants.	De	cette	façon,	Shoemaker	peut	rendre	compte	des	conditions	objectives	de	vérité	

des	énoncés	psychologiques	à	la	première	personne.	Ces	énoncés	ne	sont	pas	seulement	

‘projetés’	sur	le	réel,	car	ils	décrivent	des	états	de	fait	objectifs.	Ce	ne	sont	pas	seulement	

des	façons	de	parler.	Toutefois,	ces	conditions	de	vérité	ne	nous	contraignent	pas	à	ad-

mettre	des	personnes	séparées	ou	une	notion	de	personne	qui	soit	conceptuellement	ou	

ontologiquement	irréductible.	Les	énoncés	de	la	forme	«	Je	pense	(crois,	désire,	veux,	etc.)	

ceci	ou	cela	»	affirment	l’existence	d’un	système	comprenant	tel	ou	tel	état	psychologique	

de	pensée	(croyance,	désir,	volonté,	etc.).	

À	cela,	Parfit	peut	bien	entendu	répondre	que	la	réduction	ontologique	des	personnes,	

désormais	considérées	comme	identiques	à	des	systèmes,	ne	change	pas	la	donne,	car	elle	

engendre	 les	mêmes	résultats	dans	une	situation	de	 téléportation	complexe.	Dans	une	

telle	 situation,	 on	 aurait	 affaire	 à	 deux	 systèmes	 indiscernables	 réalisés	 dans	 des	 cer-

veaux,	 des	 corps	 et	 des	 évènements	mentaux	 et	 physiques	 indiscernables,	 et	 pourtant	

nous	ne	dirions	pas	que	ce	sont	deux	exemplaires	de	la	même	personne.	La	position	de	

Shoemaker	va	à	l’encontre	des	intuitions	profondes	qui	nous	sont	révélées	par	la	seconde	

expérience	de	pensée.	

Cependant,	comme	nous	allons	le	voir,	Shoemaker	va	formuler	une	seconde	critique	

qui	vise	justement	à	neutraliser	l’impact	de	ces	expériences	de	pensée.	Il	récuse	un	traite-

ment	de	 l’identité	personnelle	 fondé	sur	ce	qui	est	 logiquement	possible	et	qui	semble	

être	parfois	impliqué	dans	ce	genre	d’expérience	de	pensée.	Il	entend	pour	sa	part	se	gar-

der	de	discuter	de	ce	qui	est	logiquement	possible	ou	impossible.	Son	réductionnisme	est	

un	réductionnisme	faible,	s’appuyant	tout	au	plus	sur	la	nécessité	métaphysique,	et	non	

 
11«	If	any	sort	of	causal	or	functional	account	of	the	mental	is	correct,	what	constitutes	a	given	mental	state	or	

event	as	being	of	a	particular	mental	kind	(for	example	an	experience	or	belief	having	a	certain	content)	is	
its	being	so	related	to	a	larger	system	to	which	it	belongs	as	to	be	apt	to	play	a	certain	'causal	role'	in	the	
workings	of	that	system,	and	the	existence	of	such	a	system	will	be	just	what	Parfit	regards	as	constituting	
the	existence	of	a	person.	»	



un	réductionnisme	s’appuyant	sur	la	nécessité	logique.	Les	expériences	de	pensée	de	Par-

fit	nous	placent	souvent	en	face	de	situations	purement	imaginaires	et,	lorsqu’elles	sont	

interprétées	de	cette	façon,	elles	n’ont	guère	d’utilité.	Pire,	elles	privent	d’une	vision	plus	

juste	et	plus	scientifique	de	l’identité	personnelle.	

Avant	d’examiner	plus	avant	ce	second	problème,	on	peut	examiner	 la	 réponse	que	

Parfit	donne	à	la	première	critique.	Dans	un	article	daté	de	1999,	Parfit	offre	une	réponse	

nuancée	à	 l’argumentaire	déployé	par	Shoemaker12.	Tout	en	continuant	de	défendre	 le	

réductionnisme	constitutiviste,	il	renonce	tout	d’abord	à	l’une	des	deux	thèses	qui	carac-

térisaient	à	ses	yeux	ensemble	ce	type	de	réductionnisme,	à	savoir	la	possibilité	de	pro-

duire	une	description	impersonnelle	qui	serait	en	même	temps	exhaustive	de	la	réalité.	Il	

soutient	maintenant	que	la	référence	à	des	personnes	fait	partie	de	notre	schème	concep-

tuel.	Toute	description	du	monde	devra	inclure	des	énoncés	faisant	référence	à	des	per-

sonnes	et	affirmant	leur	existence.	Cela	donne	en	partie	raison	à	Shoemaker.	Dans	cette	

nouvelle	version,	les	deux	auteurs	admettent	le	réductionnisme	constitutiviste.	Les	deux	

admettent	que	nous	sommes	distincts	de	nos	cerveaux	et	de	nos	corps,	sans	toutefois	être	

des	entités	séparées	(Parfit	1999,	218)	Contrairement	à	Shoemaker	cependant,	il	ne	s’agit	

pas	d’une	existence	réelle.	Parfit	n’accepte	pas	de	réduire	les	personnes	à	des	systèmes	

fonctionnels.	On	se	ferait	une	meilleure	idée	de	la	position	adoptée	si	on	la	comparait	à	

celle	 qui	 est	 proposée	 par	 Daniel	 C	 Dennett.	 Ce	 dernier	 compare	 les	 personnes	 à	 des	

centres	de	gravité	en	physique13.	Il	s’agit	d’abstractions	au	sens	d’entités	fictionnelles	qu’il	

est	cependant	très	utile	de	postuler,	ne	serait-ce	que	pour	être	en	mesure	d’attribuer	une	

responsabilité	morale	 aux	 agents	 qui	 performent	 certaines	 actions	 et	 posent	 certains	

gestes.	Les	personnes	sont	en	quelque	sorte	les	centres	de	gravité	de	la	trame	narrative	

que	les	organismes	humains	tissent.	Or,	 les	êtres	humains	tissent	tout	au	long	de	leurs	

vies	plusieurs	trames	narratives	distinctes.	Dans	l’exemple	de	l’Aristocrate	russe	discuté	

par	Parfit	(327),	on	est	incité	à	admettre	qu’un	être	humain	est	susceptible	de	modifier	

tout	au	long	de	sa	vie	ses	croyances,	valeurs	et	finalités.	Il	faut	admettre	un	parcours	dans	

lequel	défilent	en	lui	plusieurs	personnes.	Or,	la	présence	de	plusieurs	personnes	au	sein	

d’un	seul	être	humain	contribue	à	accroître	la	conviction	que	celles-ci	sont	en	fait	de	pures	

fictions.	

Parfit	ne	renonce	donc	pas	à	son	idée	que	les	personnes	distinctes	de	ce	qui	les	consti-

tuent	ne	sont	que	des	«	façons	de	parler	»	(223),	mais	il	admet	que	le	concept	de	personne	

 
12	Parfit	D.,	«	Experiences,	Subjects,	and	Conceptual	Schemes	»,	Philosophical	Topics,	26,	1999,	p.	217-70.	
13	Dennett	D.,	«	Why	everyone	is	a	novelist	»,	Times	Literary	Supplement,	4459	(Sept.16-22,	1988):	1016,	1028-

29;	reproduit	sous	le	titre	«	The	Self	as	the	Center	of	Narrative	Gravity	»,	dans	F.	Kessel,	P.	Cole,	and	D.	John-
son	(dir),	Self	and	Consciousness	:	Multiple	Perspectives.	Hillsdale,	NJ,	Erlbaum,	1992.	



fait	irrémédiablement	partie	de	notre	schème	conceptuel.	Désormais,	les	énoncés	«	Les	

personnes	existent	»,	«	Les	personnes	ont	des	cerveaux	»,	«	Les	personnes	ont	des	corps	»,	

etc.	doivent	figurer	dans	notre	description	du	monde.	Nous	ne	pouvons	donc	plus	faire	

une	description	impersonnelle	de	la	réalité.	Il	soutient	toutefois	que	cela	dépend	de	notre	

schème	conceptuel	et	qu’il	existe	un	monde	possible	dans	lequel	la	personne	ne	fait	pas	

partie	de	notre	schème	conceptuel.	En	somme,	même	si	Parfit	accuse	le	coup	et	retient	

quelque	chose	des	critiques	formulées	par	Shoemaker,	sa	réponse	ne	saurait	satisfaire	ce	

dernier.	Parfit	admet	certes	qu’une	description	exhaustive	de	 la	 réalité	doit	désormais	

faire	référence	à	des	personnes,	ce	qui	l’oblige	à	renoncer	à	son	type	initial	de	réduction-

nisme,	mais	 leur	statut	d’entités	partiellement	 fictionnelles	n’est	pas	remis	en	cause.	À	

l’opposé	de	ce	point	de	vue,	Shoemaker	semble	réduire	la	personne	à	un	système	fonc-

tionnel.	Pour	ce	dernier	aussi,	la	personne	est	distincte	de	ce	qui	la	constitue.	Elle	n’est	

pas	 identique	à	un	ensemble	particulier	d’états	du	cerveau,	mais	elle	est	 identique	aux	

réalisations	multiples	d’un	même	ensemble	fonctionnel.	

Le	différend	initial	entre	les	deux	philosophes	ne	s’arrête	pas	là.	Venons-en	donc	au	

deuxième	problème	évoqué	plus	haut.	Shoemaker	récuse	l’utilité	d’expériences	de	pensée	

purement	imaginaires	alors	que	Parfit	en	fait	l’élément	central	de	sa	démonstration.	Les	

expériences	de	pensée	ont	pour	but	de	faire	échouer	tous	les	critères	d’identité	proposés,	

ce	qui	permet	ensuite	à	Parfit	de	montrer	que	l’identité	personnelle	n’a	pas	d’importance.	

Pour	 Shoemaker,	 les	 expériences	de	pensée	 initiales	 de	Parfit,	 interprétées	 comme	de	

simples	explorations	de	l’espace	logique,	n’ont	rien	à	voir	avec	ce	qui	est	prescrit	par	le	

réalisme	scientifique.	

L’auteur	de	Reasons	and	Persons	est	jusqu’à	un	certain	point	sensible	à	cette	critique.	

Pour	bien	comprendre	sa	nouvelle	position,	il	convient	de	prendre	connaissance	du	nou-

veau	critère	d’identité	qu’il	propose.	Il	retient	toujours	la	continuité	psychologique,	mais	

il	ajoute	que,	pour	être	la	même	personne,	il	faut	aussi	préserver	au	moins	un	hémisphère	

du	cerveau.	L’identité	personnelle	est	assurée	par	la	continuité	psychologique	et	la	conti-

nuité	d’une	portion	significative	du	cerveau14.	C’est	le	critère	psychologique	ayant	sa	base	

dans	 le	cerveau	(brain	based	psychological	criterion)	discuté	dans	 la	section	3	de	Parfit	

(1995).	Cela	correspond	aussi	au	critère	psychologique	étroit	(Narrow	Psychological	cri-

terion)	de	Reasons	and	Persons	qui	requiert	le	maintien	de	suffisamment	de	cerveau	en	

plus	de	la	continuité	psychologique	(208).	

Ce	nouveau	critère	entraîne	des	changements	d’importance.	Tout	d’abord,	il	ne	permet	

plus	 l’expérience	de	pensée	de	 la	 téléportation	qui	supposait	une	discontinuité	spatio-

 
14«	The	Unimportance	of	Identity	»,	dans	Henry	Harris	(dir),	Identity,	Oxford,	University	Press,	1995.	



temporelle	de	l’identité.	Désormais,	puisque	l’agent	doit	disposer	d’une	partie	importante	

de	son	cerveau	pour	continuer	d’exister,	 il	semble	que	 l’identité	personnelle	doive	aux	

yeux	de	Parfit	aller	de	pair	avec	la	continuité	spatio-temporelle.	En	vertu	de	ce	nouveau	

critère,	une	personne	continue	d’exister	si	et	seulement	si	(a)	une	partie	suffisante	du	cer-

veau	continue	d’exister	et	continue	d’être	le	cerveau	d’un	être	vivant,	(b)	s’il	y	a	une	con-

tinuité	psychologique,	(c)	si	cette	continuité	est	assurée	par	une	cause	normale	(le	cer-

veau)	et	(d)	il	n’existe	pas	une	personne	différente	qui	est	en	continuité	psychologique	

avec	elle	(208).	

Un	autre	changement	important	doit	être	remarqué.	Puisque	les	seules	causes	accep-

tables	sont	les	causes	normales,	la	continuité	repose	sur	les	liens	causaux	survenant	au	

sein	du	cerveau	et	non	plus	nécessairement	sur	le	maintien	des	mêmes	croyances,	valeurs,	

désirs,	intentions	et	finalités.	Le	maintien	d’un	même	ensemble	de	croyances,	valeurs	et	

plans	n’est	donc	pas	essentiel	au	maintien	de	l’identité	personnelle.	En	vertu	du	nouveau	

critère	adopté	qui	coïncide	parfaitement	avec	le	critère	de	continuité	psychologique	étroit	

discuté	dans	Reasons	and	Persons,	rien	ne	semble	interdire	au	départ	un	changement	ra-

dical,	 comme	une	 conversion	 religieuse,	 par	 exemple.	 (207)	 Les	 connexions	 psycholo-

giques	peuvent	dans	ce	cas	exister,	même	si	notre	ensemble	ancien	de	croyances,	valeurs	

et	finalités	nous	semble	désormais	insatisfaisant.	Puisque	la	conversion	consiste	à	vouloir	

s’en	distancier,	on	peut	dire	que	l’ancien	ensemble	joue	un	certain	rôle	causal	dans	l’ap-

parition	du	nouvel	ensemble.	Dans	le	cas	d’une	conversion	radicale,	en	effet,	si	la	mémoire	

perdure	et	que	l’ensemble	ancien	de	croyances,	valeurs	et	finalités	sert	de	repoussoir	à	

l’individu	par	rapport	à	un	ensemble	nouveau,	il	y	a	bel	et	bien	des	connexions	directes	

entre	les	ensembles.	À	l’opposé,	chez	l’amnésique	radical	pour	qui	le	problème	aurait	eu	

un	impact	négatif	sur	les	autres	types	de	connexions	directes,	chez	le	schizophrène	ainsi	

que	chez	les	personnes	souffrant	du	syndrome	de	personnalités	multiples,	les	connexions	

directes	disparaissent	presque	totalement.	

On	vient	de	voir	que	Parfit	a	fait	quelques	pas	dans	la	direction	des	positions	adoptées	

par	Shoemaker.	 Il	admet	que	 la	 référence	à	des	personnes	 fait	partie	de	notre	schème	

conceptuel.	 Il	propose	un	critère	d’identité	révisé	qui	renoue	avec	 la	continuité	spatio-

temporelle	et	qui	fait	reposer	la	continuité	sur	les	causes	normales.	À	partir	de	cette	ver-

sion	révisée,	 il	est	cependant	aussi	possible	d’imaginer	une	reformulation	de	ses	expé-

riences	de	pensée	qui	s’éloigne	sensiblement	de	la	pure	science-fiction.	Au	lieu	d’envisa-

ger	les	mondes	possibles	et	les	alternatives	disponibles	dans	l’espace	logique,	Parfit	con-

sidère	des	éventualités	scientifiquement	envisageables	et	donc,	des	alternatives	épisté-

miques	qui	sont	davantage	ancrées	dans	 la	pratique	de	 la	science	réelle.	Toutefois,	ces	



expériences	de	pensée	vont	permettre	à	Parfit	de	revenir	à	la	charge	et	de	défendre	à	nou-

veau	l’indétermination	de	l’identité	personnelle.	

Selon	Shoemaker,	il	est	incohérent	de	prétendre	qu’il	y	a	dans	le	monde	deux	sortes	

d’entités	:	des	choses	dont	l’identité	est	indéterminée	et	des	choses	dont	l’identité	est	dé-

terminée.	(1451)	L’indétermination	de	l’identité	est	peut-être	seulement	un	phénomène	

sémantique	et	non	métaphysique.	(1450)	Il	n’y	aurait	donc	pas	d’indétermination	ontolo-

gique	de	l’identité.	Pour	créer	des	zones	grises	comme	à	mi-chemin	dans	le	spectre	com-

biné,	il	faut	admettre	des	changements	progressifs	dans	les	états	mentaux	des	agents,	ce	

qui	suppose	une	conception	atomiste	ou	molécularistes	des	états	mentaux.	Or,	Shoemaker	

endosse	une	conception	holiste	qui	n’autorise	pas	des	changements	progressifs	venant	

modifier	par	couches	successives	les	ensembles	d’états	mentaux.	Un	système	compris	de	

façon	holiste	relève	du	tout	ou	rien	(all	or	nothing).	S’agissant	de	la	matière	grise,	il	n’y	a	

pas,	selon	lui,	de	zone	grise.	

Qu’à	cela	ne	tienne,	Parfit	est	en	mesure	de	provoquer	 le	même	genre	de	remise	en	

question	en	faveur	de	 l’indétermination	de	 l’identité.	Et	qui	plus	est,	 il	peut	y	parvenir	

avec	des	expériences	de	pensée	ne	relevant	plus	de	la	pure	science-fiction.	Considérons	le	

clone	d’un	être	humain	ou	un	jumeau	identique.	Le	clonage	est	une	possibilité	physique	

bien	plus	réelle	que	la	téléportation,	mais	il	n’est	même	pas	nécessaire	de	mobiliser	cette	

idée.	On	peut	se	contenter	d’imaginer	le	cas	de	jumeaux	identiques	ayant	tous	les	deux	été	

victimes	d’un	accident.	Supposons	donc	que	l’un	des	deux	jumeaux	(nommons	le	A)	soit	

devenu	paraplégique	et	que,	 l’autre	 jumeau	(nommons	 le	B)	subit	une	mort	cérébrale,	

même	si	ses	organes	vitaux	sont	maintenus	en	vie.	Il	faut	ensuite	postuler	la	possibilité	

d’exécuter	une	transplantation	d’au	moins	un	hémisphère	du	cerveau	de	A	dans	la	boite	

crânienne	de	B	après	que	l’on	ait	extrait	le	cerveau	de	B.	Ce	genre	d’opération	n’est	pas	

encore	réalisable	mais	il	n’est	pas	impossible	de	l’envisager	comme	éventuellement	pos-

sible.	Après	tout,	le	neurochirurgien	italien	Sergio	Canavero	a	déjà	considéré	la	possibilité	

de	réaliser	une	telle	opération	en	Chine	en	2017	sur	Valeri	Spiridonov,	un	individu	russe	

qui	était	paraplégique15.	

Supposons	donc	qu’une	opération	de	ce	genre	puisse	être	réalisée.	J’évacue	ici	pour	les	

fins	de	la	discussion	les	enjeux	éthiques	qu’une	telle	opération	soulève.	On	suppose	que	

la	continuité	psychologique	de	A	sera	assurée,	parce	qu’une	bonne	partie	du	cerveau	de	A	

sera	maintenue	et	que	la	transplantation	a	lieu	dans	le	corps	d’un	clone	ou	d’un	jumeau	

identique.	Pour	Parfit,	la	personne	qui	se	réveille	au	terme	de	l’opération	est	bel	et	bien	A.	

 
15http://www.lepoint.fr/editos-du-point/anne-jeanblanc/la-premiere-greffe-totale-de-tete-pour-bientot-23-

11-2017-2174616_57.php.	Consulté	le	28	juin	2018.	



Aux	yeux	de	ceux	qui	défendent	un	critère	de	continuité	physique,	A	serait	mort,	puisque	

l’essentiel	de	son	corps	est	mis	de	côté,	mais	pour	le	défenseur	du	critère	psychologique	

amendé,	il	est	clair	que	A	est	bel	et	bien	vivant	dans	ce	nouveau	corps.	On	peut	d’autant	

plus	l’affirmer	que,	contrairement	à	la	téléportation,	la	continuité	spatio-temporelle	est	

de	cette	manière	elle	aussi	assurée.	Ce	nouveau	critère	s’appuie	sur	la	continuité	psycho-

logique,	ainsi	que	sur	 le	maintien	d’au	moins	 la	moitié	du	même	cerveau,	au	sein	d’un	

corps	 génétiquement	 identique	 et	 respectant	 la	 continuité	 spatio-temporelle.	 Si	 à	

l’époque,	le	cerveau	reconstitué	à	partir	d’un	nouveau	matériau	pouvait	constituer	une	

bonne	sorte	de	cause,	les	bonnes	causes	ne	sont	cette	fois-ci	rien	d’autre	que	celles	qui	

sont	engendrées	par	le	même	cerveau.	

Considérons	maintenant	la	possibilité	que	l’on	produise	deux	clones	de	A,	à	savoir	B	et	

C,	ou	que	A	ait	B	et	C	comme	jumeaux	identiques.	Imaginons	ensuite	que	lors	de	l’incident,	

B	et	C	subissent	tous	les	deux	une	mort	cérébrale.	Imaginons	enfin	que	l’un	des	deux	hé-

misphères	de	A	soit	transplanté	dans	la	boite	crânienne	de	B	et	que	l’autre	hémisphère	

soit	transplanté	dans	la	boite	crânienne	de	C.	Comment	devons-nous	évaluer	la	situation	?	

Est-ce	que,	suite	à	la	double	opération,	A	se	réveille	dans	le	corps	de	B	ou	dans	le	corps	de	

C	?	 Il	 semble	problématique	d’affirmer	que	A	se	 réveille	 seulement	dans	 l’un	des	deux	

corps,	mais	il	semble	tout	autant	impossible	de	supposer	que	A	survit	dans	les	deux	corps	

et	que	les	organismes	humains	vivants	soient	deux	exemplaires	de	A.	Manifestement,	cha-

cun	dirait	de	l’autre	qu’il	n’est	pas	lui.	Si	on	faisait	subir	à	B	une	épreuve	physiquement	

douloureuse,	C	ne	ressentirait	rien	et	vice-versa.	

Pour	certains,	cette	seconde	expérience	de	pensée,	qui	met	en	jeu	une	double	trans-

plantation,	annule	ni	plus	ou	moins	la	plausibilité	du	critère	de	continuité	psychologique	

dans	 sa	version	nouvelle	 et	 il	 faut	 alors	 se	mettre	à	 la	 recherche	d’un	meilleur	 critère	

d’identité	personnelle.	Au	contraire,	pour	Parfit,	 la	double	 transplantation	montre	que	

l’identité	personnelle	n’a	pas	d’importance.	

On	comprendra	ainsi	comment	Parfit	réagit	à	la	critique	de	Shoemaker	au	sujet	de	la	

valeur	des	expériences	de	pensée	imaginaires	qu’il	avait	initialement	conçues.	Les	nou-

velles	expériences	de	pensée	permettent	de	montrer	que	la	réflexion	métaphysique	ini-

tiale	de	Parfit	était	valable.	Dans	la	nouvelle	version	proposée,	les	hypothèses	postulées	

sont	 beaucoup	moins	 extravagantes,	mais	 elles	 vont	 dans	 le	même	 sens	que	 les	 expé-

riences	initiales.	Parfit	ne	s’appuie	plus	sur	des	mondes	possibles	relevant	de	la	pure	ima-

gination.	Il	ne	mobilise	même	pas	des	mondes	possibles	physiquement	accessibles,	c’est-

à-dire	sur	des	mondes	possibles	très	différents	du	nôtre	mais	qui	obéissent	aux	mêmes	

lois	physiques.	Il	prend	appui	seulement	sur	des	alternatives	épistémiques	cliniquement	



envisageables.	Toutefois,	puisque	les	nouvelles	expériences	corroborent	les	conclusions	

des	anciennes	expériences,	elles	permettent	du	même	coup	d’en	justifier	la	pertinence.	

 

5. Conclusion : la personne comme artefact culturel 

Parfit	s’intéresse	au	critère	d’identité	personnelle	parce	qu’il	veut	en	arriver	à	montrer	

que	la	continuité	psychologique	est	ce	qui	importe.	Ce	qui	compte	vraiment	dans	l’identité	

personnelle,	c’est	la	continuité	psychologique	et	non	l’ipséité,	à	savoir	l’expérience	de	son	

unicité.	 Il	ne	 faut	pas	perdre	de	vue	que,	pour	Parfit,	 s’il	y	a	ce	qui	assure	 l’identité	au	

travers	du	temps,	il	y	a	aussi	ce	qui	importe	dans	l’identité.	S’il	s’est	intéressé	à	l’identité	

personnelle,	c’est	d’abord	et	avant	tout	pour	identifier	ce	qui	à	ses	yeux	est	important.	Or,	

ce	qui	est	important	au	travers	du	temps	peut	ne	pas	concorder	avec	ce	qui	assure	la	con-

tinuité	de	l’identité	personnelle.	S’agissant	de	déterminer	ce	qui	importe	le	plus,	il	se	pour-

rait	bien	que	cela	soit	le	maintien	des	mêmes	croyances,	valeurs	et	finalités.	On	sait	très	

bien	que	dans	la	téléportation	complexe	ou	dans	la	transplantation	dans	des	crânes	diffé-

rents	de	nos	deux	hémisphères,	l’identité	personnelle	ne	coïncide	plus	avec	la	continuité	

psychologique.	Parfit	n’en	conclut	pas	qu’il	 faille	renoncer	à	 l’importance	accordée	à	 la	

continuité	psychologique,	bien	au	contraire.	 Il	 faut	plutôt	accorder	peu	d’importance	à	

l’identité	personnelle.	Si	à	un	certain	niveau,	l’identité	personnelle	importe	du	point	de	

vue	de	l’éthique,	de	l’altruisme	et	de	la	mort,	à	un	niveau	plus	profond	encore,	la	chose	la	

plus	importante	est	la	poursuite	de	certaines	croyances,	valeurs	et	finalités	qui	peuvent	

survivre	à	notre	propre	mort.	

Parfit	ne	veut	pas	seulement	épingler	ce	qui	importe	dans	l’identité	des	personnes.	Il	

veut	également	montrer	que	l’identité	des	personnes	est	indéterminée.	Il	y	a	des	cas	où	

on	ne	peut	répondre	par	oui	ou	par	non	à	la	question	de	savoir	si	tel	individu	est	la	même	

personne.	Il	y	a	même	des	cas	où	l’on	ne	peut	répondre	par	oui	ou	par	non	à	la	question	

de	savoir	si	telle	ou	telle	personne	est	sur	le	point	de	mourir.	Ces	questions	sont	parfois	

vides	de	sens.	Admettre	l’indétermination,	c’est	reconnaître	que	l’on	est	parfois	dans	l’im-

possibilité	de	répondre	par	oui	ou	par	non	à	des	questions	comme	«	est-ce	la	même	per-

sonne	?	».	Même	lorsqu’il	y	a	une	continuité	psychologique,	que	le	cerveau	de	la	personne	

est	en	partie	maintenu	en	plus	d’être	dans	un	corps	génétiquement	identique	et	qu’il	y	a	

une	continuité	spatio-temporelle,	l’identité	peut	être	indéterminée.	



Que	devons-nous	penser	de	cette	théorie	?	Ainsi	que	Paul	Ricœur	l’a	souligné,	Parfit	a	

peut-être	une	compréhension	imparfaite	de	l’ipséité	qui	est,	comme	on	vient	de	le	souli-

gner,	l’expérience	de	notre	unicité16.	La	faiblesse,	principale	ombre	au	tableau,	concerne	

le	caractère	fictionnel	de	l’identité	ainsi	comprise	et	qui	n’est	selon	lui	qu’une	façon	de	

parler.	Parfit	aurait	dû	s’interroger	davantage	sur	cette	«	façon	de	parler	»	qui	est	la	nôtre	

lorsqu’il	est	question	de	l’usage	que	nous	faisons	des	énoncés	psychologiques	à	 la	pre-

mière	personne,	surtout	lorsqu’il	s’agit	de	décrire	nos	états	intentionnels.	Ces	énoncés	ne	

servent	pas	seulement	à	rapporter	 la	directionalité	de	certains	états	 (le	 fait	qu’ils	 ren-

voient	à	des	objets	ou	états	de	chose	qui	peuvent	ne	pas	exister).	Ils	n’ont	pas	non	plus	

pour	seuls	traits	caractéristiques	le	fait	d’échouer	aux	différents	tests	d’extensionnalité	

(substitution	des	identiques,	généralisation	existentielle,	vérifonctionalité).	Ils	traduisent	

aussi	une	capacité	réflexive	qui	est	constitutive	de	toute	expérience	intentionnelle	com-

plète.	Et	surtout,	ils	servent	à	exprimer	l’autorité	de	la	première	personne.	En	effet,	si	je	

crois	intentionnellement	que	p,	alors	je	sais	que	je	crois	que	p.	Du	moins	est-ce	ainsi	qu’il	

faut	comprendre	une	intentionnalité	qui	existe	peut-être	à	divers	degrés	dans	la	réalité	

mais	qui	comporte	la	directionalité,	l’intensionnalité,	la	réflexivité	et	l’autorité	de	la	pre-

mière	personne	lorsque	nous	sommes	parvenus	aux	degrés	ultimes	d’une	expérience	in-

tentionnelle	pleine	et	entière.	

D’où	origine	cette	autorité	de	la	première	personne	?	Doit-on	invoquer	un	accès	épis-

témique	privilégié	?	Une	autre	explication	serait	la	suivante.	Quand	je	crois,	pense,	juge,	

désire	intentionnellement	que	p,	j’ai	une	propension	à	statuer	que	je	crois,	pense,	juge	et	

désire	que	p.	En	tant	qu’états	intentionnels,	la	croyance,	la	pensée,	le	jugement	ou	le	désir	

que	p	sont	des	états	qui	sont	pour	ainsi	dire	sous	mon	contrôle.	Pour	le	dire	plus	précisé-

ment,	les	états	intentionnels	vont	de	pair	avec	des	dispositions	à	la	performance	d’actes	

illocutoires	déclaratifs	à	l’occasion	desquels	(i)	j’exprime	ma	décision	de	croire,	penser,	

juger	ou	désirer	que	p,	(ii)	je	présuppose	une	autorité	particulière	que	j’ai	à	cet	égard	et	

(iii)	j’implicite	que	ces	états	sont	rendus	vrais	par	le	fait	de	mon	énonciation	et	ce,	à	cause	

de	cette	autorité	que	j’ai.	Plusieurs	états	de	croyance,	pensée,	jugement	et	désir	sont	in-

conscients,	mais	certains	sont	sous	notre	contrôle.	La	classe	des	états	mentaux	relevant	

du	volontarisme	doxastique	n’est	pas	vide.	

On	a	beaucoup	trop	négligé	le	fait	que	les	énoncés	psychologiques	à	la	première	per-

sonne	pouvaient	servir	à	la	performance	de	différents	types	d’actes	de	langage.	On	peut	

 
16	Ricœur	P.,	Soi-même	comme	un	autre,	Paris,	Seuil,	1990.	Voir	la	Cinquième	étude,	L'identité	personnelle	et	

l'identité	narrative,	et	la	Sixième	étude,	Le	soi	et	l'identité	narrative.	



s’en	servir	pour	performer	des	actes	illocutoires	assertifs,	mais	on	peut	s’en	servir	égale-

ment	pour	performer	des	actes	illocutoires	expressifs	et	surtout,	même	parfois,	des	actes	

illocutoires	déclaratifs.	Or,	les	actes	illocutoires	déclaratifs	rendent	vrais	des	états	de	fait.	

Ils	instituent	certains	faits	institutionnels.	

On	peut	trouver	inspiration	auprès	de	Daniel	C	Dennett	et	de	ses	remarques	natura-

listes	sur	l’origine	des	personnes	pour	faire	la	généalogie	de	cette	propension	à	déclarer	

tel	ou	tel	état	de	fait.	On	peut	remonter	loin	dans	le	temps	pour	en	retracer	les	origines17.	

Dennett	s’interroge	au	fond	sur	le	processus	conduisant	à	l’affirmation	de	son	identité.	En	

l’occurrence,	cela	semble	s’inscrire	dans	le	prolongement	de	l’évolution	des	espèces	qui	

construisent	leur	propre	niche	écologique	et	tracent	de	cette	manière	une	frontière	entre	

l’extérieur	et	l’intérieur.	La	toile	d’araignée,	la	termitière,	la	fourmilière,	le	barrage	cons-

truit	par	des	castors	en	sont	des	exemples	probants.	L’institutionnalisation	d’une	identité	

narrative	prenant	la	forme	d’une	autobiographie	n’est	pas	autre	chose	qu’une	niche	éco-

logique	de	ce	genre.	Il	en	va	de	la	toile	narrative	comme	de	la	toile	d’araignée.	

Certes,	Dennett	se	méprend	à	son	tour	au	sujet	du	statut	ontologique	de	la	personne	en	

la	réduisant	lui	aussi	à	une	entité	fictionnelle.	Il	ne	semble	pas	apercevoir	que	l’explication	

généalogique	qu’il	 fournit	permet	de	rendre	compte	d’un	processus	d’institutionnalisa-

tion.	 L’identité	 narrative	ne	 saurait	 se	 réduire	 à	 un	 traitement	 de	 la	 personne	 comme	

«	centre	de	gravité	»	au	sein	d’une	trame	narrative.	La	personne	n’est	pas	que	pure	fiction	

et	la	trame	narrative	n’est	pas	qu’une	suite	d’assertions	qui	ne	seraient	qu’une	façon	de	

parler	lorsqu’il	est	question	du	‘je’,	car	la	narration	institue	globalement	un	artefact	cul-

turel	réel.	La	narration	met	en	place	un	dispositif	qui	statue	autant	sur	ce	que	l’on	veut	

être	que	sur	ce	que	l’on	croit	être.	Une	identité	narrative	mobilise	une	forme	spécifique	

de	niche	écologique	qui	est	à	la	fois	sociale,	culturelle,	symbolique	et	langagière.	Le	sujet	

reconstitué,	que	 j’ai	discuté	au	chapitre	12	de	mon	ouvrage	Pensée,	 langage	et	commu-

nauté,	en	1993,	est	un	sujet	institué18.	Or,	les	institutions	ne	sont	pas	des	fictions.	L’argent,	

le	mariage,	la	citoyenneté,	la	nation19	et	l’État	sont	des	institutions	bel	et	bien	réelles.	La	

statue	que	le	sculpteur	crée	à	partir	d’un	morceau	de	glaise	est	peut-être	le	résultat	de	son	

 
17	Dennett	D.,	Daniel	«	The	Origins	of	Selves	»,	Cogito,	3,	1989,	163-73.	Reproduit	dans	D.	Kolak	et	R.	Martin,	

(dir.),	Self	&	Identity,	Contemporary	Philosophical	Issues,	Macmillan,	1991	
18	Seymour	M.,	Pensée,	langage	et	communauté,	Paris-Montréal,	Vrin-Bellarmin,	1993.	
19	Le	même	enjeu	existe	au	sujet	de	la	nation	que	d’aucuns	considèrent	trop	souvent	comme	une	entité	fiction-

nelle	en	se	fondant	sur	une	interprétation	superficielle	de	la	théorie	de	Benedict	Anderson	développée	dans	
son	livre	L’imaginaire	national,	Éditions	de	la	Découverte,	2007.	Contrairement	à	l’opinion	courante,	Ander-
son	ne	traite	pas	la	nation	comme	une	fiction.	Il	s’agit	plutôt	d’un	«	artefact	culturel	».	Or,	les	artefacts	cul-
turels	existent	bel	et	bien.	Ce	sont	des	biens	institutionnels	réels.	



imagination.	N’empêche,	le	résultat	est	un	artefact	culturel	bel	et	bien	réel.	Les	états	in-

tentionnels	qui	nous	habitent	sont	des	états	que	l’on	institue	par	le	langage	et	sont	en	ce	

sens	eux-mêmes	des	artefacts	culturels	bel	et	bien	réels.	La	personne	instituée	n’est	donc	

pas	 qu’une	 façon	 de	 parler.	 Elle	 est	 un	 artefact	 culturel	 construit	 par	 nous.	 L’ipséité,	

comme	expérience	de	notre	unicité,	peut	se	vivre	dans	les	oeuvres	narratives	que	nous	

créons	et	ce,	même	si	au	départ,	ce	sont	des	œuvres	qui	avaient	seulement	été	imaginées.	


