3

La nation québécoise et la reconnaissance
des minorités

Michel Seymour

L'un des enjeux liés a la reconnaissance du caractere plurinational d'un
Etat concerne la capacité pour la nation minoritaire de prendre en
compte les revendications de ses propres minorités internes. Un Etat
peut se sentir en droit de ne pas reconnaitre une nation minoritaire
sous le prétexte que lui accorder plus d’autonomie risquerait d’entrai-
ner loppression des minorités internes (Green, 1994; Eisenberg et
Spinner-Halev, 2005). Inversement, lorsqu’il est question de prendre
en compte les minorités internes présentes sur le territoire d'un peuple
qui n'est pas souverain, on ne doit pas faire abstraction du cadre natio-
nal dans lequel elles s’inscrivent. L'impact identitaire d'une présence
forte de I'immigration sur la communauté nationale non souveraine
ne doit pas étre négligé. Le probleme se pose pour les peuples souve-
rains’. Il ne peut pas ne pas se poser lorsque le peuple nest pas souve-
rain. Il est certes trés délicat de soulever le probleme de l'intégrité de la
communauté d'accueil face a 'immigration, car c’est un théme cher au
national-populisme. Il serait toutefois aussi tres dangereux de laisser
les théemes de l'identité, de la cohésion sociale et de l'intégration étre
l'apanage des partis d’extréme-droite. Apres tout, la reconnaissance
authentique doit étre symétrique. Celui qui reconnait doit lui aussi étre
reconnu.

1. A tort ou a raison, la prise en compte de cet impact a donné lieu en France  la créa-
tion d’'un Ministere de I'immigration et de I'identité nationale.



78 Les défis du pluralisme

Quand on s'occupe du probléme de la reconnaissance des minorités
historiques ou issues de I'immigration, on est confronté a des percep-
tions souvent erronées et stéréotypées provenant de la communauté
d’accueil. L'autre peut alors apparaitre comme une menace, comme
une personne qui est en désaccord avec les normes démocratiques et
modernes ou comme quelqu'un qui naccepte pas les normes sociétales
occidentales. Toutefois, il ne suffit pas de se livrer a une critique en regle
de la communauté d’accueil, car cela risque d’attiser les tensions. Il faut
aussi tenter de répondre a ses besoins de reconnaissance et d’affirma-
tion nationale. Dans la perspective d'une théorie de la reconnaissance,
il faut s’interroger sur les exigences de reconnaissance réciproque et
réfléchir aux accommodements qui pourraient convenir aux uns et aux
autres, donc aux groupes minoritaires comme a la nation majoritaire
constituant la communauté d’accueil.

Qu’est-ce que la nation?

Le concept de nation parait difficile a définir, parce qu’il y a plusieurs
sortes de nations. Parmi celles-ci, on connait bien la distinction entre
la nation ethnique et la nation civique. La nation ethnique est fondée
sur l'idée du partage d’'une origine ancestrale commune. Ses membres
se représentent eux-mémes comme partageant une telle origine com-
mune. Si I'on appliquait ce concept au Québec, il faudrait réduire la
nation québécoise a la communauté francophone d'origine cana-
dienne-francaise. La nation civique, a l'opposé, suppose le rejet de
toute problématique «identitaire» au profit d'une identité politique
comprise comme incluant 'ensemble des citoyens d'un Etat souve-
rain. L'Etat souverain est lui-méme une partie constitutive de la nation
ainsi comprise. Les citoyens d'une nation civique la congoivent comme
nétant rien d’autre que leur pays. La nation se confond donc avec
I'Etat-nation.

Il existe aussi une autre sorte de nation que l'on peut qualifier de
culturelle. En vertu de cette autre conception, on admet que des per-
sonnes d'origines ethniques diverses puissent faire partie de la nation,
et ce bien quelle ne soit rien d’autre quune communauté de langue
maternelle ou langue d’'usage, de culture et d’histoire uniques. Cette
conception a été notamment avancée par Dumont (1995) et a été
reprise par Blattberg (2004). Pour Dumont, il n'existe pas une telle
chose que la nation québécoise inclusive de I'ensemble des citoyens



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités 79

québécois. Il existe trois nations sur le territoire du Québec: une nation
francophone, une nation anglophone et une nation autochtone consti-
tuée a partir de dix Premieres Nations et du peuple inuit. La nation
francophone inclut des individus ayant des origines ethniques diverses,
mais ne rassemble que les personnes francophones du Québec dont la
langue d’'usage domestique est le francais. Le gouvernement du Québec
chapeaute ces trois nations et n'est donc pas une partie constitutive de
l'identité du peuple francophone puisqu’il est le gouvernement de trois
nations (Dumont, 1995: 55, 63-64).

Depuis une vingtaine d’années, le débat sur la définition de la
nation québécoise a pris une tournure différente. Une masse critique
importante de citoyens québécois considere que la nation québécoise
est inclusive de I'ensemble des citoyens du Québec?. Cette fagon de
voir les choses nest peut-étre pas encore partagée par une majorité de
citoyens, mais elle est de plus en plus souvent mise de l'avant®. Clest
cette conception inclusive de 'ensemble des citoyens du Québec qui
retient notre attention dans ce chapitre. Il s’agit de la « nation sociopoli-
tique » (Seymour, 1999). Les membres d’'une nation sociopolitique sont
les citoyens, les immigrants regus, les résidents permanents et les réfu-
giés qui sont domiciliés sur le territoire relevant de la compétence d'un
gouvernement autonome non souverain, quil s’agisse d’'une province,
d’'un Land allemand, d’'un canton (ou d'un ensemble de cantons), voire
d’une région juridiquement reconnue. Le gouvernement autonome de
ce groupe fait partie de son identité institutionnelle. Certes, il ne s’agit
pas de prétendre qu'en vertu de cette conception, toutes les provinces,
tous les Lénder, tous les cantons et toutes les régions sont des nations.
Car en plus de cet aspect politique, il faut tenir compte de la composi-
tion sociale du groupe pour étre en mesure de dire que 'ensemble des
membres occupant le territoire régi par ce gouvernement autonome

2.1l faudrait aussi inclure les résidents permanents, les immigrants regus et les réfugiés.

3. Pour dissiper en partie le caractere controversé de cette approche inclusive, il convient
de souligner le fait que ce sont les membres des nations autochtones qui feraient partie
de la nation québécoise, et pas nécessairement les nations en tant que telles. Lanalogie
suivante permet d’illustrer le propos. Un groupe détudiants appartenant a une univer-
sité donnée peut en méme temps sétre doté d'une association sportive parascolaire.
Prétendre que ces étudiants appartiennent a 'université n'implique pas que l'associa-
tion sportive en fait elle aussi partie. Pour pouvoir inclure des groupes dans la nation
sociopolitique, il faut en plus adopter une politique de reconnaissance a 'égard de ces
groupes.



80 Les défis du pluralisme

sont/des membres d'une nation. Il faut que, tout en incluant en son sein
des groupes nationaux minoritaires, l'unité administrative en question
rassemble 'échantillon majoritaire d'un groupe qui, a travers le monde,
parle la méme langue, partage les mémes institutions, posséde le méme
patrimoine culturel et hérite d'une méme histoire. Les peuples écossais,
québécois, catalan et flamand constituent des exemples qui illustrent
bien le concept de la nation sociopolitique. Puisque les membres de
la nation sociopolitique sont les citoyens qui résident sur le territoire
et qui relévent de la compétence d'un gouvernement autonome non
souverain, les institutions politiques communément partagées servent
de critére pour déterminer qui sont les membres de la nation. Clest
la raison pour laquelle les institutions politiques sont constitutives de
l'identité du peuple concerné. Le gouvernement autonome de la nation
sociopolitique fait partie de son identité publique commune.

En plus des conceptions ethnique, civique, culturelle et socio-
politique, il existe plusieurs autres sortes de nations, telles que la nation
multisociétale (ou multinationale)?, la nation diasporique et la nation
multiterritoriale®. Il y a aussi des groupes nationaux qui ne sont pas a
eux seuls des nations, mais des fragments minoritaires de nation sur
des territoires donnés®. Il y a ensuite les diasporas contigiies, qui sont

4. La nation multisociétale est un Etat souverain multinational, c’est-a-dire un Etat dans
lequel les citoyens se représentent comme une organisation politique nationale, mais
qui comprend en méme temps plusieurs nations minoritaires. Pour Lester B. Pearson,
premier ministre du Canada dans les années 60, le Québec était une nation dans la
nation canadienne. La nation canadienne était donc une nation multisociétale. Le phi-
losophe canadien Will Kymlicka (2001), qui souscrit a ce point de vue, congoit le pays
comme une nation comprenant des peuples autochtones, la « minorité nationale » qué-
bécoise francophone et des citoyens issus de 'immigration. Fait a noter, Kymlicka se fait
une conception culturelle de la nation québécoise et emploie toujours le mot « québé-
cois» en francais dans ses textes en anglais.

5. La nation diasporique est une population qui se représente comme fragmentée en
plusieurs groupes culturels minoritaires répartis sur plusieurs territoires discontinus,
chacun de ces groupes formant lui-méme une minorité sur chacun de ces territoires.
On songe ici a la diaspora juive avant la création d’Israél. La nation multiterritoriale
suppose l'étalement d’'un groupe culturel sur un territoire continu, mais chevauche plu-
sieurs frontiéres de territoires juridiquement reconnus. On songe ici au peuple kurde,
qui s'étale sur le territoire du Kurdistan, ou au peuple Mohawk, qui sétale sur le terri-
toire d’Akwasasne, chevauchant en partie le Québec, 'Ontario et 'Etat de New York.

6. Clest le cas pour les minorités issues de Iimmigration et composées de membres qui
sont pour la plupart nés dans un autre pays (comme plusieurs Maghrébins et Haitiens
du Québec) ou pour les minorités historiques dont les membres sont pour la plupart nés
sur le territoire mais qui continuent méme apres plusieurs générations de s’identifier a
un pays d'origine (par exemple, les minorités chinoise, grecque et italienne de Montréal).


Michel



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités 81

des extensions de nations voisines débordant sur le territoire d'une
autre nation (par exemple, les minorités russes dans les pays baltes,
la minorité palestinienne en Israél ou les minorités serbe et croate
en Bosnie). Enfin, quand on examine les relations entre I'Etat et les
groupes nationaux, on oublie trés souvent de prendre en compte les
groupes nationaux qui sont des nations a part entiere, mais numéri-
quement minoritaires. Ces nations minoritaires n'ont pas d’Etat sou-
verain et sont, pour l'essentiel, incluses a l'intérieur des frontieres d'un
Etat souverain. Au Canada, les seules nations minoritaires qui sont
encore prises en considération sont les nations autochtones, mais il
ne faut pas non plus oublier les nations minoritaires non autochtones.
On songe, par exemple, au Québec, a la Catalogne, a I'Ecosse, a I'Aca-
die, a 'Alsace et au Tyrol du Sud.

Le pluralisme conceptuel qui consiste a admettre plusieurs sortes
de nations et plusieurs sortes de fragments minoritaires de nation
permet de rendre compte de la diversité profonde de plusieurs socié-
tés qui se sont représentées elles-mémes jusqu’a récemment comme
formant des Etats mononationaux. La plupart des 193 Etats souve-
rains du monde comprennent plusieurs groupes nationaux: plu-
sieurs communautés issues de I'immigration, minorités historiques,
diasporas contigiies, voire plusieurs nations minoritaires. Un autre
avantage de l'adoption du pluralisme conceptuel est que l'on peut
rendre compte du pluralisme identitaire. Il est possible d’appartenir
a plusieurs nations a la fois. Les personnes immigrées, par exemple,
peuvent se représenter comme membres de la nation de laquelle elles
sont issues et aussi comme membres de la communauté nationale qui
les accueille. Mais on peut aussi étre membre de plusieurs nations
parce quon est membre d'une nation ethnique minoritaire dans une
nation sociopolitique ou une nation civique. Les Innus, par exemple,
peuvent faire partie de la nation innue, de la nation québécoise et de la
nation canadienne, tout comme les membres de la nation québécoise
peuvent faire partie de la nation canadienne. Le pluralisme conceptuel
permet donc de rendre compte du caractére dynamique de l'identité.
Ainsi, la nation ethnique canadienne-francaise s'est transformée au
tournant des années 60 en une nation culturelle québécoise franco-
phone, et cette derniére se transforme de plus en plus en une nation
sociopolitique.


Michel



82 Les défis du pluralisme

Deux conceptions de la nation québécoise

Il est plausible de prétendre que le concept de nation le mieux adapté
a la nation québécoise est le concept de nation sociopolitique. Je me
propose dexaminer ici deux conceptions différentes de la nation socio-
politique québécoise. Ces deux conceptions semblent s’accorder sur
le fait que les membres de la nation sont 'ensemble des résidents du
Québec, donc sur I'idée que la conception de la nation qui est adaptée
au Québec est la conception sociopolitique’. Cependant, ces concep-
tions peuvent étre contrastées I'une avec l'autre au moyen de deux cri-
téres distincts: le premier concerne la facon dont les deux approches
congoivent le caractere inclusif de la nation sociopolitique, alors que
le second concerne le concept de laicité qu'elles utilisent et qui induit
des rapports différents avec les minorités religieuses présentes sur le
territoire. Pour illustrer les différences entre ces deux conceptions, je
m'inspirerai de certains événements qui ont ponctué l'histoire récente
du Québec. 1l y a tout d’abord la question des accommodements rai-
sonnables. Ce débat s’est étalé sur plusieurs années et a culminé en
2008 avec le dépdt du rapport de la Commission de consultation sur
les pratiques daccommodement reliées aux différences culturelles, ou
«Commission Bouchard-Taylor», qui avait a statuer sur une foule de
sujets. Le débat a repris en 2013-2014 autour du projet de loi n° 60 du
PQ instituant la charte des valeurs québécoises (charte de la laicité),
ainsi qu'en 2017 autour du projet de loi n° 62 du PLQ. L'un des aspects
les plus litigieux|de ce projet de loi concernait l'interdiction du port de
signes religieux ostentatoires par les employés de la fonction publique.

Ce débat semble officiellement traiter de questions strictement
religieuses, mais en fait il est apparu parce que le Québec ressentait
un profond besoin de fixer les régles du vivre-ensemble sur son ter-
ritoire. Il a permis de mettre en évidence le besoin de reconnaissance
des identités minoritaires, mais aussi celui de reconnaissance et d’affir-
mation nationale du peuple québécois. Il plonge ses racines dans des
enjeux identitaires et n'est pas étranger a la question nationale québé-
coise, mais témoigne d’une crise identitaire®. Notons que le débat, les

7. Je prends cela pour acquis aux fins de la discussion.

8. Contrairement & Maclure (2014), qui interpréte les débats portant sur les accom-
modements et la laicité comme s’ils ne concernaient que le rapport des Québécois a la
religion, il faut remarquer qu'’ils soulevaient en méme temps des enjeux identitaires liés
a la question nationale (Seymour, 2014).


Michel


Michel



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités 83

désaccords et les polarisations ne concernent pas seulement la place
du phénomene religieux dans la société. On présente parfois l'oppo-
sition entre les deux courants de pensée sur la nation sociopolitique
québécoise comme une opposition entre les partisans de l'inclusion des
minorités religieuses dans la société et les partisans de la laicité, mais
cette caractérisation est superficielle et ne va pas a l'essentiel, car les
deux courants pronent une forme de laicité et manifestent un point de
vue qui est, d'une certaine fagon, inclusif. Ce nest donc pas sur le prin-
cipe de la laicité et le principe de l'inclusion que les deux approches
divergent. Pour bien saisir les différences entre les deux, il faut se rap-
porter aux enjeux identitaires sous-jacents.

Les deux groupes cherchent a harmoniser I'unité et la diversité au
sein de la nation québécoise. Mais le débat oppose deux conceptions
de la laicité et deux conceptions de linclusion. Un premier groupe
défend une laicité stricte interdisant notamment le port de signes
religieux ostentatoires, alors que le second défend une laicité ouverte
qui accueille favorablement lexpression de la croyance religieuse.
Sagissant de leur aspect inclusif, les tenants de la laicité stricte sous-
crivent pour la plupart a une conception de la nation qui la rapproche
d’'un particularisme identitaire. Ainsi, méme si les citoyens au sein
de la nation sociopolitique ont différentes origines, voire différentes
cultures et différentes langues, ils peuvent partager une identité com-
mune, c’est-a-dire une langue, des institutions et une histoire commu-
nes. Cette identité est organisée politiquement, mais elle s'enracine en
méme temps dans un particularisme identitaire puisque la nation ainsi
comprise s'inscrit dans une langue, une culture et une histoire qui sont
spécifiques. Les tenants de la laicité ouverte sont pour la plupart parti-
sans d’'une conception inclusive de la nation qui, pour ainsi dire, n’a pas
de dimension identitaire.

Donc, d'un coté on a des partisans de la laicité stricte qui tiennent
compte du particularisme identitaire de la nation québécoise dans
la mesure ou les traits devant caractériser l'ensemble des citoyens se
rapportent en méme temps a I’héritage de la majorité francophone du
Québec. Ils avancent une conception de la laicité inspirée en partie
du républicanisme jacobin, mais en méme temps enracinée dans une
nation dont la langue, la culture et I'histoire proviennent de la majo-
rité. Cette conception est en méme temps réfractaire au multicultura-
lisme et a toute politique de reconnaissance des groupes minoritaires.



84 Les défis du pluralisme

A lopposé, on a des auteurs qui insistent sur I'importance d’adopter
une politique de multiculturalisme et de préconiser une politique de
pluralisme culturel qui assure la reconnaissance étatique de la diver-
sité culturelle. Cette reconnaissance n'est pas symétrique, car elle vise
essentiellement les minorités qui vivent sur le territoire. Elle concerne
des groupes ethniques minoritaires, mais ne va pas de pair avec la
reconnaissance d'un peuple englobant ayant lui aussi une dimension
identitaire. Selon ce deuxiéme point de vue, il existerait bel et bien une
citoyenneté commune sur le territoire du Québec, mais celle-ci devrait
s’affranchir de toute dimension identitaire. La citoyenneté communé-
ment partagée doit en quelque sorte étre postnationale et doit s’incar-
ner dans ce qui constitue notre constitution québécoise, a savoir notre
charte des droits et libertés. Selon ce point de vue, il semble important
de comprendre les débats sur les accommodements et sur la laicité
comme des débats qui mettent en cause seulement notre rapport a la
religion et non notre rapport a l'identité nationale. Les seules identités
a prendre en considération sont les identités minoritaires, auxquelles
il faut s'ouvrir par l'adoption d'une politique de pluralisme culturel
comme le multiculturalisme canadien.

Ces deux points de vue sont opposés parce que le premier groupe,
qui promeut une laicité stricte d'influence francaise, défend une nation
englobante identitaire qui prend acte du pluralisme mais sans que cela
ne se traduise dans une politique de pluralisme culturel. A l'opposé,
ceux qui défendent les politiques de reconnaissance des minorités arti-
culent une nation fondée sur le socle d'un ensemble de droits indivi-
duels. IIs s'en remettent a une laicité ouverte et a une charte des droits
et libertés inspirée de 'expérience canadienne. Cela donne, d'un coté,
une république enracinée dans une nation historique qui est contre
les politiques de pluralisme culturel et, de l'autre c6té, une conception
strictement individualiste et non identitaire de la citoyenneté, doublée
d’une politique de multiculturalisme.

Ces deux courants défendant des conceptions divergentes de la lai-
cité (stricte et inclusive) et de l'inclusion citoyenne (particulariste et
postnationale) sont présents dans les débats sociétaux que le Québec
vit depuis dix ans. Concernant les accommodements, les audiences
de la Commission Bouchard-Taylor ont fait entendre des citoyens qui
ont affirmé limportance de fixer les conditions du vivre-ensemble
au Québec. Ces citoyens ont insisté sur 1égalité des hommes et des



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités 85

femmes, sur la laicité et sur la langue frangaise comme langue publique
commune. Face a ces demandes, les commissaires ont réagi dans un
rapport qui vantait les mérites d’'une laicité ouverte, des accommode-
ments raisonnables et de l'interculturalisme. Les commissaires se sont
donc montrés ouverts a une politique de reconnaissance du pluralisme
culturel. En outre, ils ont expliqué dans leur rapport qu’il existait bel
et bien chez le peuple québécois un malaise identitaire a I'égard des
diverses politiques d'accommodement, mais ils ont soutenu que ce
malaise résultait en grande partie d’'une fausse perception de la popu-
lation, entretenue par les médias®. Il a pu sembler alors que les com-
missaires faisaient la sourde oreille au besoin d’affirmation nationale
des Québécois'®. Un an plus tard, dans les différents sondages, le fossé
sest creusé entre la position des commissaires et celle d'une majorité
au sein de la population (Leduc, 2009). Cette majorité de citoyens était
plus que jamais opposée a toute forme d'accommodement, de laicité
ouverte et de politique de pluralisme culturel. Dans les années qui ont
suivi le dépot du rapport Bouchard-Taylor, lopposition entre les deux
conceptions de la laicité et de linclusion s’est amplifiée, comme en
témoignent la publication et la signature de deux manifestes par des
intellectuels: le Manifeste pour un Québec pluraliste et la Déclaration
pour un Québec laique et pluraliste!!.

Le débat s’est poursuivi en 2013 a 'occasion du dépét par le PQ
du projet de loi n° 60 sur la charte des valeurs québécoises. Pour les
adhérents de la charte, il fallait défendre une charte de la laicité en plus
de la charte des droits et libertés et de la charte de la langue francaise,
afin de fixer les régles du vivre-ensemble au Québec. La laicité faisait
selon eux partie des conditions de ce vivre-ensemble et venait s’ajouter

9. Voir notamment Bouchard et Taylor (2008: 19, 76).

10. Du moins est-ce ainsi que cela fut percu. Voir cependant le passage ou les commis-
saires reconnaissent eux-mémes que le débat a une portée identitaire qui ne s’explique
pas seulement par de fausses perceptions (Bouchard et Taylor, 2008: 18).

11. Des manifestes ont été publiés de part et d’autre dans les médias pour recueillir
des signatures d’intellectuels. Le Manifeste pour un Québec pluraliste faisait la promo-
tion des mémes positions d'ouverture que celles défendues par Bouchard et Taylor; il
a recueilli environ 800 signatures. A I'opposé, la Déclaration pour un Québec laique et
pluraliste souscrivait a la conception de la laicité stricte et se contentait de constater le
pluralisme sans préconiser I'adoption d’'une politique de pluralisme culturel a I'égard des
minorités; critique a 'égard de la politique canadienne de multiculturalisme et s’inspi-
rant de l'approche républicaine francaise, elle a recueilli prés de 3000 signatures.



86 Les défis du pluralisme

a d’autres valeurs liées au particularisme identitaire québécois (éga-
lité des hommes et des femmes, langue, patrimoine québécois). L'Etat
vraiment laique devait étre un Etat affranchi de I'influence du clergg,
qui manifesterait un maximum de neutralité mais dans lequel serait
implanté, comme en France, un concept de laicité stricte interdisant
le port de signes religieux ostentatoires dans la fonction publique. Le
pluralisme devait n'étre qu’'un état de fait et non un principe normatif,
car la reconnaissance des minorités conduisait a la fragmentation des
identités. Les seuls signes religieux tolérés devaient étre d'un type sem-
blable a ceux portés discréetement, comme la croix dans le cou. Cette
vision des choses faisait de la religion une affaire strictement privée.

Pour les opposants a la charte, le projet de loi n° 60 était inaccep-
table parce que les signes religieux étaient compatibles avec la laicité
et pouvaient méme étre compris comme une condition nécessaire a
I'existence d’un Etat vraiment laique. En méme temps, plusieurs d’entre
eux estimaient que le Québec n’avait pas besoin d'une charte de la lai-
cité, ni d’'une constitution interne, ni de fixer les régles du vivre-en-
semble. Ils croyaient que le Québec devait sextirper d'une conception
identitaire de la nation. Selon eux, les conditions du vivre-ensemble
au Québec étaient déja fixées dans sa charte des droits et libertés. Si la
laicité pouvait s'appliquer aux institutions de I'Etat, sous la forme des
principes de neutralité et dindépendance par rapport a toute influence
du clergé, il s’agissait d'objectifs subordonnés aux deux finalités essen-
tielles de la laicité, soit la liberté de conscience et 'égalité des citoyens.
Or, puisque ces finalités étaient déja inscrites dans la charte des droits
et libertés, on n’avait pas besoin d'une charte de la laicité ou alors, si l'on
en admettait une, elle devait étre subordonnée a la charte des droits et
libertés. Certains auteurs ajoutaient a cet argumentaire un plaidoyer en
faveur de la politique canadienne du multiculturalisme.

Le libéralisme républicain: un nationalisme pluraliste

Les pro-charte semblent fortement inspirés par le modéle francais qui,
selon Koussens (2015), s’est imposé seulement depuis 'an 2000. On
peut qualifier ce modele de « républicain jacobin » et de «nationaliste».
A Topposé, les anti-charte souscrivent plutét a un modele « libéral indi-
vidualiste » et critiquent sans relache la préoccupation identitaire qui
caractérise la posture nationaliste, au profit d'un patriotisme s’appuyant
sur des valeurs communes. Peut-on envisager une position mitoyenne


Michel


Michel



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités 87

qui serait, d'une part, a la fois républicaine et libérale, d’autre part,
autant nationaliste que disposée a reconnaitre les droits collectifs des
minorités et, enfin, respectueuse des conceptions tant individualistes
que communautariennes de l'identité personnelle? Je crois, pour ma
part, que le libéralisme peut en méme temps étre un républicanisme,
que l'on peut étre a la foisnationaliste et pluraliste et qu'il est possible
de respecter également les conceptions individualistes et communau-
tariennes de la personne.

Un libéralisme républicain

Il est possible d’envisager 'harmonisation du libéralisme et du républi-
canisme, pourvu que le libéralisme puisse s’affranchir de l'individua-
lisme moral auquel il est tres souvent attaché et que le républicanisme
puisse s’affranchir du jacobinisme auquel il est lui aussi trés souvent
associé. Le libéralisme politique de Rawls répond parfaitement a ces
attentes. C’est un libéralisme qui s’affranchit de toute théorie compré-
hensive, y compris de l'individualisme moral de Kant et de Mill, et qui
admet I'égale importance des libertés négatives et positives.

Notons tout d’abord que Rawls considere les libertés politiques
comme des libertés de base (1987: 92, 259-260; 1995: 347, 2004: 70,
71). Il soutient que le libéralisme politique est parfaitement compa-
tible avec le républicanisme classique, qui affirme I'importance ins-
trumentale essentielle de 'engagement politique pour l'exercice plein
et entier de la liberté négative (2004: 196-199). Dans son ouvrage de
1995 (355-356), Rawls laisse entendre qu'une certaine priorité doit étre
accordée a la liberté des modernes au sens ou les libertés politiques
(positives) sont instrumentales pour un exercice satisfaisant des liber-
tés modernes. Toutefois, puisque ce sont des instruments essentiels,
les libertés politiques peuvent étre considérées comme des libertés de
base (1995: 356; 2004: 197). Dans son échange avec Habermas, Rawls
(1997: 108-110) explique Iégale importance des libertés anciennes et
des libertés modernes. Il dit qu'’il existe un lien interne entre les deux et
qu'ils se présupposent réciproquement (1997: 108). Pour lui, les liber-
tés anciennes et les libertés modernes sont co-originaires et d’égale
importance (1997: 109-110)"2.

12. Plusieurs auteurs interpréetent Rawls en ce sens. Ils soulignent I'égale importance des
libertés civiles (négatives) et politiques (positives) chez Rawls et I'égale importance de


Michel


Michel


Michel



88 Les défis du pluralisme

Quelles conséquences concrétes découlent du libéralisme poli-
tique compris comme réalisant un équilibre entre le libéralisme et le
républicanisme classique ? La premiere conséquence concerne la défi-
nition méme de la laicité. Toutes les définitions tiennent compte de
quatre principes: la neutralité de 'Etat, son indépendance par rapport
al'Eglise, la liberté de conscience et I'égalité. Le républicanisme jacobin
considere la laicité d’abord et avant tout comme un trait caractéristique
de I'Etat francais, et il limite la liberté individuelle en allant jusqu’a
interdire dans la fonction publique I'expression passive de la foi. A I'in-
verse, l'individualisme libéral subordonne la neutralité et l'indépen-
dance de I'Etat, compris comme n’ayant qu'une valeur instrumentale,
par rapport a la liberté de conscience et a 'égalité concues comme les
véritables principes et finalités de la laicité. Comme le républicanisme,
le libéralisme politique définit la laicité en des termes strictement ins-
titutionnels (neutralité et indépendance), mais il considére les libertés
individuelles de conscience et d’égalité comme tout aussi importantes.
Cette position s’exprime et se résume dans le slogan suivant: les insti-
tutions doivent étre laiques, et les individus doivent étre libres.

Ces différences définitionnelles ne sont pas anodines. L'approche
républicaine jacobine impose des tenues vestimentaires qui releguent
la religion dans la sphére privée. Lexpression passive de la foi religieuse
n'est pas autorisée et est assimilée a une forme de prosélytisme. La
liberté rationnelle des personnes n'est pas jugée aussi importante que le
jugement de I'Etat. Ce dernier agit de facon paternaliste pour protéger
les femmes et les jeunes filles contre I'influence du mari, de la famille ou
du milieu social. Le Républicain jacobin insistera pour que I'assermen-
tation lors de la cérémonie célébrant 'acquisition de la citoyenneté se
fasse publiquement et a visage découvert, ce qui implique d’interdire
le niqgab et la burqa. Il peut aller jusqu’a les interdire dans les lieux
publics. Le libéralisme républicain préconise le respect de I'expression
passive de la croyance religieuse, car il y va de équilibre entre la laicité
de I'Etat et le respect des libertés individuelles. Il considére comme
déraisonnables les demandes visant a obtenir des services publics en
exigeant des personnes chargées doffrir ces services quelles soient
d’'un sexe particulier, méme si la liberté d’autrui nest pas affectée. Par

la liberté des Modernes et de la liberté des Anciens. Voir Gutmann (1998), Gaus (2007 :
note 105) et Dombrowski (2001).



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités 89

ailleurs, il estime qu'une personne portant la burqa ou le niqab doit
se dévoiler lors d’'une cérémonie officielle d'assermentation, mais que
cette derniére peut se tenir dans un lieu privé.

A Tlinverse, l'individualisme libéral préconise de ne limiter la
liberté individuelle que si elle affecte la liberté individuelle d’autrui.
Ainsi, l'individualiste libéral permet a une femme portant le nigab ou
la burqa de préter serment lors de cérémonies officielles sans avoir a
se dévoiler si aucune atteinte a la liberté individuelle d’autrui ne peut
étre observée.

Un nationalisme pluraliste

En se servant des ressources conceptuelles du libéralisme politique,
Rawls (2006) a élaboré un droit des peuples venant s’ajouter au droit
des personnes au sein d'une communauté nationale indépendante. La
premiére position originelle s’applique a une société unique qui serait
fermée, sans immigration et sans groupes nationaux minoritaires. La
seconde position originelle se restreint aux peuples qui disposent d'un
Etat. Rawls reconnait toutefois que ces modéles devraient étre com-
plexifiés. On ne peut se contenter des huit principes qu’il préconise
pour régir les relations entre des peuples disposant d’'un Etat. Il faut
aussi admettre des principes pour les peuples qui ne disposent pas d'un
Etat, tels que le droit a 'autodétermination et parfois méme le droit de
sécession. Il faudrait aussi ajouter des regles régissant les fédérations
de peuples. Rawls n’a toutefois pas examiné dans le détail a quoi pour-
rait ressembler l'ensemble des principes régissant des sociétés com-
plexes composées de plusieurs groupes nationaux'?.

Dans le contexte spécifique de la société québécoise, les débats sur
les accommodements et sur la laicité ont principalement opposé des
intellectuels nationalistes et des intellectuels pluralistes. La question
se pose pourtant de savoir pourquoi il faudrait choisir entre les deux. Il
est possible d’étre a la fois nationaliste|et pluraliste, pourvu que le natio-
nalisme ne devienne pas conservateur et que le pluralisme ne conduise
pas a la négation de la nation. Pour articuler ce point de vue, on peut

13. Dans Seymour (2008), il s’agissait d'examiner le cas des sociétés complexes tout en
restant a l'intérieur du cadre prescrit par un libéralisme politique de type rawlsien. Les
sociétés complexes cherchent a réaliser un équilibre entre l'unité et la diversité, entre
le droit collectif a 'autodétermination des peuples et les droits collectifs a la reconnais-
sance de leurs minorités internes.


Michel


Michel


Michel


Michel



90 Les défis du pluralisme

par exemple accorder au frangais le statut de langue officielle et inter-
préter cela comme voulant dire que le francgais est la langue publique
commune du Québec. De cette maniére, la reconnaissance du francais
est compatible avec la reconnaissance de langues publiques telles que
I'anglais et les langues des peuples autochtones. La méme remarque
vaut pour les institutions publiques communes, qui sont les institu-
tions dans lesquelles on parle principalement la langue publique com-
mune. Elles sont compatibles avec l'existence d'institutions publiques
dans lesquelles les langues minoritaires sont parlées.

Concretement, cela veut dire qu’il faut encore une fois trouver
une position médiane entre, d’'une part, le rejet par les républicanistes
jacobins de la politique de multiculturalisme et de toute politique de
pluralisme culturel et, d’autre part, la défense de la politique cana-
dienne de multiculturalisme, qui caractérise la position des pluralistes.
Ce moyen terme nous est offert par la doctrine de l'interculturalisme
(Bouchard, 2012). Cette derniere défend la reconnaissance réciproque
entre la communauté nationale et les minorités. Elle impose un devoir
de reconnaissance des droits collectifs minoritaires et un devoir d’in-
tégration des minorités. La politique de linterculturalisme prend
davantage au sérieux le malaise identitaire, qui tient a l'absence de
reconnaissance du particularisme identitaire des Québécois.

Le respect des conceptions individualiste et communautarienne
de la personne

Il existe un autre avantage important a adopter le libéralisme politique
de Rawls pour résoudre des tensions au sein de la société québécoise.
Rawls offre 'exemple trés rare d’'une philosophie libérale affranchie de
lI'individualisme moral. Dans sa facture la plus conventionnelle, le libé-
ralisme va de pair avec l'individualisme moral (normatif).

Lindividualisme moral suppose au moins trois choses:

+ Lindividu est antérieur a ses fins (il n'est pas défini par ses croyances,

valeurs, finalités, traditions).

+ Lindividu est la source ultime des revendications morales valides.

+ Lautonomie individuelle est la valeur libérale par excellence.

11 existe cependant une autre version du libéralisme. C’est le libéra-

lisme politique de Rawls. Ce dernier remplace les trois theses de I'indi-
vidualisme moral par trois autres:



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités 91

+ Le libéralisme politique est fondé sur une conception politique de la
personne comprise comme citoyen et non sur une conception méta-
physique particuliére (une conception individualiste qui postule I'an-
tériorité de la personne par rapport a ses fins, contre une conception
communautarienne ou la personne est définie a partir des croyances,
valeurs, finalités et traditions communautaires de son peuple).

» Lespersonnes et les peuples sont des sources de revendications morales

valides.

+ La tolérance est la valeur libérale par excellence.

Clest cet affranchissement de l'individualisme moral qui rend pos-
sible la neutralité affichée entre diverses conceptions de la personne.
Cela permet de respecter autant les personnes qui se congoivent
comme ayant une identité communautarienne que les personnes qui
se représentent comme ayant une identité individualiste et qui, pour
cette raison, se considérent comme antérieurs a leurs fins. Il nous faut
alors respecter autant ceux qui vivent leur religion en communauté
que ceux qui la vivent en privé. Il faut aussi, pour cette raison, respec-
ter ceux pour qui le signe ostentatoire marque l'appartenance a leur
communauté autant que ceux qui voient dans les signes religieux des
éléments accessoires.

L’incontournable enjeu identitaire

La nation québécoise est une nation sociopolitique se situant au car-
refour de deux traditions, républicaine et libérale, et peut trouver
une voie médiane entre l'individualisme et le jacobinisme. La nation
sociopolitique implique un ancrage dans un particularisme identitaire
spécifique, mais cest celui d'une langue, d'une culture et d’'une his-
toire publiques communes. Ce particularisme peut et doit en méme
temps reconnaitre les groupes minoritaires se trouvant sur le terri-
toire. Autrement dit, une approche strictement inclusive qui rejette
toute politique de pluralisme culturel n'est pas légitime. La nation
sociopolitique ne peut étre légitime et moralement acceptable que si
elle est associée a une politique de reconnaissance de la diversité pro-
fonde du Québec, incluant les onze peuples autochtones, la minorité
anglophone et les différents groupes culturels. Mais contrairement
au multiculturalisme canadien, la politique québécoise d’intercultu-
ralisme est une politique de reconnaissance réciproque. Elle suppose
non seulement un objectif, mais aussi un devoir d’intégration. Il faut


Michel



92 Les défis du pluralisme

aussi une intégration verticale a l'ensemble des valeurs contenues dans
une éventuelle constitution interne rassemblant les diverses chartes.
La nation sociopolitique québécoise peut enfin également prendre acte
du pluralisme raisonnable et irréductible des diverses conceptions de
la personne, individualiste et communautarienne.

Le Québec n'est reconnu comme peuple ni a léchelle internatio-
nale, ni au sein du Canada. Il souffre donc d’'un besoin de reconnais-
sance et d'un manque d’affirmation nationale. Malheureusement, ceux
qui tiennent compte de la question nationale québécoise sont aussi
fortement critiques a 'égard de l'interculturalisme, qu'’ils assimilent au
multiculturalisme, ainsi qu'a l'égard des accommodements et de la lai-
cité ouverte. A I'opposé, ceux qui promeuvent les valeurs de pluralisme
ne semblent pas se rendre compte que la problématique des accom-
modements souléve la question nationale québécoise. Les pluralistes
recrutent surtout en leur sein des personnes qui critiquent le nationa-
lisme québécois ou qui restent tres discretes sur la question nationale
québécoise. Plusieurs d’entre eux sont indifférents a I'égard du conten-
tieux Québec-Canada, mais n'hésitent pas a dénoncer le nationalisme
québécois chaque fois qu'une occasion se présente.

En mettant de c6té la problématique de la reconnaissance du
Québec dans le présent débat, on fait plus quomettre un enjeu majeur.
On passe a coté de la solution. Une politique vigoureuse d’affirmation
nationale contribuerait a faire baisser la tension suscitée par la problé-
matique des accommodements et de la laicité. La nation sociopolitique
québécoise doit donc étre libérale autant que républicaine, nationaliste
autant que pluraliste et respectueuse des conceptions individualiste et
communautarienne de la personne.


Michel



