
3
La nation québécoise et la reconnaissance  

des minorités

Michel Seymour

L’un des enjeux liés à la reconnaissance du caractère plurinational d’un 
État concerne la capacité pour la nation minoritaire de prendre en 
compte les revendications de ses propres minorités internes. Un État 
peut se sentir en droit de ne pas reconnaître une nation minoritaire 
sous le prétexte que lui accorder plus d’autonomie risquerait d’entraî-
ner l’oppression des minorités internes (Green, 1994 ; Eisenberg et 
Spinner-Halev, 2005). Inversement, lorsqu’il est question de prendre 
en compte les minorités internes présentes sur le territoire d’un peuple 
qui n’est pas souverain, on ne doit pas faire abstraction du cadre natio-
nal dans lequel elles s’inscrivent. L’impact identitaire d’une présence 
forte de l’immigration sur la communauté nationale non souveraine 
ne doit pas être négligé. Le problème se pose pour les peuples souve-
rains1. Il ne peut pas ne pas se poser lorsque le peuple n’est pas souve-
rain. Il est certes très délicat de soulever le problème de l’intégrité de la 
communauté d’accueil face à l’immigration, car c’est un thème cher au 
national-populisme. Il serait toutefois aussi très dangereux de laisser 
les thèmes de l’identité, de la cohésion sociale et de l’intégration être 
l’apanage des partis d’extrême-droite. Après tout, la reconnaissance 
authentique doit être symétrique. Celui qui reconnaît doit lui aussi être 
reconnu. 

1. À tort ou à raison, la prise en compte de cet impact a donné lieu en France à la créa-
tion d’un Ministère de l’immigration et de l’identité nationale.



78  Les défis du pluralisme

Quand on s’occupe du problème de la reconnaissance des minorités 
historiques ou issues de l’immigration, on est confronté à des percep-
tions souvent erronées et stéréotypées provenant de la communauté 
d’accueil. L’autre peut alors apparaître comme une menace, comme 
une personne qui est en désaccord avec les normes démocratiques et 
modernes ou comme quelqu’un qui n’accepte pas les normes sociétales 
occidentales. Toutefois, il ne suffit pas de se livrer à une critique en règle 
de la communauté d’accueil, car cela risque d’attiser les tensions. Il faut 
aussi tenter de répondre à ses besoins de reconnaissance et d’affirma-
tion nationale. Dans la perspective d’une théorie de la reconnaissance, 
il faut s’interroger sur les exigences de reconnaissance réciproque et 
réfléchir aux accommodements qui pourraient convenir aux uns et aux 
autres, donc aux groupes minoritaires comme à la nation majoritaire 
constituant la communauté d’accueil.

Qu’est-ce que la nation ?

Le concept de nation paraît difficile à définir, parce qu’il y a plusieurs 
sortes de nations. Parmi celles-ci, on connaît bien la distinction entre 
la nation ethnique et la nation civique. La nation ethnique est fondée 
sur l’idée du partage d’une origine ancestrale commune. Ses membres 
se représentent eux-mêmes comme partageant une telle origine com-
mune. Si l’on appliquait ce concept au Québec, il faudrait réduire la 
nation québécoise à la communauté francophone d’origine cana-
dienne-française. La nation civique, à l’opposé, suppose le rejet de 
toute problématique « identitaire » au profit d’une identité politique 
comprise comme incluant l’ensemble des citoyens d’un État souve-
rain. L’État souverain est lui-même une partie constitutive de la nation 
ainsi comprise. Les citoyens d’une nation civique la conçoivent comme 
n’étant rien d’autre que leur pays. La nation se confond donc avec 
l’État-nation. 

Il existe aussi une autre sorte de nation que l’on peut qualifier de 
culturelle. En vertu de cette autre conception, on admet que des per-
sonnes d’origines ethniques diverses puissent faire partie de la nation, 
et ce bien qu’elle ne soit rien d’autre qu’une communauté de langue 
maternelle ou langue d’usage, de culture et d’histoire uniques. Cette 
conception a été notamment avancée par Dumont (1995) et a été 
reprise par Blattberg (2004). Pour Dumont, il n’existe pas une telle 
chose que la nation québécoise inclusive de l’ensemble des citoyens 



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités   79 

québécois. Il existe trois nations sur le territoire du Québec : une nation 
francophone, une nation anglophone et une nation autochtone consti-
tuée à partir de dix Premières Nations et du peuple inuit. La nation 
francophone inclut des individus ayant des origines ethniques diverses, 
mais ne rassemble que les personnes francophones du Québec dont la 
langue d’usage domestique est le français. Le gouvernement du Québec 
chapeaute ces trois nations et n’est donc pas une partie constitutive de 
l’identité du peuple francophone puisqu’il est le gouvernement de trois 
nations (Dumont, 1995 : 55, 63-64).

Depuis une vingtaine d’années, le débat sur la définition de la 
nation québécoise a pris une tournure différente. Une masse critique 
importante de citoyens québécois considère que la nation québécoise 
est inclusive de l’ensemble des citoyens du Québec2. Cette façon de 
voir les choses n’est peut-être pas encore partagée par une majorité de 
citoyens, mais elle est de plus en plus souvent mise de l’avant3. C’est 
cette conception inclusive de l’ensemble des citoyens du Québec qui 
retient notre attention dans ce chapitre. Il s’agit de la « nation sociopoli-
tique » (Seymour, 1999). Les membres d’une nation sociopolitique sont 
les citoyens, les immigrants reçus, les résidents permanents et les réfu-
giés qui sont domiciliés sur le territoire relevant de la compétence d’un 
gouvernement autonome non souverain, qu’il s’agisse d’une province, 
d’un Land allemand, d’un canton (ou d’un ensemble de cantons), voire 
d’une région juridiquement reconnue. Le gouvernement autonome de 
ce groupe fait partie de son identité institutionnelle. Certes, il ne s’agit 
pas de prétendre qu’en vertu de cette conception, toutes les provinces, 
tous les Länder, tous les cantons et toutes les régions sont des nations. 
Car en plus de cet aspect politique, il faut tenir compte de la composi-
tion sociale du groupe pour être en mesure de dire que l’ensemble des 
membres occupant le territoire régi par ce gouvernement autonome 

2. Il faudrait aussi inclure les résidents permanents, les immigrants reçus et les réfugiés.
3. Pour dissiper en partie le caractère controversé de cette approche inclusive, il convient 
de souligner le fait que ce sont les membres des nations autochtones qui feraient partie 
de la nation québécoise, et pas nécessairement les nations en tant que telles. L’analogie 
suivante permet d’illustrer le propos. Un groupe d’étudiants appartenant à une univer-
sité donnée peut en même temps s’être doté d’une association sportive parascolaire. 
Prétendre que ces étudiants appartiennent à l’université n’implique pas que l’associa-
tion sportive en fait elle aussi partie. Pour pouvoir inclure des groupes dans la nation 
sociopolitique, il faut en plus adopter une politique de reconnaissance à l’égard de ces 
groupes. 



80  Les défis du pluralisme

sont des membres d’une nation. Il faut que, tout en incluant en son sein 
des groupes nationaux minoritaires, l’unité administrative en question 
rassemble l’échantillon majoritaire d’un groupe qui, à travers le monde, 
parle la même langue, partage les mêmes institutions, possède le même 
patrimoine culturel et hérite d’une même histoire. Les peuples écossais, 
québécois, catalan et flamand constituent des exemples qui illustrent 
bien le concept de la nation sociopolitique. Puisque les membres de 
la nation sociopolitique sont les citoyens qui résident sur le territoire 
et qui relèvent de la compétence d’un gouvernement autonome non 
souverain, les institutions politiques communément partagées servent 
de critère pour déterminer qui sont les membres de la nation. C’est 
la raison pour laquelle les institutions politiques sont constitutives de 
l’identité du peuple concerné. Le gouvernement autonome de la nation 
sociopolitique fait partie de son identité publique commune. 

En plus des conceptions ethnique, civique, culturelle et socio
politique, il existe plusieurs autres sortes de nations, telles que la nation 
multisociétale (ou multinationale)4, la nation diasporique et la nation 
multiterritoriale5. Il y a aussi des groupes nationaux qui ne sont pas à 
eux seuls des nations, mais des fragments minoritaires de nation sur 
des territoires donnés6. Il y a ensuite les diasporas contigües, qui sont 

4. La nation multisociétale est un État souverain multinational, c’est-à-dire un État dans 
lequel les citoyens se représentent comme une organisation politique nationale, mais 
qui comprend en même temps plusieurs nations minoritaires. Pour Lester B. Pearson, 
premier ministre du Canada dans les années 60, le Québec était une nation dans la 
nation canadienne. La nation canadienne était donc une nation multisociétale. Le phi-
losophe canadien Will Kymlicka (2001), qui souscrit à ce point de vue, conçoit le pays 
comme une nation comprenant des peuples autochtones, la « minorité nationale » qué-
bécoise francophone et des citoyens issus de l’immigration. Fait à noter, Kymlicka se fait 
une conception culturelle de la nation québécoise et emploie toujours le mot « québé-
cois » en français dans ses textes en anglais.
5. La nation diasporique est une population qui se représente comme fragmentée en 
plusieurs groupes culturels minoritaires répartis sur plusieurs territoires discontinus, 
chacun de ces groupes formant lui-même une minorité sur chacun de ces territoires. 
On songe ici à la diaspora juive avant la création d’Israël. La nation multiterritoriale 
suppose l’étalement d’un groupe culturel sur un territoire continu, mais chevauche plu-
sieurs frontières de territoires juridiquement reconnus. On songe ici au peuple kurde, 
qui s’étale sur le territoire du Kurdistan, ou au peuple Mohawk, qui s’étale sur le terri-
toire d’Akwasasne, chevauchant en partie le Québec, l’Ontario et l’État de New York.
6. C’est le cas pour les minorités issues de l’immigration et composées de membres qui 
sont pour la plupart nés dans un autre pays (comme plusieurs Maghrébins et Haïtiens 
du Québec) ou pour les minorités historiques dont les membres sont pour la plupart nés 
sur le territoire mais qui continuent même après plusieurs générations de s’identifier à 
un pays d’origine (par exemple, les minorités chinoise, grecque et italienne de Montréal).

Michel




La nation québécoise et la reconnaissance des minorités   81 

des extensions de nations voisines débordant sur le territoire d’une 
autre nation (par exemple, les minorités russes dans les pays baltes, 
la minorité palestinienne en Israël ou les minorités serbe et croate 
en Bosnie). Enfin, quand on examine les relations entre l’État et les 
groupes nationaux, on oublie très souvent de prendre en compte les 
groupes nationaux qui sont des nations à part entière, mais numéri-
quement minoritaires. Ces nations minoritaires n’ont pas d’État sou-
verain et sont, pour l’essentiel, incluses à l’intérieur des frontières d’un 
État souverain. Au Canada, les seules nations minoritaires qui sont 
encore prises en considération sont les nations autochtones, mais il 
ne faut pas non plus oublier les nations minoritaires non autochtones. 
On songe, par exemple, au Québec, à la Catalogne, à l’Écosse, à l’Aca-
die, à l’Alsace et au Tyrol du Sud. 

Le pluralisme conceptuel qui consiste à admettre plusieurs sortes 
de nations et plusieurs sortes de fragments minoritaires de nation 
permet de rendre compte de la diversité profonde de plusieurs socié-
tés qui se sont représentées elles-mêmes jusqu’à récemment comme 
formant des États mononationaux. La plupart des 193 États souve-
rains du monde comprennent plusieurs groupes nationaux : plu-
sieurs communautés issues de l’immigration, minorités historiques, 
diasporas contigües, voire plusieurs nations minoritaires. Un autre 
avantage de l’adoption du pluralisme conceptuel est que l’on peut 
rendre compte du pluralisme identitaire. Il est possible d’appartenir 
à plusieurs nations à la fois. Les personnes immigrées, par exemple, 
peuvent se représenter comme membres de la nation de laquelle elles 
sont issues et aussi comme membres de la communauté nationale qui 
les accueille. Mais on peut aussi être membre de plusieurs nations 
parce qu’on est membre d’une nation ethnique minoritaire dans une 
nation sociopolitique ou une nation civique. Les Innus, par exemple, 
peuvent faire partie de la nation innue, de la nation québécoise et de la 
nation canadienne, tout comme les membres de la nation québécoise 
peuvent faire partie de la nation canadienne. Le pluralisme conceptuel 
permet donc de rendre compte du caractère dynamique de l’identité. 
Ainsi, la nation ethnique canadienne-française s’est transformée au 
tournant des années 60 en une nation culturelle québécoise franco-
phone, et cette dernière se transforme de plus en plus en une nation 
sociopolitique.

Michel




82  Les défis du pluralisme

Deux conceptions de la nation québécoise

Il est plausible de prétendre que le concept de nation le mieux adapté 
à la nation québécoise est le concept de nation sociopolitique. Je me 
propose d’examiner ici deux conceptions différentes de la nation socio-
politique québécoise. Ces deux conceptions semblent s’accorder sur 
le fait que les membres de la nation sont l’ensemble des résidents du 
Québec, donc sur l’idée que la conception de la nation qui est adaptée 
au Québec est la conception sociopolitique7. Cependant, ces concep-
tions peuvent être contrastées l’une avec l’autre au moyen de deux cri-
tères distincts : le premier concerne la façon dont les deux approches 
conçoivent le caractère inclusif de la nation sociopolitique, alors que 
le second concerne le concept de laïcité qu’elles utilisent et qui induit 
des rapports différents avec les minorités religieuses présentes sur le 
territoire. Pour illustrer les différences entre ces deux conceptions, je 
m’inspirerai de certains événements qui ont ponctué l’histoire récente 
du Québec. Il y a tout d’abord la question des accommodements rai-
sonnables. Ce débat s’est étalé sur plusieurs années et a culminé en 
2008 avec le dépôt du rapport de la Commission de consultation sur 
les pratiques d’accommodement reliées aux différences culturelles, ou 
« Commission Bouchard-Taylor », qui avait à statuer sur une foule de 
sujets. Le débat a repris en 2013-2014 autour du projet de loi no 60 du 
PQ instituant la charte des valeurs québécoises (charte de la laïcité), 
ainsi qu’en 2017 autour du projet de loi no 62 du PLQ. L’un des aspects 
les plus litigieux de ce projet de loi concernait l’interdiction du port de 
signes religieux ostentatoires par les employés de la fonction publique.

Ce débat semble officiellement traiter de questions strictement 
religieuses, mais en fait il est apparu parce que le Québec ressentait 
un profond besoin de fixer les règles du vivre-ensemble sur son ter-
ritoire. Il a permis de mettre en évidence le besoin de reconnaissance 
des identités minoritaires, mais aussi celui de reconnaissance et d’affir-
mation nationale du peuple québécois. Il plonge ses racines dans des 
enjeux identitaires et n’est pas étranger à la question nationale québé-
coise, mais témoigne d’une crise identitaire8. Notons que le débat, les 

7. Je prends cela pour acquis aux fins de la discussion.
8. Contrairement à Maclure (2014), qui interprète les débats portant sur les accom-
modements et la laïcité comme s’ils ne concernaient que le rapport des Québécois à la 
religion, il faut remarquer qu’ils soulevaient en même temps des enjeux identitaires liés 
à la question nationale (Seymour, 2014).

Michel


Michel




La nation québécoise et la reconnaissance des minorités   83 

désaccords et les polarisations ne concernent pas seulement la place 
du phénomène religieux dans la société. On présente parfois l’oppo-
sition entre les deux courants de pensée sur la nation sociopolitique 
québécoise comme une opposition entre les partisans de l’inclusion des 
minorités religieuses dans la société et les partisans de la laïcité, mais 
cette caractérisation est superficielle et ne va pas à l’essentiel, car les 
deux courants prônent une forme de laïcité et manifestent un point de 
vue qui est, d’une certaine façon, inclusif. Ce n’est donc pas sur le prin-
cipe de la laïcité et le principe de l’inclusion que les deux approches 
divergent. Pour bien saisir les différences entre les deux, il faut se rap-
porter aux enjeux identitaires sous-jacents. 

Les deux groupes cherchent à harmoniser l’unité et la diversité au 
sein de la nation québécoise. Mais le débat oppose deux conceptions 
de la laïcité et deux conceptions de l’inclusion. Un premier groupe 
défend une laïcité stricte interdisant notamment le port de signes 
religieux ostentatoires, alors que le second défend une laïcité ouverte 
qui accueille favorablement l’expression de la croyance religieuse. 
S’agissant de leur aspect inclusif, les tenants de la laïcité stricte sous-
crivent pour la plupart à une conception de la nation qui la rapproche 
d’un particularisme identitaire. Ainsi, même si les citoyens au sein 
de la nation sociopolitique ont différentes origines, voire différentes 
cultures et différentes langues, ils peuvent partager une identité com-
mune, c’est-à-dire une langue, des institutions et une histoire commu-
nes. Cette identité est organisée politiquement, mais elle s’enracine en 
même temps dans un particularisme identitaire puisque la nation ainsi 
comprise s’inscrit dans une langue, une culture et une histoire qui sont 
spécifiques. Les tenants de la laïcité ouverte sont pour la plupart parti-
sans d’une conception inclusive de la nation qui, pour ainsi dire, n’a pas 
de dimension identitaire.

Donc, d’un côté on a des partisans de la laïcité stricte qui tiennent 
compte du particularisme identitaire de la nation québécoise dans 
la mesure où les traits devant caractériser l’ensemble des citoyens se 
rapportent en même temps à l’héritage de la majorité francophone du 
Québec. Ils avancent une conception de la laïcité inspirée en partie 
du républicanisme jacobin, mais en même temps enracinée dans une 
nation dont la langue, la culture et l’histoire proviennent de la majo-
rité. Cette conception est en même temps réfractaire au multicultura-
lisme et à toute politique de reconnaissance des groupes minoritaires. 



84  Les défis du pluralisme

À l’opposé, on a des auteurs qui insistent sur l’importance d’adopter 
une politique de multiculturalisme et de préconiser une politique de 
pluralisme culturel qui assure la reconnaissance étatique de la diver-
sité culturelle. Cette reconnaissance n’est pas symétrique, car elle vise 
essentiellement les minorités qui vivent sur le territoire. Elle concerne 
des groupes ethniques minoritaires, mais ne va pas de pair avec la 
reconnaissance d’un peuple englobant ayant lui aussi une dimension 
identitaire. Selon ce deuxième point de vue, il existerait bel et bien une 
citoyenneté commune sur le territoire du Québec, mais celle-ci devrait 
s’affranchir de toute dimension identitaire. La citoyenneté communé-
ment partagée doit en quelque sorte être postnationale et doit s’incar-
ner dans ce qui constitue notre constitution québécoise, à savoir notre 
charte des droits et libertés. Selon ce point de vue, il semble important 
de comprendre les débats sur les accommodements et sur la laïcité 
comme des débats qui mettent en cause seulement notre rapport à la 
religion et non notre rapport à l’identité nationale. Les seules identités 
à prendre en considération sont les identités minoritaires, auxquelles 
il faut s’ouvrir par l’adoption d’une politique de pluralisme culturel 
comme le multiculturalisme canadien.

Ces deux points de vue sont opposés parce que le premier groupe, 
qui promeut une laïcité stricte d’influence française, défend une nation 
englobante identitaire qui prend acte du pluralisme mais sans que cela 
ne se traduise dans une politique de pluralisme culturel. À l’opposé, 
ceux qui défendent les politiques de reconnaissance des minorités arti-
culent une nation fondée sur le socle d’un ensemble de droits indivi-
duels. Ils s’en remettent à une laïcité ouverte et à une charte des droits 
et libertés inspirée de l’expérience canadienne. Cela donne, d’un côté, 
une république enracinée dans une nation historique qui est contre 
les politiques de pluralisme culturel et, de l’autre côté, une conception 
strictement individualiste et non identitaire de la citoyenneté, doublée 
d’une politique de multiculturalisme.

Ces deux courants défendant des conceptions divergentes de la laï-
cité (stricte et inclusive) et de l’inclusion citoyenne (particulariste et 
postnationale) sont présents dans les débats sociétaux que le Québec 
vit depuis dix ans. Concernant les accommodements, les audiences 
de la Commission Bouchard-Taylor ont fait entendre des citoyens qui 
ont affirmé l’importance de fixer les conditions du vivre-ensemble 
au Québec. Ces citoyens ont insisté sur l’égalité des hommes et des 



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités   85 

femmes, sur la laïcité et sur la langue française comme langue publique 
commune. Face à ces demandes, les commissaires ont réagi dans un 
rapport qui vantait les mérites d’une laïcité ouverte, des accommode-
ments raisonnables et de l’interculturalisme. Les commissaires se sont 
donc montrés ouverts à une politique de reconnaissance du pluralisme 
culturel. En outre, ils ont expliqué dans leur rapport qu’il existait bel 
et bien chez le peuple québécois un malaise identitaire à l’égard des 
diverses politiques d’accommodement, mais ils ont soutenu que ce 
malaise résultait en grande partie d’une fausse perception de la popu-
lation, entretenue par les médias9. Il a pu sembler alors que les com-
missaires faisaient la sourde oreille au besoin d’affirmation nationale 
des Québécois10. Un an plus tard, dans les différents sondages, le fossé 
s’est creusé entre la position des commissaires et celle d’une majorité 
au sein de la population (Leduc, 2009). Cette majorité de citoyens était 
plus que jamais opposée à toute forme d’accommodement, de laïcité 
ouverte et de politique de pluralisme culturel. Dans les années qui ont 
suivi le dépôt du rapport Bouchard-Taylor, l’opposition entre les deux 
conceptions de la laïcité et de l’inclusion s’est amplifiée, comme en 
témoignent la publication et la signature de deux manifestes par des 
intellectuels : le Manifeste pour un Québec pluraliste et la Déclaration 
pour un Québec laïque et pluraliste11.

Le débat s’est poursuivi en 2013 à l’occasion du dépôt par le PQ 
du projet de loi no 60 sur la charte des valeurs québécoises. Pour les 
adhérents de la charte, il fallait défendre une charte de la laïcité en plus 
de la charte des droits et libertés et de la charte de la langue française, 
afin de fixer les règles du vivre-ensemble au Québec. La laïcité faisait 
selon eux partie des conditions de ce vivre-ensemble et venait s’ajouter 

9. Voir notamment Bouchard et Taylor (2008 : 19, 76).
10. Du moins est-ce ainsi que cela fut perçu. Voir cependant le passage où les commis-
saires reconnaissent eux-mêmes que le débat a une portée identitaire qui ne s’explique 
pas seulement par de fausses perceptions (Bouchard et Taylor, 2008 : 18).
11. Des manifestes ont été publiés de part et d’autre dans les médias pour recueillir 
des signatures d’intellectuels. Le Manifeste pour un Québec pluraliste faisait la promo-
tion des mêmes positions d’ouverture que celles défendues par Bouchard et Taylor ; il 
a recueilli environ 800 signatures. À l’opposé, la Déclaration pour un Québec laïque et 
pluraliste souscrivait à la conception de la laïcité stricte et se contentait de constater le 
pluralisme sans préconiser l’adoption d’une politique de pluralisme culturel à l’égard des 
minorités ; critique à l’égard de la politique canadienne de multiculturalisme et s’inspi-
rant de l’approche républicaine française, elle a recueilli près de 3000 signatures.



86  Les défis du pluralisme

à d’autres valeurs liées au particularisme identitaire québécois (éga-
lité des hommes et des femmes, langue, patrimoine québécois). L’État 
vraiment laïque devait être un État affranchi de l’influence du clergé, 
qui manifesterait un maximum de neutralité mais dans lequel serait 
implanté, comme en France, un concept de laïcité stricte interdisant 
le port de signes religieux ostentatoires dans la fonction publique. Le 
pluralisme devait n’être qu’un état de fait et non un principe normatif, 
car la reconnaissance des minorités conduisait à la fragmentation des 
identités. Les seuls signes religieux tolérés devaient être d’un type sem-
blable à ceux portés discrètement, comme la croix dans le cou. Cette 
vision des choses faisait de la religion une affaire strictement privée.

Pour les opposants à la charte, le projet de loi no 60 était inaccep-
table parce que les signes religieux étaient compatibles avec la laïcité 
et pouvaient même être compris comme une condition nécessaire à 
l’existence d’un État vraiment laïque. En même temps, plusieurs d’entre 
eux estimaient que le Québec n’avait pas besoin d’une charte de la laï-
cité, ni d’une constitution interne, ni de fixer les règles du vivre-en-
semble. Ils croyaient que le Québec devait s’extirper d’une conception 
identitaire de la nation. Selon eux, les conditions du vivre-ensemble 
au Québec étaient déjà fixées dans sa charte des droits et libertés. Si la 
laïcité pouvait s’appliquer aux institutions de l’État, sous la forme des 
principes de neutralité et d’indépendance par rapport à toute influence 
du clergé, il s’agissait d’objectifs subordonnés aux deux finalités essen-
tielles de la laïcité, soit la liberté de conscience et l’égalité des citoyens. 
Or, puisque ces finalités étaient déjà inscrites dans la charte des droits 
et libertés, on n’avait pas besoin d’une charte de la laïcité ou alors, si l’on 
en admettait une, elle devait être subordonnée à la charte des droits et 
libertés. Certains auteurs ajoutaient à cet argumentaire un plaidoyer en 
faveur de la politique canadienne du multiculturalisme.

Le libéralisme républicain : un nationalisme pluraliste

Les pro-charte semblent fortement inspirés par le modèle français qui, 
selon Koussens (2015), s’est imposé seulement depuis l’an 2000. On 
peut qualifier ce modèle de « républicain jacobin » et de « nationaliste ». 
À l’opposé, les anti-charte souscrivent plutôt à un modèle « libéral indi-
vidualiste » et critiquent sans relâche la préoccupation identitaire qui 
caractérise la posture nationaliste, au profit d’un patriotisme s’appuyant 
sur des valeurs communes. Peut-on envisager une position mitoyenne 

Michel


Michel




La nation québécoise et la reconnaissance des minorités   87 

qui serait, d’une part, à la fois républicaine  et libérale, d’autre part, 
autant nationaliste que disposée à reconnaître les droits collectifs des 
minorités et, enfin, respectueuse des conceptions tant individualistes 
que communautariennes de l’identité personnelle ? Je crois, pour ma 
part, que le libéralisme peut en même temps être un républicanisme, 
que l’on peut être à la fois nationaliste et pluraliste et qu’il est possible 
de respecter également les conceptions individualistes et communau-
tariennes de la personne.

Un libéralisme républicain

Il est possible d’envisager l’harmonisation du libéralisme et du républi-
canisme, pourvu que le libéralisme puisse s’affranchir de l’individua-
lisme moral auquel il est très souvent attaché et que le républicanisme 
puisse s’affranchir du jacobinisme auquel il est lui aussi très souvent 
associé. Le libéralisme politique de Rawls répond parfaitement à ces 
attentes. C’est un libéralisme qui s’affranchit de toute théorie compré-
hensive, y compris de l’individualisme moral de Kant et de Mill, et qui 
admet l’égale importance des libertés négatives et positives.

Notons tout d’abord que Rawls considère les libertés politiques 
comme des libertés de base (1987 : 92, 259-260 ; 1995 : 347, 2004 : 70, 
71). Il soutient que le libéralisme politique est parfaitement compa-
tible avec le républicanisme classique, qui affirme l’importance ins-
trumentale essentielle de l’engagement politique pour l’exercice plein 
et entier de la liberté négative (2004 : 196-199). Dans son ouvrage de 
1995 (355-356), Rawls laisse entendre qu’une certaine priorité doit être 
accordée à la liberté des modernes au sens où les libertés politiques 
(positives) sont instrumentales pour un exercice satisfaisant des liber-
tés modernes. Toutefois, puisque ce sont des instruments essentiels, 
les libertés politiques peuvent être considérées comme des libertés de 
base (1995 : 356 ; 2004 : 197). Dans son échange avec Habermas, Rawls 
(1997 : 108-110) explique l’égale importance des libertés anciennes et 
des libertés modernes. Il dit qu’il existe un lien interne entre les deux et 
qu’ils se présupposent réciproquement (1997 : 108). Pour lui, les liber-
tés anciennes et les libertés modernes sont co-originaires et d’égale 
importance (1997 : 109-110)12.

12. Plusieurs auteurs interprètent Rawls en ce sens. Ils soulignent l’égale importance des 
libertés civiles (négatives) et politiques (positives) chez Rawls et l’égale importance de 

Michel


Michel


Michel




88  Les défis du pluralisme

Quelles conséquences concrètes découlent du libéralisme poli-
tique compris comme réalisant un équilibre entre le libéralisme et le 
républicanisme classique ? La première conséquence concerne la défi-
nition même de la laïcité. Toutes les définitions tiennent compte de 
quatre principes : la neutralité de l’État, son indépendance par rapport 
à l’Église, la liberté de conscience et l’égalité. Le républicanisme jacobin 
considère la laïcité d’abord et avant tout comme un trait caractéristique 
de l’État français, et il limite la liberté individuelle en allant jusqu’à 
interdire dans la fonction publique l’expression passive de la foi. À l’in-
verse, l’individualisme libéral subordonne la neutralité et l’indépen-
dance de l’État, compris comme n’ayant qu’une valeur instrumentale, 
par rapport à la liberté de conscience et à l’égalité conçues comme les 
véritables principes et finalités de la laïcité. Comme le républicanisme, 
le libéralisme politique définit la laïcité en des termes strictement ins-
titutionnels (neutralité et indépendance), mais il considère les libertés 
individuelles de conscience et d’égalité comme tout aussi importantes. 
Cette position s’exprime et se résume dans le slogan suivant : les insti-
tutions doivent être laïques, et les individus doivent être libres.

Ces différences définitionnelles ne sont pas anodines. L’approche 
républicaine jacobine impose des tenues vestimentaires qui relèguent 
la religion dans la sphère privée. L’expression passive de la foi religieuse 
n’est pas autorisée et est assimilée à une forme de prosélytisme. La 
liberté rationnelle des personnes n’est pas jugée aussi importante que le 
jugement de l’État. Ce dernier agit de façon paternaliste pour protéger 
les femmes et les jeunes filles contre l’influence du mari, de la famille ou 
du milieu social. Le Républicain jacobin insistera pour que l’assermen-
tation lors de la cérémonie célébrant l’acquisition de la citoyenneté se 
fasse publiquement et à visage découvert, ce qui implique d’interdire 
le niqab et la burqa. Il peut aller jusqu’à les interdire dans les lieux 
publics. Le libéralisme républicain préconise le respect de l’expression 
passive de la croyance religieuse, car il y va de l’équilibre entre la laïcité 
de l’État et le respect des libertés individuelles. Il considère comme 
déraisonnables les demandes visant à obtenir des services publics en 
exigeant des personnes chargées d’offrir ces services qu’elles soient 
d’un sexe particulier, même si la liberté d’autrui n’est pas affectée. Par 

la liberté des Modernes et de la liberté des Anciens. Voir Gutmann (1998), Gaus (2007 : 
note 105) et Dombrowski (2001).



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités   89 

ailleurs, il estime qu’une personne portant la burqa ou le niqab doit 
se dévoiler lors d’une cérémonie officielle d’assermentation, mais que 
cette dernière peut se tenir dans un lieu privé.

À l’inverse, l’individualisme libéral préconise de ne limiter la 
liberté individuelle que si elle affecte la liberté individuelle d’autrui. 
Ainsi, l’individualiste libéral permet à une femme portant le niqab ou 
la burqa de prêter serment lors de cérémonies officielles sans avoir à 
se dévoiler si aucune atteinte à la liberté individuelle d’autrui ne peut 
être observée.

Un nationalisme pluraliste

En se servant des ressources conceptuelles du libéralisme politique, 
Rawls (2006) a élaboré un droit des peuples venant s’ajouter au droit 
des personnes au sein d’une communauté nationale indépendante. La 
première position originelle s’applique à une société unique qui serait 
fermée, sans immigration et sans groupes nationaux minoritaires. La 
seconde position originelle se restreint aux peuples qui disposent d’un 
État. Rawls reconnaît toutefois que ces modèles devraient être com-
plexifiés. On ne peut se contenter des huit principes qu’il préconise 
pour régir les relations entre des peuples disposant d’un État. Il faut 
aussi admettre des principes pour les peuples qui ne disposent pas d’un 
État, tels que le droit à l’autodétermination et parfois même le droit de 
sécession. Il faudrait aussi ajouter des règles régissant les fédérations 
de peuples. Rawls n’a toutefois pas examiné dans le détail à quoi pour-
rait ressembler l’ensemble des principes régissant des sociétés com-
plexes composées de plusieurs groupes nationaux13. 

Dans le contexte spécifique de la société québécoise, les débats sur 
les accommodements et sur la laïcité ont principalement opposé des 
intellectuels nationalistes et des intellectuels pluralistes. La question 
se pose pourtant de savoir pourquoi il faudrait choisir entre les deux. Il 
est possible d’être à la fois nationaliste et pluraliste, pourvu que le natio-
nalisme ne devienne pas conservateur et que le pluralisme ne conduise 
pas à la négation de la nation. Pour articuler ce point de vue, on peut 

13. Dans Seymour (2008), il s’agissait d’examiner le cas des sociétés complexes tout en 
restant à l’intérieur du cadre prescrit par un libéralisme politique de type rawlsien. Les 
sociétés complexes cherchent à réaliser un équilibre entre l’unité et la diversité, entre 
le droit collectif à l’autodétermination des peuples et les droits collectifs à la reconnais-
sance de leurs minorités internes.

Michel


Michel


Michel


Michel




90  Les défis du pluralisme

par exemple accorder au français le statut de langue officielle et inter-
préter cela comme voulant dire que le français est la langue publique 
commune du Québec. De cette manière, la reconnaissance du français 
est compatible avec la reconnaissance de langues publiques telles que 
l’anglais et les langues des peuples autochtones. La même remarque 
vaut pour les institutions publiques communes, qui sont les institu-
tions dans lesquelles on parle principalement la langue publique com-
mune. Elles sont compatibles avec l’existence d’institutions publiques 
dans lesquelles les langues minoritaires sont parlées. 

Concrètement, cela veut dire qu’il faut encore une fois trouver 
une position médiane entre, d’une part, le rejet par les républicanistes 
jacobins de la politique de multiculturalisme et de toute politique de 
pluralisme culturel et, d’autre part, la défense de la politique cana-
dienne de multiculturalisme, qui caractérise la position des pluralistes. 
Ce moyen terme nous est offert par la doctrine de l’interculturalisme 
(Bouchard, 2012). Cette dernière défend la reconnaissance réciproque 
entre la communauté nationale et les minorités. Elle impose un devoir 
de reconnaissance des droits collectifs minoritaires et un devoir d’in-
tégration des minorités. La politique de l’interculturalisme prend 
davantage au sérieux le malaise identitaire, qui tient à l’absence de 
reconnaissance du particularisme identitaire des Québécois. 

Le respect des conceptions individualiste et communautarienne  
de la personne

Il existe un autre avantage important à adopter le libéralisme politique 
de Rawls pour résoudre des tensions au sein de la société québécoise. 
Rawls offre l’exemple très rare d’une philosophie libérale affranchie de 
l’individualisme moral. Dans sa facture la plus conventionnelle, le libé-
ralisme va de pair avec l’individualisme moral (normatif ).

L’individualisme moral suppose au moins trois choses : 
•	 L’individu est antérieur à ses fins (il n’est pas défini par ses croyances, 

valeurs, finalités, traditions).
•	 L’individu est la source ultime des revendications morales valides.
•	 L’autonomie individuelle est la valeur libérale par excellence.

Il existe cependant une autre version du libéralisme. C’est le libéra-
lisme politique de Rawls. Ce dernier remplace les trois thèses de l’indi-
vidualisme moral par trois autres :



La nation québécoise et la reconnaissance des minorités   91 

•	 Le libéralisme politique est fondé sur une conception politique de la 
personne comprise comme citoyen et non sur une conception méta-
physique particulière (une conception individualiste qui postule l’an-
tériorité de la personne par rapport à ses fins, contre une conception 
communautarienne où la personne est définie à partir des croyances, 
valeurs, finalités et traditions communautaires de son peuple).

•	 Les personnes et les peuples sont des sources de revendications morales 
valides.

•	 La tolérance est la valeur libérale par excellence.

C’est cet affranchissement de l’individualisme moral qui rend pos-
sible la neutralité affichée entre diverses conceptions de la personne. 
Cela permet de respecter autant les personnes qui se conçoivent 
comme ayant une identité communautarienne que les personnes qui 
se représentent comme ayant une identité individualiste et qui, pour 
cette raison, se considèrent comme antérieurs à leurs fins. Il nous faut 
alors respecter autant ceux qui vivent leur religion en communauté 
que ceux qui la vivent en privé. Il faut aussi, pour cette raison, respec-
ter ceux pour qui le signe ostentatoire marque l’appartenance à leur 
communauté autant que ceux qui voient dans les signes religieux des 
éléments accessoires.

L’incontournable enjeu identitaire

La nation québécoise est une nation sociopolitique se situant au car-
refour de deux traditions, républicaine et libérale, et peut trouver 
une voie médiane entre l’individualisme et le jacobinisme. La nation 
sociopolitique implique un ancrage dans un particularisme identitaire 
spécifique, mais c’est celui d’une langue, d’une culture et d’une his-
toire publiques communes. Ce particularisme peut et doit en même 
temps reconnaître les groupes minoritaires se trouvant sur le terri-
toire. Autrement dit, une approche strictement inclusive qui rejette 
toute politique de pluralisme culturel n’est pas légitime. La nation 
sociopolitique ne peut être légitime et moralement acceptable que si 
elle est associée à une politique de reconnaissance de la diversité pro-
fonde du Québec, incluant les onze peuples autochtones, la minorité 
anglophone et les différents groupes culturels. Mais contrairement 
au multiculturalisme canadien, la politique québécoise d’intercultu-
ralisme est une politique de reconnaissance réciproque. Elle suppose 
non seulement un objectif, mais aussi un devoir d’intégration. Il faut 

Michel




92  Les défis du pluralisme

aussi une intégration verticale à l’ensemble des valeurs contenues dans 
une éventuelle constitution interne rassemblant  les diverses chartes. 
La nation sociopolitique québécoise peut enfin également prendre acte 
du pluralisme raisonnable et irréductible des diverses conceptions de 
la personne, individualiste et communautarienne.

Le Québec n’est reconnu comme peuple ni à l’échelle internatio-
nale, ni au sein du Canada. Il souffre donc d’un besoin de reconnais-
sance et d’un manque d’affirmation nationale. Malheureusement, ceux 
qui tiennent compte de la question nationale québécoise sont aussi 
fortement critiques à l’égard de l’interculturalisme, qu’ils assimilent au 
multiculturalisme, ainsi qu’à l’égard des accommodements et de la laï-
cité ouverte. À l’opposé, ceux qui promeuvent les valeurs de pluralisme 
ne semblent pas se rendre compte que la problématique des accom-
modements soulève la question nationale québécoise. Les pluralistes 
recrutent surtout en leur sein des personnes qui critiquent le nationa-
lisme québécois ou qui restent très discrètes sur la question nationale 
québécoise. Plusieurs d’entre eux sont indifférents à l’égard du conten-
tieux Québec-Canada, mais n’hésitent pas à dénoncer le nationalisme 
québécois chaque fois qu’une occasion se présente. 

En mettant de côté la problématique de la reconnaissance du 
Québec dans le présent débat, on fait plus qu’omettre un enjeu majeur. 
On passe à côté de la solution. Une politique vigoureuse d’affirmation 
nationale contribuerait à faire baisser la tension suscitée par la problé-
matique des accommodements et de la laïcité. La nation sociopolitique 
québécoise doit donc être libérale autant que républicaine, nationaliste 
autant que pluraliste et respectueuse des conceptions individualiste et 
communautarienne de la personne.

Michel



