
Tous droits réservés © Institut canadien de recherche sur les minorités
linguistiques / Canadian Institute for Research on Linguistic Minorities, 2012

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 30 juin 2020 13:15

Minorités linguistiques et société
Linguistic Minorities and Society

Les droits collectifs des communautés de langue officielle en
situation minoritaire au Canada
Michel Seymour

Quelle autonomie et quelle reconnaissance pour les communautés de
langue officielle en situation minoritaire ?
What Autonomy and Recognition for Official Language Minorities?
Numéro 1, 2012

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1009206ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1009206ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Institut canadien de recherche sur les minorités linguistiques / Canadian
Institute for Research on Linguistic Minorities

ISSN
1927-8632 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Seymour, M. (2012). Les droits collectifs des communautés de langue officielle
en situation minoritaire au Canada. Minorités linguistiques et société /
Linguistic Minorities and Society, (1), 18–36. https://doi.org/10.7202/1009206ar

Résumé de l'article
Je propose dans ce texte une réflexion sur les communautés de langue officielle
en situation minoritaire au Canada ainsi que sur le concept
d’autodétermination. Dans la perspective qui est la mienne,
l’autodétermination est au peuple ce que la liberté individuelle est à la
personne. Pour qu’un peuple soit autonome, il faut qu’il puisse jouir d’une
certaine forme d’autodétermination. La question qui se pose alors est de savoir
comment la situation de peuples formant des groupes linguistiques
minoritaires au Canada peut minimalement être prise en charge d’une façon
qui permette l’exercice de leur droit à l’autodétermination. Je vais aussi en
cours de route m’interroger sur la situation caractéristique des autres
minorités linguistiques du Canada.



Résumé
Je propose dans ce texte une réflexion sur les communautés de langue officielle en situation 
minoritaire au Canada ainsi que sur le concept d’autodétermination. Dans la perspective qui 
est la mienne, l’autodétermination est au peuple ce que la liberté individuelle est à la personne. 
Pour qu’un peuple soit autonome, il faut qu’il puisse jouir d’une certaine forme d’autodétermi-
nation. La question qui se pose alors est de savoir comment la situation de peuples formant des 
groupes linguistiques minoritaires au Canada peut minimalement être prise en charge d’une 
façon qui permette l’exercice de leur droit à l’autodétermination. Je vais aussi en cours de route 
m’interroger sur la situation caractéristique des autres minorités linguistiques du Canada.

Abstract
In this paper, I offer a reflection on official language minority communities in Canada and on 
the concept of self-determination. From my own perspective, self-determination is to a people 
what individual freedom is to the person. In order to be self-determining, a people must be able 
to enjoy some kind of self-determination. The question then is how peoples forming minority 
language groups can minimally exercise their right to self-determination. During the course 
of this investigation, I also intend to raise some issues related to the situation of the other  
linguistic communities in Canada.

Michel Seymour
Université de Montréal

Les droits collectifs des communautés  
de langue officielle en situation  
minoritaire au Canada

Minorités 
linguistiques 
et société

Linguistic 
Minorities  
and Society

Numéro 1 Number 1 2012

« Puisque nous sommes tous dans le même bateau  
en tant que francophones en Amérique du Nord  

aussi bien tous ramer dans la même direction,  
ce qui veut dire s’entendre sur les objectifs,  

sur les défis communs et travailler ensemble  
à les résoudre. »

– Benoît Pelletier, entrevue, La relève, vol. 1, no 3



19Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

Je propose dans ce texte une réflexion sur les communautés de langue officielle en situa-
tion minoritaire (CLOSM) au Canada ainsi que sur le concept d’autodétermination. Dans 
la perspective qui est la mienne, l’autodétermination est au peuple ce que la liberté indivi-
duelle est à la personne. Pour qu’un peuple soit autonome, il faut qu’il puisse jouir d’une 
certaine forme d’autodétermination. La question qui se pose alors est de savoir comment 
la situation de peuples formant des groupes linguistiques minoritaires peut minimalement 
être prise en charge d’une façon qui permette l’exercice de leur droit à l’autodétermination.

Il y a toutefois d’autres sortes de communautés nationales en plus des peuples. Il y a les 
diasporas non contiguës, qui incluent des minorités issues de l’immigration (des groupes 
dont les membres ne sont pas nés dans la communauté d’accueil) ainsi que des minorités 
historiques qui s’identifient encore à un pays d’origine (par exemple, les Grecs, les Juifs et 
les Italiens de Montréal). Puis il y a des diasporas contiguës, qui sont des extensions de 
majorités nationales voisines (les minorités russes dans les pays baltes, la minorité palesti-
nienne en Israël, la communauté belge francophone de Bruxelles et les Anglo-Québécois. 
Voir Seymour, 2008 : chapitre 1).

Pour réfléchir à la situation particulière des CLOSM au Canada, il faut faire intervenir 
non seulement des peuples comme le peuple québécois et le peuple acadien, mais aussi la 
diaspora contiguë des communautés francophones vivant à l’ouest du Québec. Or, les dias-
poras contiguës ne peuvent à proprement parler réclamer un droit à l’autodétermination au 
sens littéral de l’expression, car généralement ce droit se décline de trois façons différentes 
qui ne semblent pas être en lien avec les réclamations effectives des diasporas contiguës. Au 
sens minimal, le droit à l’autodétermination suppose que le groupe puisse disposer de cer-
tains droits de représentation. Ses membres sont en mesure d’élire des représentants issus du 
groupe et les personnes ainsi élues peuvent jouer un rôle prépondérant au sein des institu-
tions de l’État englobant. L’idée essentielle ici est que ces représentants agiront en quelque 
sorte en tant que porte-parole des membres du groupe qu’ils représentent et, surtout, qu’une 
représentation du groupe sera assurée par l’élection d’un certain nombre de ses membres 
dans les institutions politiques de l’État englobant. En un sens plus fort du droit à l’autodé-
termination, le peuple est en mesure de réclamer une certaine autonomie gouvernementale, 
qui comprend une autonomie politique et une autonomie fiscale. Enfin, au troisième sens de 
l’expression, le droit à l’autodétermination implique que le gouvernement autonome bénéficie 
d’un statut constitutionnel particulier fait sur mesure pour lui. On songe ici à un régime de 
fédéralisme asymétrique constitutionnalisé en vertu duquel le gouvernement autonome dis-
poserait d’un éventail de responsabilités uniques qui le distingueraient des autres entités au 
sein de l’État englobant. Or, les diasporas contiguës ne peuvent en général espérer obtenir 



20Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

l’une ou l’autre de ces formes d’autodétermination. Il faut dire aussi que leurs réclamations 
ne se situent pas à ce niveau. Elles réclameront des écoles, des collèges, des universités, des 
hôpitaux, des centres locaux de services communautaires, des stations de radio et de télé-
vision, ainsi que des services dans leur langue au sein de l’appareil gouvernemental et dans 
la société civile.

Dans ce texte, je concentre mon attention principalement sur le droit à l’autodéter-
mination des peuples minoritaires de langue française au Canada (le peuple acadien et le 
peuple québécois), et ce, même si je ferai à l’occasion des remarques en passant sur les autres 
CLOSM au sein du pays.

Comment peut-on institutionnaliser de manière spécifique un droit à l’autodétermi-
nation pour les peuples minoritaires de langue française au Canada ? Si l’on se situe à un 
certain niveau d’abstraction, on peut répondre de la façon suivante. En plus de profiter de 
l’un ou l’autre des droits susmentionnés (droit de représentation, autonomie gouvernemen-
tale, statut particulier), la collectivité en question doit notamment être en mesure de pro-
fiter pleinement d’un régime de droits collectifs linguistiques. C’est seulement en exerçant 
ses droits collectifs linguistiques que la communauté pourra s’autodéterminer. Ce qui est 
moins évident est de savoir en quoi cela consiste. À quoi correspond pour un peuple le plein 
exercice de droits collectifs linguistiques ? Pour resserrer encore plus finement l’objet de mon 
propos, je me contenterai dans ce texte de mettre en évidence trois traits caractéristiques 
découlant de l’institutionnalisation efficace d’un régime de droits collectifs linguistiques. 
Mais avant de m’engager dans une réflexion portant sur l’institutionnalisation des droits 
collectifs linguistiques pour les peuples québécois et acadien, je vais brièvement indiquer 
comment je comprends le concept de droit collectif.

Qu’est-ce qu’un droit collectif ?
Commençons par proposer une brève caractérisation de ce que sont les droits collectifs. 

Ce sont des intérêts dont les sujets sont des collectivités nationales et dont les objets sont des 
biens institutionnels. Les intérêts de ces collectivités se hissent au niveau de droits lorsque 
l’objet de l’intérêt joue un rôle important dans le maintien ou le développement de l’iden-
tité institutionnelle de la collectivité. Les collectivités dont il est question peuvent être des 
peuples ou encore des minorités nationales telles que des diasporas contiguës (extensions 
de nations voisines) ou des diasporas non contiguës (minorités issues de l’immigration ou 
minorités historiques qui s’identifient encore à un pays d’origine autre que la communauté 
d’accueil). Les collectivités concernées ne peuvent être des groupes féministes, des groupes 
homosexuels ou des associations diverses (religieuses), car les droits revendiqués par ces grou-
pes sont des agrégats de droits individuels, c’est-à-dire des droits revendiqués par des indi-
vidus qui concernent le maintien, le développement ou l’émancipation de certains aspects 



21Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

appartenant à la personnalité de ces individus. Les sujets de droits collectifs excluent aussi les 
entreprises, les syndicats et autres entités constituées en compagnies. Ces derniers groupes 
sont des personnes morales au sens juridique de l’expression et disposent de droits spécifiques.

Il faut également distinguer les droits collectifs des droits différenciés par le groupe, c’est-
à-dire des droits réclamés par des individus en raison de leur appartenance à des groupes. Ce 
modèle proposé par Will Kymlicka (2001) en est un qui cherche à harmoniser les droits de 
groupe avec l’individualisme moral associé à la philosophie libérale traditionnelle. Kymlicka 
soutient que les personnes sont antérieures à leurs fins, que la personne est la source ultime 
de réclamations morales valides et que l’autonomie est la valeur morale par excellence. Je 
défends plutôt le libéralisme politique de John Rawls, qui considère les personnes et les 
peuples à partir de leur identité institutionnelle de citoyens et de sociétés, sans se pronon-
cer métaphysiquement sur la question de savoir si les deux entités sont métaphysiquement 
antérieures à leurs fins. Le libéralisme politique de Rawls (2006) admet que les personnes 
et les peuples sont deux sources autonomes de revendications morales valides. Les deux sont 
des agents moraux. Cette doctrine suppose enfin que la tolérance est la valeur libérale par 
excellence et non l’autonomie.

Une fois débarrassé des scrupules théoriques de l’individualisme moral qui n’est plus 
une doctrine constitutive du libéralisme, on est en mesure de s’éloigner du modèle proposé 
par Kymlicka. Ce dernier considère que les individus sont les seuls véritables sujets du droit, 
que la justification des droits différenciés par le groupe doit être individualiste et que ces 
droits ne doivent imposer aucune contrainte aux individus. Lorsque l’on renonce aux droits 
différenciés par le groupe, on est en mesure de reconnaître de véritables droits collectifs, 
possédés et réclamés par les groupes, justifiés sur des bases collectives et pouvant contrain-
dre raisonnablement les libertés individuelles des membres. Dans cette perspective, on ne 
cherchera pas à restreindre, comme le fait Kymlicka, les droits de groupe à des protections 
externes, par opposition à des contraintes internes. On admettra que les groupes font face 
à des forces centrifuges à l’interne et que leurs membres peuvent volontairement et raison-
nablement contraindre leur liberté pour préserver l’identité culturelle du groupe.

L’institutionnalisation des droits collectifs linguistiques
Que doit-on faire pour institutionnaliser des droits collectifs linguistiques des peuples ? 

Premièrement, la collectivité en question doit pouvoir disposer d’un éventail d’institutions dans 
lesquelles sa propre langue est principalement utilisée. Le droit collectif ne doit donc pas être réduit 
à un droit que des personnes ont du fait de leur appartenance à un groupe. Des individus peuvent 
certes réclamer l’accès à certaines institutions, mais ils ne peuvent réclamer l’existence même de 
ces institutions. Ce sont les collectivités qui peuvent les réclamer. Un droit collectif linguistique 
est donc un droit dont le sujet est un groupe et dont l’objet est un ensemble d’institutions.



22Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

Deuxièmement, les mesures envisagées ne doivent pas prendre la forme de mesures 
administratives, transitoires et visant seulement à assurer la survie linguistique du groupe car, 
selon ce point de vue, la mesure pourrait être abandonnée dès lors que sa survie linguistique 
serait assurée. Quand on parle d’un droit, il s’agit d’un droit qui doit faire l’objet de mesures 
législatives, voire d’une constitutionnalisation qui prévaut à long terme et qui a un carac-
tère affirmatif et non seulement préventif. Un droit collectif linguistique est un droit que 
la collectivité concernée possède, qu’elle soit fragilisée ou non. Les mesures linguistiques en 
question peuvent être inscrites dans une loi, enchâssées dans une constitution interne ou 
enchâssées dans la constitution de l’État dans lequel se trouve la minorité. C’est seulement 
à ces conditions que les mesures adoptées seront comprises comme l’expression des droits 
collectifs de la communauté.

Enfin, l’exercice de ce droit collectif linguistique doit se faire en implantant des mesu-
res législatives qui trouvent généralement application sur un territoire donné. Autrement 
dit, il doit y avoir de manière générale une dimension territoriale à l’application du droit  
collectif linguistique. Tout cela est bien entendu compatible avec la reconnaissance des  
droits collectifs linguistiques pour les minorités se trouvant sur ce même territoire.

Pour bien comprendre ces trois aspects qui sont tous liés au concept de droit collec-
tif linguistique, je me sers d’exemples ayant, je crois, une pertinence autant pour la com-
munauté acadienne que pour la communauté nationale québécoise. Je ferai aussi quelques 
remarques concernant les autres communautés de langue officielle en situation minoritaire 
(CLOSM) au Canada.

Québécois, Acadiens et Franco-Canadiens, même combat ?
Il y a plusieurs raisons pour dresser un tel parallèle entre les Québécois, les Acadiens et 

les « francophones du Canada hors Québec ». Premièrement, le Québec est d’une certaine 
façon lui aussi une minorité linguistique. Par l’expression « communautés de langue offi-
cielle en situation minoritaire », je sais que l’on entend les communautés de francophones 
hors Québec et les Anglo-Québécois, et je veux bien entendu tenir compte de cette carac-
térisation. Mais en même temps, nous avons plusieurs raisons de penser que la situation 
du Québec est jusqu’à un certain point comparable à celle du peuple acadien et des autres 
CLOSM. En effet, la plupart des citoyens du Québec parlent la langue française. Ils consti-
tuent donc eux aussi, au sens littéral de l’expression, une « communauté de langue officielle 
en situation minoritaire au Canada ». Cette remarque ne vise pas bien sûr à éluder la dif-
férence entre les peuples et les autres sortes de communautés nationales. Elle cherche au 
contraire dans un premier temps à établir un rapprochement (dans tous les sens du terme) 
entre le peuple québécois et le peuple acadien.



23Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

Une autre raison pour établir un lien entre la nation québécoise, le peuple acadien et 
les autres CLOSM concerne le lien entre la langue et l’autonomie. Dès lors que l’on parle 
d’un droit à l’autodétermination sur le plan linguistique, on parle de la mise en place d’une 
politique linguistique qui permet au groupe de s’autodéterminer et aussi d’une politique qui 
est mise en place et appliquée par le groupe concerné. On songe bien sûr au Québec et à sa 
charte de la langue française. Mais les CLOSM profitent elles aussi d’un certain nombre de 
protections linguistiques ayant un caractère collectif. On songe à la politique des langues 
officielles, au principe sous-jacent de nécessaire protection des minorités et aux articles qui 
concernent l’application du bilinguisme au Nouveau-Brunswick. Les Acadiens se retrouvent 
donc dans une situation qui ressemble quelque peu à celle du Québec. Bien sûr, au Québec, 
la Charte de la langue française est appliquée par les Québécois eux-mêmes, tandis que le 
peuple acadien ne dispose pas d’un gouvernement autonome, et il est difficile de voir com-
ment il pourrait gérer lui-même une politique linguistique sur une portion du territoire du 
Nouveau-Brunswick. Mais le peuple acadien pourrait être bien représenté dans les instances 
du gouvernement provincial au Nouveau-Brunswick et pourrait participer étroitement à la 
gestion d’une politique de bilinguisme dans cette province.

En somme, qu’il s’agisse des Acadiens ou du peuple québécois, dans les deux cas, nous 
avons affaire à des communautés nationales minoritaires. Dans les deux cas, les communau-
tés peuvent faire l’objet de politiques linguistiques. Dans les deux cas, elles peuvent envisager 
de jouer un rôle actif dans l’application d’une politique linguistique. Dans les deux cas, il 
est aussi plausible et nécessaire d’interpréter leurs intérêts en matière de langue à partir du 
concept de droit collectif linguistique.

Il y a donc plusieurs aspects semblables entre la situation du Québec et celle des Acadiens. 
Mais il y a plus. Le peuple québécois, conçu comme une communauté de langue publique 
commune, inclusive de l’ensemble des citoyens québécois, n’apparaît pas sur les écrans radars 
constitutionnels de l’État canadien. On reconnaît les peuples autochtones (articles 25 et 35 
de la Charte canadienne des droits et libertés) et les minorités linguistiques de langue officielle 
franco-canadiennes et anglo-québécoise (articles 16 à 23), de même que les communautés 
issues de l’immigration (politique de multiculturalisme, article 27), mais on ne reconnaît 
pas le peuple québécois conçu comme une communauté nationale inclusive de l’ensemble 
des Québécois.

Sur ce plan, on peut même dire que le Québec accuse un certain retard par rapport aux 
autres communautés linguistiques. La politique des langues officielles n’équivaut pas à la 
reconnaissance de la nation québécoise, de son droit à l’autodétermination et de sa charte 
de la langue française, car elle vise l’ensemble des francophones du Canada et non la nation 
québécoise en tant que telle. Certes, la Cour suprême s’est souvent prononcée sur la consti-
tutionnalité de la charte québécoise. Mais c’est une chose de se demander si un texte de loi 



24Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

entre en conflit ou non avec le texte de la Constitution, et c’en est une autre de se demander 
si cette charte est elle-même explicitement et positivement reconnue à l’intérieur de cette 
même constitution. Enfin, la politique canadienne de bilinguisme ne permet pas de justi-
fier une application de la Charte de la langue française sur l’ensemble du territoire québé-
cois. Bien au contraire, combinée à la loi canadienne sur la citoyenneté, elle permet à tous 
les immigrants de s’intégrer à l’une ou l’autre des communautés de langue officielle partout 
sur le territoire canadien, y compris sur le territoire québécois. Pour acquérir la citoyenneté 
canadienne, il suffit de montrer des aptitudes à s’exprimer dans l’une ou l’autre des langues 
officielles, et ce, y compris sur le territoire du Québec. Même si le Québec contrôle une 
bonne partie de l’immigration sur son territoire (à l’exception des réfugiés et du rassem-
blement des familles) et qu’il accorde la priorité aux immigrants capables de s’exprimer en 
français, un immigrant peut se voir accorder la citoyenneté sur le territoire québécois même 
s’il ne parle pas français.

Il y a donc une certaine asymétrie entre la situation du Québec et celle des autres 
CLOSM dans l’ordre constitutionnel canadien. Le peuple québécois n’est pas reconnu, 
de même que ses droits collectifs linguistiques et sa charte de la langue française, alors 
que le texte de la Constitution prévoit des mesures de protection pour les CLOSM. Mais 
il y a peut-être un parallèle à établir avec la nation acadienne. Le peuple acadien bénéficie 
d’une certaine reconnaissance indirecte dans la Constitution canadienne, dans la mesure 
où celle-ci reconnaît l’existence d’une communauté de langue française sur le territoire du 
Nouveau-Brunswick. Mais le peuple acadien n’est pas en tant que tel reconnu dans le texte 
constitutionnel. La reconnaissance du bilinguisme dans la province du Nouveau-Brunswisk 
n’équivaut pas à la reconnaissance du peuple acadien. Encore une fois, il semble qu’un  
certain rapprochement soit possible.

Malgré les différences importantes qui existent entre le Québec, le peuple acadien et 
les autres CLOSM, d’intéressants parallèles peuvent donc être établis. Je voudrais mainte-
nant aussi montrer que les peuples québécois et acadien peuvent dans une certaine mesure 
avoir des réclamations analogues. Le Québec et l’Acadie doivent pouvoir bénéficier d’ins-
titutions dans lesquelles leur langue est principalement parlée, de mesures linguistiques 
codifiées dans un texte de loi ou dans une constitution, et de mesures qui s’appliquent sur 
un territoire donné.

Des sujets collectifs dotés d’institutions
Venons-en au premier trait caractéristique que je voulais évoquer. Si une communauté 

peut s’autodéterminer linguistiquement, cela veut dire qu’elle doit disposer d’institutions 
dans lesquelles sa langue est principalement parlée. Même si cela vaut bien entendu pour les 
peuples québécois et acadien, je ne connais pas de plus bel exemple permettant d’illustrer 



25Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

cette idée que la bataille menée par les Franco-Ontariens en faveur de l’hôpital Montfort. 
Il ne s’agit peut-être pas de l’autodétermination entendue au sens littéral applicable à des 
peuples et impliquant l’un ou l’autre degré d’autonomie (droit de représentation, droit à 
l’autonomie gouvernementale ou droit à un statut particulier), mais on peut quand même 
parler d’une forme d’autodétermination.

Rappelons brièvement la cause qui opposait Gisèle Lalonde, Michelle de Courville Nicol 
et l’hôpital Montfort à la Commission de restructuration des services de santé de l’Ontario. 
La Cour divisionnaire avait adopté un jugement favorable à la préservation de l’intégrité de 
l’hôpital Montfort, mais le gouvernement ontarien avait décidé de porter la cause en appel 
le 14 juillet 2000.

Or, dans le factum déposé devant la Cour d’appel le 14 juillet 2000 pour en appeler du 
jugement de la Cour divisionnaire de l’Ontario, le procureur général a totalement omis de 
considérer les droits collectifs de la communauté franco-ontarienne. La prise en compte des 
besoins de cette communauté s’est traduite dans l’esprit du législateur provincial par une 
prise en compte du droit individuel d’être servi en français dans les institutions publiques 
qui sont reconnues comme telles. Il s’agissait de reconnaître un droit individuel découlant 
de l’appartenance à la communauté francophone et non d’un droit collectif qu’aurait eu la 
communauté franco-ontarienne de se doter d’institutions qui lui soient propres.

Le cas Montfort illustre parfaitement la différence fondamentale qui existe entre le fait 
de réclamer la protection de droits linguistiques individuels et le fait de réclamer des biens 
collectifs linguistiques pour une collectivité donnée. Cette distinction capitale entre deux 
sortes de droits me permet d’illustrer ce que j’entends par « droits collectifs linguistiques ». 
Il s’agit de droits qui s’appliquent à des communautés nationales et qui ont pour objet des 
biens institutionnels. Dans le cas Montfort, il s’agissait non seulement d’un hôpital offrant 
ses services à une clientèle composée à 80 % de francophones, mais aussi d’une institution 
comprise comme un bien institutionnel appartenant à la collectivité.

Tel qu’il est présenté dans le factum, la Commission de restructuration des services de 
santé affirmait qu’elle devait a) assurer l’amélioration de la qualité des services, b) assurer 
l’amélioration de l’accessibilité aux services de soins de santé et c) évaluer le coût des services 
dans le cadre financier actuel. Nulle part n’intervient dans le mandat de la Commission de 
la restructuration une préoccupation explicite concernant la protection des droits collectifs 
de la minorité francophone. Alors qu’au Québec la restructuration des services hospitaliers 
s’est traduite par la création du Centre hospitalier de l’Université McGill, la restructuration 
en Ontario, réalisée sans égard à la minorité francophone, a eu pour effet de remettre en 
cause le seul hôpital principalement destiné à servir la minorité francophone.



26Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

Bien entendu, les membres de la Commission devaient agir en tenant compte de la 
Loi sur les services en français, dans laquelle il est écrit que les Franco-Ontariens ont le droit 
de communiquer en français et de recevoir des services disponibles en français dans les 
institutions qui sont désignées comme devant offrir de tels services. Mais les droits des 
Franco-Ontariens sont compris dans la loi 8 comme se réduisant à des droits individuels de 
communiquer en français et de recevoir des services en français1. Nulle part est-il question 
du droit de la communauté francophone de développer ses propres institutions et de gérer 
elle-même ses institutions.

Et pourtant, la dimension symbolique est cruciale, parce qu’elle peut avoir une influence 
sur la cohésion de la communauté francophone. Une institution comme l’hôpital Montfort 
est l’expression collective d’une volonté d’exister en tant que collectivité. Elle constitue 
un fait symbolique qui institutionnalise le vouloir vivre collectif de la communauté. Sans 
institutions, chaque individu est livré à lui-même face aux pressions assimilatrices toujours 
de plus en plus grandes. Voilà ce qui est en jeu dans le choix que nous avons de réduire ou 
non les réclamations des Franco-Ontariens à des droits individuels. C’est la cohésion de 
la communauté dans son ensemble qui se joue dans ce débat qui, autrement, pourrait ne 
sembler que philosophique. Les institutions d’une communauté linguistique minoritaire sont 
constitutives de son identité en tant que communauté. Cela vaut autant pour la communauté 
franco-ontarienne que pour la communauté québécoise.

Il faut savoir que les Franco-Ontariens ont gagné leur cause en appel. Ils y sont par-
venus en recourant au principe de nécessaire protection des minorités, qui est l’un des  
quatre principes structurels non écrits mentionnés par la Cour suprême dans le renvoi sur la 
sécession du Québec2. On pourrait croire alors que le droit collectif des Franco-Ontariens 
de se doter d’institutions dans leur propre langue est reconnu. Sans vouloir m’opposer à 
cette conclusion, il faut tout d’abord noter que la cause en question ne s’est jamais rendue 
en Cour suprême. D’autre part, pour être certain d’être en mesure de conclure en ce sens, 
il faudrait constitutionnaliser les droits des Franco-Ontariens et non seulement se fier à la 
jurisprudence. Cela pourrait se faire dans la Constitution canadienne ou dans une constitu-
tion interne en Ontario. Les Franco-Ontariens devraient y être mentionnés comme formant 
une minorité francophone ayant des droits. Le principe de nécessaire protection des mino-
rités peut être invoqué pour contrer le danger d’assimilation. Il n’est pas clair qu’on puisse 
y recourir pour justifier des mesures à long terme qui soient valables peu importe l’état de 
fragilité de la collectivité concernée3.

1.	 Loi sur les services en français LRO 1990, article  5  : «  (1) Chacun a droit à l’emploi du français, conformément  
à la présente loi, pour communiquer avec le siège ou l’administration centrale d’un organisme gouvernemental  
ou d’une institution de la Législature et pour en recevoir les services. »

2.	 Renvoi relatif à la sécession du Québec, [1998] 2 RCS 217.
3.	 Le droit de gestion par la minorité de ses établissements scolaires pourrait être considéré comme un droit collec-

tif implicitement reconnu par l’article 23 de la Charte canadienne des droits et libertés. La Constitution canadienne 



27Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

Les droits collectifs linguistiques ne sont pas  
des mesures transitoires pour assurer la survie

J’en viens à ma seconde thèse, qui permet de mettre en évidence le lien étroit qui doit 
prévaloir entre la défense de l’autodétermination et l’implantation d’un régime de droits 
collectifs linguistiques. Je viens tout juste d’y faire allusion dans le cas des Franco-Ontariens. 
Il s’agit de concevoir le droit pour une communauté de se doter d’institutions qui lui sont 
propres comme un droit dont elle peut jouir peu importe qu’elle soit une communauté 
fragilisée ou non. Autrement dit, on justifie une politique linguistique non pas de façon 
négative, en invoquant un argument fondé sur la survivance ou sur les dangers d’extinc-
tion ou d’assimilation, mais bien sur un droit collectif compris de manière positive, comme 
s’inscrivant dans une politique d’affirmation nationale. Il ne s’agit pas de mesures de pro-
tection externe assumées par d’autres à l’égard d’un groupe dont les membres seraient les 
bénéficiaires. Il s’agit d’une prise en charge par la communauté même de son affirmation 
nationale linguistique. Il ne s’agit pas seulement d’invoquer l’importance de faire la pro-
motion d’une langue et de la protéger contre les influences externes, mais bien de l’accepter 
comme règle positive qui impose à tous ses membres des contraintes internes raisonnables. 
On pourrait croire que la distinction entre les règles du survivre ensemble, pour des mino-
rités devant être protégées, et les règles du vivre ensemble, pour un groupe qui se comporte 
comme majoritaire sur un territoire donné, est plus ou moins spécieuse. Car, dans les faits, 
les mesures que l’on présente comme des règles du vivre ensemble sont souvent en même 
temps des mesures qui permettent au groupe de survivre. Étant donné que les minorités 
nationales sont toujours par définition des communautés fragilisées, il semble qu’il faille 
recourir autant à des mesures de protection externe qu’à des mesures d’affirmation nationale 
impliquant des contraintes internes. Les mesures que l’on met en place pour une minorité 
nationale donnée sont toujours simultanément des mesures affirmatives et des mesures de 
protection contre l’assimilation.

Mais comme on va le voir, la distinction entre ces deux façons de concevoir les lois 
linguistiques est importante et a des répercussions majeures sur le plan juridique. Pour 
illustrer ce que je veux dire, on peut s’inspirer du jugement de la Cour suprême affirmant 

n’affirme pas explicitement ce droit, mais la jurisprudence a établi que la Charte garantit ce droit de gestion et que, 
sans celui-ci, tout l’article 23 risque de perdre sa force. Voir  : http://www.tlfq.ulaval.ca/axl/amnord/cndconst.htm. 
Cependant, on est quand même très loin de reconnaître aux minorités le droit de posséder des institutions telles que 
des écoles, des collèges, des universités, des hôpitaux et des centres locaux de service communautaire. Et pourtant, le 
fait de reconnaître de telles institutions n’aurait pas pour effet d’engendrer une obligation de l’État à l’égard de cha-
cune des institutions existantes, y compris dans le cas où la population concernée n’est plus en nombre suffisant. Le 
droit collectif d’assurer l’intégrité d’institutions n’équivaut pas au droit de préserver l’intégralité de ces institutions, 
mais il s’agirait quand même d’un droit plus important, comme le révèle le cas Montfort, que celui d’avoir accès à des 
services dans sa propre langue.



28Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

l’inconstitutionnalité de la loi 104 au Québec4. Cette loi québécoise visait à empêcher les 
citoyens francophones et allophones de faire passer leurs enfants par l’école privée non sub-
ventionnée de langue anglaise pour être en mesure de les inscrire ensuite à l’école publique 
de langue anglaise. La Cour suprême a estimé que les mesures contenues dans cette loi vio-
laient l’article 23(2) de la Charte canadienne des droits et libertés. Elle estime aussi qu’il s’agit 
d’une limitation excessive des droits garantis par cet article, même si l’on tient compte de 
l’article 1 de la Charte canadienne des droits et libertés, qui autorise des limites aux droits 
individuels dans le cadre d’une société libre et démocratique.

Quels furent les arguments invoqués ? Il s’agit d’arguments qui révèlent que même si 
la Cour suprême reconnaît parfaitement la légitimité de la Charte de la langue française, le 
Québec ne peut en définitive s’appuyer sur un droit collectif linguistique en tant que tel du 
peuple québécois. La Cour ne semble pas reconnaître l’existence d’un droit collectif que le 
peuple québécois pourrait évoquer pour limiter raisonnablement les droits des citoyens issus 
de l’immigration et les obliger à envoyer leurs enfants dans des écoles de langue française. 
Est-ce une interprétation exagérée du jugement ? Nous allons voir que non.

Dans son jugement, la Cour suprême affirme, au paragraphe 38, que la loi 104 « cher-
chait à protéger la langue française au Québec et à favoriser son épanouissement ». Elle 
ajoute que « dans l’arrêt Ford, notre Cour a déjà reconnu que l’objectif général de protec-
tion de la langue française représentait un objectif légitime, au sens de l’arrêt Oakes, eu 
égard à la situation linguistique et culturelle particulière de la province de Québec ». Citant 
l’arrêt Ford, les juges soulignent que la « vulnérabilité de la langue française au Québec 
et au Canada a été décrite dans une série de rapports de commissions d’enquête ». Il y a 
une « crainte que l’anglais gagne en importance, que la langue française soit menacée et 
qu’elle finisse par disparaître ». L’arrêt Ford concluait donc que « la politique linguistique  
sous-tendant la Charte de la langue française vise un objectif important et légitime. Ils 
[Les documents se rapportant à l’article premier et à l’article 9.1] révèlent les inquiétudes 
à l’égard de la survie de la langue française et le besoin ressenti d’une solution législative à 
ce problème. »

Puis, au paragraphe 39, les juges soutiennent que :

plus de vingt ans après cette décision, cette préoccupation demeure présente au Québec, comme 
en témoigne le Rapport sur l’ évolution de la situation linguistique au Québec, 2002-2007 (2008) 
de l’Office québécois de la langue française. Ce rapport exprime toujours une forte inquié-
tude quant à la situation de la langue française dans le contexte canadien et nord-américain.

4.	 Nguyen c Québec (Éducation, Loisir et Sport), 2009 CSC 47, [2009] 3 RCS 208.



29Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

Cette analyse est importante parce qu’elle fournit aux yeux de la Cour les justifications fon-
damentales de la politique linguistique québécoise en général et de la loi 104 en particulier. 
La Charte de la langue française est une mesure provisoire, transitoire, justifiée pour empê-
cher l’extinction de la langue française et donc assurer sa survivance. Elle n’exprime pas les 
droits collectifs linguistiques du peuple québécois, du moins en tant que droits qui auraient 
une valeur constitutionnelle, qui seraient appliqués à long terme et qui affirmeraient une 
identité, fragile ou non.

Une fois que la bonne explication est donnée, on est en mesure de déterminer si les 
contraintes imposées par la loi 104 sont acceptables ou non. Cette loi sera acceptable seule-
ment si elle n’est pas excessive et qu’elle vise uniquement à assurer la survivance de la langue 
française. Inversement, les agissements des citoyens francophones ou allophones qui se pré-
valent des écoles passerelles ne seront inacceptables que s’ils mettent en danger l’existence 
même de la langue.

Pour que la limitation de la liberté de l’enfant de s’intégrer à l’une des deux langues 
officielles soit acceptée, il faudrait selon la Cour pouvoir invoquer la survie de la langue 
française, car la Charte de la langue française tire toute sa légitimité de la nécessité de pro-
téger une communauté linguistique fragilisée. Or, il n’est pas nécessaire d’empêcher tous 
les francophones et allophones d’envoyer leurs enfants à l’école anglaise au Québec pour 
assurer la survie de la langue française. Bien sûr, si le phénomène se généralisait, il faudrait 
intervenir, mais ce serait au nom de la survie de la langue française. Mais la Cour estime 
que cette survie n’est pas menacée par quelques centaines de transitions de francophones 
et d’allophones vers l’école publique de langue anglaise et que, par conséquent, la loi 104 
n’est pas une limite raisonnable des droits édictés à l’article 23(2) de la Charte canadienne.

Pour la Cour suprême, la Charte de la langue française ne consacre donc pas le droit col-
lectif du Québec de faire du français la langue officielle du Québec. La Charte de la langue 
française est aux yeux de la Cour seulement une mesure transitoire acceptable qui vise à assu-
rer la survie de la langue française. Elle sera acceptable aussi longtemps que les arguments 
portant sur la fragilité de la langue française seront acceptables. Voilà pourquoi la Cour 
cite les arguments en faveur de la loi 104 qui soulignent la fragilité de la langue française et 
insistent sur la survie de cette langue sur le continent nord-américain. Selon cette interpré-
tation, si la survie de la langue française était un jour assurée, la Charte de la langue française 
deviendrait caduque. Il ne s’agit donc pas d’un droit collectif. Car même si c’est peut-être 
une intervention devant avoir une application prolongée, la charte québécoise demeure une 
sorte de politique de discrimination positive visant à corriger une situation instable, et elle 
ne saurait être comprise comme l’expression d’un droit collectif qui pourrait être maintenu 
même si le sentiment d’insécurité des Québécois disparaissait.



30Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

L’autorisation qui est faite aux francophones et aux allophones de s’intégrer à l’une ou 
l’autre des deux communautés de langue officielle, y compris lorsque le territoire de résidence 
est le Québec, heurterait de plein fouet un éventuel droit collectif du Québec d’imposer 
le français comme langue publique commune partout sur son territoire. Mais ce droit  
collectif ne semble pas exister selon la Cour. Les seuls arguments acceptables qui puissent 
limiter les droits garantis sont les arguments qui s’appuient sur la survie de la langue fran-
çaise. Pour limiter ces droits, il faut être en mesure de faire bien plus que de simplement 
invoquer un prétendu droit collectif. Il faut être en mesure de montrer que la survie de la 
langue française est en cause5.

Or, les Québécois ont le droit collectif de faire du français la langue publique commune 
du Québec et le droit d’instaurer le français comme langue de la citoyenneté. Ce droit impose 
une limite raisonnable aux citoyens issus de l’immigration qui désirent résider au Québec, 
car il est l’expression du droit collectif du peuple québécois à l’autodétermination interne 
dans le Canada. Pour éviter que les politiques linguistiques ne soient interprétées seulement 
comme des mesures provisoires et pour s’assurer qu’elles découlent du droit à l’autodéter-
mination, il faut qu’elles soient mises en place à long terme, qu’elles aient un statut consti-
tutionnel et qu’elles soient comprises comme des règles du vivre ensemble.

Cette remarque vaut autant pour le Québec et sa charte de la langue française que pour 
la politique linguistique adoptée par le peuple acadien du Nouveau-Brunswick. Dans le cas 
du peuple acadien, il existe déjà une mesure constitutionnalisée qui reconnaît le caractère 
bilingue de la province. Mais s’il s’agit vraiment de droits collectifs, il faudra traduire ce 
bilinguisme en lui reconnaissant des répercussions sur le plan institutionnel, ce qui inclut, 
par exemple, le bilinguisme dans l’affichage dans des villes comme Dieppe et Moncton. Le 
bilinguisme doit apparaître dans les institutions de la province pour tenir compte de l’exis-
tence d’une communauté nationale acadienne. En Acadie comme au Québec, il faut impé-
rativement appliquer des mesures institutionnelles d’affirmation nationale. Ici, il y a sans 
doute une distinction importante à faire entre les peuples acadien et québécois et les autres 
CLOSM. Ces dernières sont d’abord et avant tout, comme on l’a vu, prises en charge grâce 
au principe sous-jacent de la nécessaire protection des minorités.

5.	 La Cour reconnaît certes une certaine légitimité à la loi 104. Elle reconnaît que si le passage par les écoles privées se 
généralisait, cela mettrait en cause la survie de la langue française. Il faut donc appliquer des balises. Il faut que le 
parcours de l’enfant inscrit dans une école privée non subventionnée soit un « parcours scolaire authentique » pour 
lui accorder ensuite le droit d’aller à l’école anglaise subventionnée. Le parcours sera authentique s’il ne s’agit pas 
d’une école passerelle qui cherche essentiellement à offrir le moyen de contourner la Charte de la langue française et 
si le séjour de l’enfant n’est pas de trop courte durée. Il n’est même pas nécessaire que les parents parlent anglais à la 
maison ou qu’un autre de leurs enfants ait bénéficié de mesures d’exception lui permettant d’aller à l’école anglaise. 
Même si ces conditions ne sont pas remplies, le parcours pourra être authentique quand même. Il suffit de rester inscrit 
suffisamment longtemps dans une école privée anglaise non subventionnée qui n’est pas l’une de ces écoles passerelles.



31Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

Le droit collectif de faire du français  
une langue publique commune

Je voudrais pour terminer mettre en perspective l’idée que la défense des droits collec-
tifs linguistiques doit comporter une dimension territoriale. La défense du français comme 
langue publique commune s’inscrit au Québec dans le contexte plus général de la construc-
tion d’une citoyenneté québécoise sur son territoire. Le statut du français est celui de langue 
officielle partout sur le territoire du Québec, c’est-à-dire que le français y est conçu comme 
la langue publique commune, compatible avec la reconnaissance des peuples autochtones 
et d’une minorité historique anglophone. Dans les autres CLOSM, la situation est quelque 
peu différente, puisque souvent il s’agit de reconnaître l’application d’une politique de bilin-
guisme et non d’unilinguisme officiel, mais cette politique de bilinguisme peut s’appliquer 
quand même sur un certain territoire canadien, provincial (Nouveau-Brunswick) et muni-
cipal (Ottawa, Moncton, Dieppe, etc.).

Je parle du français comme d’une « langue publique commune » sur le territoire du 
Québec. Mais que veut-on dire par « langue publique commune » ? Et tout d’abord, que veut 
dire le mot « publique » ici ? Il s’agit de faire valoir que le français est la langue dans laquelle 
deux citoyens peuvent communiquer entre eux au Québec lorsque leur langue principale 
parlée à la maison diffère. Dans la vie privée, les citoyens du Québec peuvent employer la 
langue de leur choix, mais pour qu’ils soient des citoyens à part entière, ils doivent avoir une 
langue commune et celle-ci doit être le français.

Mais j’ai bien dit aussi que le français était une « langue publique commune ». Que veut 
dire alors l’expression « publique commune » ? Pour bien comprendre de quoi il s’agit, il faut 
préciser qu’il existe plusieurs langues publiques au Québec. Plusieurs citoyens du Québec 
emploient par exemple l’anglais dans les lieux publics. Il existe des écoles, des collèges, des 
universités, des hôpitaux, des centres hospitaliers universitaires, des CLSC, des stations de 
radio et de télévision et des journaux dans lesquels l’anglais est principalement utilisé. La 
même remarque vaut dans une certaine mesure pour certaines populations autochtones 
(amérindiennes et inuite). Admettre dans ce contexte que le français est la langue publique 
commune sur le territoire québécois, c’est admettre que parmi l’ensemble des langues publi-
ques qu’on y trouve, une langue se démarque des autres parce qu’elle permet de rassembler 
l’ensemble des citoyens du Québec. On peut admettre plusieurs langues publiques sur le 
territoire québécois, mais le français est la seule langue officielle du Québec, puisque c’est 
la langue de la citoyenneté québécoise.

On peut donc parler d’une identité civique commune rassemblant l’ensemble des 
Québécois et des Québécoises. Cette identité civique commune comprend bien entendu 



32Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

une adhésion partagée aux principes démocratiques et à une charte des droits et libertés, mais 
elle comprend aussi d’autres composantes telles que la langue publique commune (commu-
nément partagée dans l’espace public), la culture publique commune (formée par l’ensemble 
des institutions dans lesquelles le français est principalement parlé) et l’histoire publique 
commune (qui est le patrimoine historique de nos institutions publiques communes).

Il importe de faire remarquer qu’au Québec la promotion d’une citoyenneté québécoise, 
et en particulier d’une langue publique commune, est compatible avec la reconnaissance 
d’institutions dans lesquelles l’anglais et les langues autochtones sont principalement utilisés. 
Autrement dit, on cherche à défendre le projet d’une identité civique commune ayant des 
assises territoriales, mais cela doit se faire en sachant reconnaître aussi les droits de la minorité 
nationale anglophone et des peuples autochtones. Si l’on s’en tient seulement à la minorité 
nationale anglo-québécoise, on doit dire qu’elle est composée de tous les citoyens du Québec 
dont la langue principale parlée à la maison est l’anglais. Les Anglo-Québécois bénéficient 
d’une protection linguistique peu importe où ils se trouvent sur le territoire. Le modèle 
linguistique québécois est donc un modèle hybride, à la fois territorial et communautaire.

La reconnaissance des droits de la minorité anglophone doit impliquer le maintien de 
ses écoles, commissions scolaires, collèges, universités, hôpitaux, CLSC et de son hôpital 
universitaire. Le nationalisme québécois doit être inclusif mais non colour blind, et les droits  
de la minorité nationale doivent être reconnus. La reconnaissance de ces droits est une  
condition nécessaire à l’allégeance des Anglo-Québécois à la société québécoise6.

En vertu de ce concept de citoyenneté québécoise inscrit dans une éventuelle constitu-
tion interne, le statut de citoyen du Québec serait octroyé à toutes les personnes qui éliraient 
domicile au Québec en tant que citoyens canadiens, en tant qu’immigrants reçus ou en tant 
que personnes détenant le statut de réfugié. On pourrait à cette occasion leur donner une 
copie des deux chartes ou une copie de la constitution québécoise. Ces documents informe-
raient les nouveaux résidents du Québec de leurs droits et obligations. Ils apprendraient alors 
que le français est la langue publique commune de tous les Québécois et les Québécoises.

Un équivalent en Acadie supposerait l’octroi d’une citoyenneté acadienne et une règle 
d’inclusion dans la nation acadienne de tous les immigrants qui acceptent de résider sur le 
territoire de l’Acadie. La nation acadienne a des assises territoriales qui vont sans doute bien 

6.	 On ne saurait trop insister sur l’originalité et l’importance de ce concept de langue publique commune. La plupart du 
temps, dans plusieurs pays, partager la citoyenneté revient à partager une seule langue publique. Les citoyens peuvent 
parler la langue de leur choix dans la vie privée, mais il existe une seule langue dans la vie publique. Dans plusieurs 
sociétés, en effet, on n’a qu’un seul système d’éducation, un seul régime public d’enseignement, un seul type de com-
missions scolaires et, a fortiori, une seule langue de la citoyenneté. Dans de telles sociétés, la question ne se pose même 
pas de savoir si les minorités linguistiques peuvent avoir droit à des institutions publiques dans lesquelles leur langue 
est principalement utilisée, institutions qui seraient de surcroît financées à partir des deniers publics tout en étant sous 
leur propre contrôle.



33Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

au-delà du Nouveau-Brunswick. Mais on pourrait délimiter dans la province du Nouveau-
Brunswick une portion du territoire qui deviendrait le foyer de la nation acadienne. Les 
nouveaux citoyens acadiens qui éliraient domicile sur ce territoire auraient l’obligation de 
s’intégrer à la langue parlée par le peuple acadien pour obtenir la citoyenneté acadienne, et 
ce n’est qu’à une telle condition qu’ils pourraient obtenir le droit de vote et le droit d’éligibi-
lité aux élections municipales dans les municipalités se trouvant sur ce territoire. La langue 
publique commune du peuple acadien devrait se retrouver présente dans des institutions 
comme une chaîne de télévision, une chaîne radiophonique, des journaux, des bibliothèques 
et des musées, ainsi que dans des écoles primaires et secondaires, en plus de l’Université de 
Moncton, par exemple.

Il est assez difficile pour le moment d’envisager un scénario de ce genre en Acadie. Mais 
dans d’autres régions du pays, il est encore plus difficile d’imaginer un scénario sembla-
ble. Toutefois, le concept de langue publique commune peut être très utile pour les autres 
CLOSM, parce que son application sur un territoire peut aller de pair avec la reconnaissance 
des langues publiques minoritaires. Les minorités francophones de l’Ontario et des autres 
régions du pays devraient avoir le droit à des institutions qui fonctionnent dans leur propre 
langue, qu’il s’agisse d’écoles, d’universités ou d’hôpitaux. Ainsi, même si, dans la plupart 
des cas, les CLOSM ne peuvent se prévaloir du concept de langue publique commune en 
tant que tel, elles peuvent s’accorder sur son utilisation partout sur le territoire canadien, 
parce que le concept est compatible avec la reconnaissance de langues publiques minoritaires.

Revenons au concept territorial de langue publique commune. Le projet de loi sur 
l’identité proposé par le Parti Québécois a été proposé justement pour traduire le principe 
de la langue publique commune sur le territoire québécois. Il supposait que l’octroi d’une 
citoyenneté québécoise irait de pair avec le droit d’éligibilité, qui permet de se présenter 
aux élections québécoises, ainsi que le droit de contribuer au financement de partis politi-
ques. Le projet de loi imposait aux immigrants la connaissance de la langue française pour 
qu’ils acquièrent la citoyenneté québécoise, qui leur conférerait ensuite automatiquement le 
droit de se présenter aux élections québécoises. Certains s’objectèrent à des mesures de ce 
genre parce qu’elles introduiraient « deux classes de citoyens ». Où est la discrimination ? 
Elle serait dans le fait de considérer comme des citoyens à part entière (québécois et cana-
diens) les personnes issues de l’immigration capables de s’exprimer en français, et comme 
des citoyens « de seconde zone » (seulement canadiens) ceux qui n’auraient pas manifesté 
d’aptitude à s’exprimer en français. Mais s’agit-il vraiment d’une discrimination inaccep
table entre « deux catégories de citoyens » ?

Selon les juristes Brouillet, Brun, Morin, Taillon et Turp (2007), cette contrainte s’inscri-
rait dans le prolongement de la Charte de la langue française, qui institue le français comme 
langue officielle du Québec. Dans le contexte d’une immigration accrue sur le territoire 



34Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

québécois, il apparaît raisonnable d’exiger la connaissance du français de la part des nou-
veaux immigrants québécois qui souhaitent acquérir la citoyenneté québécoise. S’il y a du 
nationalisme dans la mesure qui est proposée, il s’agit d’un nationalisme civique et inclusif.  
La même chose est en principe possible pour le peuple acadien.

On a beaucoup critiqué le projet de loi (Beaulac et coll., 2007), mais on l’a fait de façon 
viscérale pour exprimer son mépris à l’égard du nationalisme québécois, sans trop réfléchir 
et sans connaître les règles liées à la citoyenneté dans la plupart des pays. Car si l’on critique 
ce projet de loi, pourquoi ne pas aussi critiquer le gouvernement canadien, qui distingue  
les immigrants reçus et les citoyens canadiens en n’accordant un droit de vote et un droit 
d’éligibilité qu’aux seconds ? En outre, le Canada impose la connaissance de l’une des deux 
langues officielles pour devenir citoyen canadien. Des exigences linguistiques sont ainsi liées 
à l’acquisition de la citoyenneté dans une majorité de pays, y compris au Canada. Quelle 
injustice allons-nous créer en imposant de notre côté la maîtrise du français pour accéder à 
des postes électifs au Québec ?

La vérité est que, s’il y a une discrimination, elle n’est pas causée par la loi québécoise 
sur la citoyenneté, mais bien par la politique canadienne de bilinguisme et la loi canadienne 
sur la citoyenneté, car celle-ci ne reconnaît pas la nécessité d’assurer une dimension territo-
riale aux règles linguistiques du vivre ensemble sur le territoire québécois. Si l’État canadien 
reconnaissait vraiment l’existence de la nation québécoise, il accepterait de modifier sa loi sur 
la citoyenneté. S’il reconnaissait vraiment le peuple acadien, il ferait de même et exigerait des 
aptitudes en français à tout immigrant qui choisirait de vivre dans la portion du territoire 
du Nouveau-Brunswick qui serait reconnue comme étant le foyer du peuple acadien.

Le vrai problème n’est pas dans le projet de loi sur l’identité québécoise, mais bien dans 
la loi canadienne sur la citoyenneté, qui ne tient pas compte de l’obligation de s’intégrer à 
la société québécoise et de maîtriser la langue publique commune pour tous les nouveaux 
arrivants. En vertu du projet de loi sur l’identité, les citoyens issus de l’immigration peuvent 
s’ils le souhaitent s’assimiler à la minorité anglophone, mais ils doivent s’intégrer à la com-
munauté nationale francophone. Or, la loi canadienne sur la citoyenneté permet d’accéder 
au statut de citoyen canadien sur le territoire québécois même lorsque l’on ne maîtrise pas 
un seul mot de français. C’est à cause de cette injustice que le projet de loi sur l’identité 
semble en apparence être injuste. Car il n’y aurait pas « deux catégories de citoyens » engen-
drées par le projet de loi si la loi canadienne ne permettait pas injustement de décerner le 
statut de citoyen canadien aux nouveaux arrivants québécois qui ne manifestent pas des 
aptitudes à parler français.

Imaginons une loi canadienne sur la citoyenneté qui permettrait aux personnes issues 
de l’immigration de choisir entre le fait de s’intégrer à la communauté francophone ou à la 
communauté anglophone partout sur le territoire, sauf sur le territoire québécois et sur le 



35Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

territoire du peuple acadien. Pour acquérir la citoyenneté canadienne sur le territoire québé-
cois, ou sur une éventuelle portion du territoire acadien délimitée à l’intérieur du Nouveau-
Brunswick, il faudrait être capable de s’exprimer en français. Il n’y aurait pas deux catégories 
de citoyens, car celui qui pourrait obtenir la citoyenneté canadienne pourrait du même coup 
obtenir la citoyenneté québécoise ou acadienne.

Certains se demanderont si cette mesure peut vraiment être envisagée pour des minori-
tés autres que la nation québécoise. Après tout, la nation québécoise a des assises territoriales 
claires et nettes qui sont celles d’une province que n’ont pas les autres minorités nationa-
les au Canada. Comment peut-on reconnaître une assise territoriale à la nation acadienne, 
à la minorité franco-ontarienne et aux autres minorités francophones du Canada ? Avec 
un peu d’imagination. De la même manière que l’on reconnaît parfois des districts bilin-
gues, ne peut-on pas aussi reconnaître des districts francophones au sein d’une province 
ou d’une ville ? Dans certains districts correspondant à des villes ou à des comtés électo-
raux du Nouveau-Brunswick, par exemple, on stipulerait que les immigrants ont l’obli
gation de manifester des aptitudes à parler français pour obtenir la citoyenneté acadienne 
et canadienne.

Mais même si ces mesures n’étaient pas envisagées par les Acadiens, les Franco-Ontariens 
ou les autres francophones du Canada, cela voudrait simplement dire qu’il y a des spécifici-
tés dans l’application des droits collectifs linguistiques partout sur le territoire canadien. Les 
Québécois, les Acadiens, les Franco-Ontariens et les autres francophones du Canada pour-
raient quand même être solidaires dans leurs luttes pour la défense de leurs droits collectifs 
en tant que communautés de langue officielle en situation minoritaire au Canada.

Conclusion
Il faut bien plus qu’une politique de bilinguisme pour tenir compte du droit à l’auto-

détermination linguistique du peuple québécois et du peuple acadien, ainsi que des droits 
collectifs linguistiques de la communauté franco-ontarienne et des autres communautés 
francophones du Canada. La politique canadienne des langues officielles et l’actuelle loi 
canadienne sur la citoyenneté reflètent le bilinguisme canadien, mais elles ne reflètent pas 
le droit qu’ont les communautés de langue officielle en situation minoritaire de s’autodéter-
miner linguistiquement ou de bénéficier de protections linguistiques adéquates.

Il n’est pas nécessaire de chercher à raviver le vieux concept de nation canadienne-française 
pour que les communautés francophones du Canada puissent agir de façon solidaire. Elles 
peuvent défendre ensemble les droits collectifs de tous les groupes nationaux : des Québécois, 
des Acadiens et des minorités franco-canadiennes partout au pays. Les communautés natio-
nales francophones du Canada peuvent s’entendre pour dire que la reconnaissance de leurs 



36Michel Seymour  •  Les droits collectifs des communautés de langue officielle…

droits collectifs doit impliquer le maintien et le développement d’institutions dans lesquelles 
la langue française est principalement parlée. Elles peuvent également s’entendre sur l’adop-
tion de lois et de modifications constitutionnelles instaurant des mesures à long terme qui 
sont affirmatives, par opposition à des mesures de discrimination positive qui ont un carac-
tère administratif et qui ne sont valables que pour un certain temps. Elles peuvent enfin 
s’entendre aussi sur le concept de langue publique commune directement applicable sur le ter-
ritoire du Québec et en Acadie, mais dont peuvent indirectement profiter les autres CLOSM 
puisque ce concept va de pair avec la reconnaissance des droits linguistiques minoritaires.

Références

Beaulac, Stéphane, et coll. (2007). « Le projet de loi 195 ne passe ni le test des Chartes ni celui de la 
Déclaration universelle des droits de l’ homme », lettre ouverte d’un collectif de professeurs, Le Soleil, 
30 octobre.

Brouillet, Eugénie, et coll. (2007). « Le projet de loi sur l’identité québécoise : il est raisonnable  
de vouloir consolider le français », Le Devoir, 26 octobre.

Kymlicka, Will (2001). La citoyenneté multiculturelle, Montréal, Boréal.

Loi sur les services en français, LRO 1990.

Nguyen c Québec (Éducation, Loisir et Sport), 2009 CSC 47, [2009] 3 RCS 208.

Rawls, John (2006). Paix et démocratie. Le droit des peuples et la raison publique, Montréal, Boréal.

Renvoi relatif à la sécession du Québec, [1998] 2 RCS 217.

Seymour, Michel (2008). De la tolérance à la reconnaissance : une théorie libérale des droits collectifs, 
Montréal, Boréal.

Mots clés

langue, droits collectifs, auto-détermination, communauté de langue officielle au Canada, institution

Keywords

language, collective rights, self-determination, official language communities in Canada, institution

Correspondance

michel.seymour@umontreal.ca


