Document généré le 30 juin 2020 13:15

Minorités linguistiques et société
Linguistic Minorities and Society

Minorités Lingul
linguistiques Minorities
ctsociété  and Society

.

Les droits collectifs des communautés de langue officielle en

situation minoritaire au Canada

Michel Seymour

Quelle autonomie et quelle reconnaissance pour les communautés de

langue officielle en situation minoritaire ?
What Autonomy and Recognition for Official Language Minorities?

Numéro 1, 2012

URI: https://id.erudit.org/iderudit/1009206ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1009206ar

Aller au sommaire du numéro

Editeur(s)

Institut canadien de recherche sur les minorités linguistiques / Canadian
Institute for Research on Linguistic Minorities

ISSN

1927-8632 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

Seymour, M. (2012). Les droits collectifs des communautés de langue officielle
en situation minoritaire au Canada. Minorités linguistiques et société /
Linguistic Minorities and Society, (1), 18-36. https://doi.org/10.7202/1009206ar

Tous droits réservés © Institut canadien de recherche sur les minorités
linguistiques / Canadian Institute for Research on Linguistic Minorities, 2012

Résumé de l'article

Je propose dans ce texte une réflexion sur les communautés de langue officielle
en situation minoritaire au Canada ainsi que sur le concept
d’autodétermination. Dans la perspective qui est la mienne,
lautodétermination est au peuple ce que la liberté individuelle est a la
personne. Pour quun peuple soit autonome, il faut qu’il puisse jouir d’une
certaine forme d’autodétermination. La question qui se pose alors est de savoir
comment la situation de peuples formant des groupes linguistiques
minoritaires au Canada peut minimalement étre prise en charge d’une facon
qui permette I’exercice de leur droit a ’autodétermination. Je vais aussi en
cours de route m’interroger sur la situation caractéristique des autres
minorités linguistiques du Canada.

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

erudit

Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
I'Université de Montréal, 'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/



Minorités Linguistic

linguistiques  Minorities
et société and Society

Numéro 1 Number 1

Les droits collectifs des communautés
de langue officielle en situation
minoritaire au Canada

Michel Seymour
Université de Montréal

« Puisque nous sommes tous dans le méme bateau
en tant que francophones en Amérique du Nord
aussi bien tous ramer dans la méme direction,

ce qui veut dire sentendre sur les objectifs,

sur les défis communs et travailler ensemble

A les résoudre. »

— Benoit Pelletier, entrevue, La reléve, vol. 1, n° 3

Résumé

Je propose dans ce texte une réflexion sur les communautés de langue officielle en situation
minoritaire au Canada ainsi que sur le concept d’autodétermination. Dans la perspective qui
est la mienne, lautodétermination est au peuple ce que la liberté individuelle est a la personne.
Pour qu’un peuple soit autonome, il faut qu’il puisse jouir d’une certaine forme d’autodétermi-
nation. La question qui se pose alors est de savoir comment la situation de peuples formant des
groupes linguistiques minoritaires au Canada peut minimalement étre prise en charge d’'une
fagon qui permette I'exercice de leur droit a I'autodétermination. Je vais aussi en cours de route
m’interroger sur la situation caractéristique des autres minorités linguistiques du Canada.

Abstract

In this paper, I offer a reflection on official language minority communities in Canada and on
the concept of self-determination. From my own perspective, self-determination is to a people
what individual freedom is to the person. In order to be self-determining, a people must be able
to enjoy some kind of self-determination. The question then is how peoples forming minority
language groups can minimally exercise their right to self-determination. During the course
of this investigation, I also intend to raise some issues related to the situation of the other
linguistic communities in Canada.



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 19

Je propose dans ce texte une réflexion sur les communautés de langue officielle en situa-
tion minoritaire (CLOSM) au Canada ainsi que sur le concept d’autodétermination. Dans
la perspective qui est la mienne, 'autodétermination est au peuple ce que la liberté indivi-
duelle est 4 la personne. Pour quun peuple soit autonome, il faut qu’il puisse jouir d’une
certaine forme d’autodétermination. La question qui se pose alors est de savoir comment
la situation de peuples formant des groupes linguistiques minoritaires peut minimalement
étre prise en charge d’'une facon qui permette I’exercice de leur droit a 'autodétermination.

Il y a toutefois d’autres sortes de communautés nationales en plus des peuples. Il y a les
diasporas non contigués, qui incluent des minorités issues de I'immigration (des groupes
dont les membres ne sont pas nés dans la communauté d’accueil) ainsi que des minorités
historiques qui s’identifient encore a un pays d’origine (par exemple, les Grecs, les Juifs et
les Italiens de Montréal). Puis il y a des diasporas contigués, qui sont des extensions de
majorités nationales voisines (les minorités russes dans les pays baltes, la minorité palesti-
nienne en Israél, la communauté belge francophone de Bruxelles et les Anglo-Québécois.
Voir Seymour, 2008 : chapitre 1).

Pour réfléchir  la situation particuliere des CLOSM au Canada, il faut faire intervenir
non seulement des peuples comme le peuple québécois et le peuple acadien, mais aussi la
diaspora contigué des communautés francophones vivant a l'ouest du Québec. Or, les dias-
poras contigués ne peuvent a proprement patler réclamer un droit a 'autodétermination au
sens littéral de I'expression, car généralement ce droit se décline de trois fagons différentes
qui ne semblent pas étre en lien avec les réclamations effectives des diasporas contigués. Au
sens minimal, le droit a 'autodétermination suppose que le groupe puisse disposer de cer-
tains droits de représentation. Ses membres sont en mesure d’élire des représentants issus du
groupe et les personnes ainsi élues peuvent jouer un réle prépondérant au sein des institu-
tions de I'Erat englobant. L’idée essentielle ici est que ces représentants agiront en quelque
sorte en tant que porte-parole des membres du groupe qu’ils représentent et, surtout, qu'une
représentation du groupe sera assurée par I’élection d’un certain nombre de ses membres
dans les institutions politiques de ’Etat englobant. En un sens plus fort du droit 4 Pautodé-
termination, le peuple est en mesure de réclamer une certaine autonomie gouvernementale,
qui comprend une autonomie politique et une autonomie fiscale. Enfin, au troisieme sens de
lexpression, le droit & 'autodétermination implique que le gouvernement autonome bénéficie
d’un statut constitutionnel particulier fait sur mesure pour lui. On songe ici & un régime de
fédéralisme asymétrique constitutionnalisé en vertu duquel le gouvernement autonome dis-
poserait d’un éventail de responsabilités uniques qui le distingueraient des autres entités au
sein de I’Erat englobant. Or, les diasporas contigués ne peuvent en général espérer obtenir



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 20

'une ou l'autre de ces formes d’autodétermination. Il faut dire aussi que leurs réclamations
ne se situent pas a ce niveau. Elles réclameront des écoles, des colleges, des universités, des
hopitaux, des centres locaux de services communautaires, des stations de radio et de télé-
vision, ainsi que des services dans leur langue au sein de appareil gouvernemental et dans
la société civile.

Dans ce texte, je concentre mon attention principalement sur le droit a l'autodéter-
mination des peuples minoritaires de langue frangaise au Canada (le peuple acadien et le
peuple québécois), et ce, méme si je ferai & I'occasion des remarques en passant sur les autres

CLOSM au sein du pays.

Comment peut-on institutionnaliser de maniere spécifique un droit a 'autodétermi-
nation pour les peuples minoritaires de langue francaise au Canada? Si I'on se situe & un
certain niveau d’abstraction, on peut répondre de la fagon suivante. En plus de profiter de
l'un ou l'autre des droits susmentionnés (droit de représentation, autonomie gouvernemen-
tale, statut particulier), la collectivité en question doit notamment étre en mesure de pro-
fiter pleinement d’un régime de droits collectifs linguistiques. C'est seulement en exergant
ses droits collectifs linguistiques que la communauté pourra sautodéterminer. Ce qui est
moins évident est de savoir en quoi cela consiste. A quoi correspond pour un peuple le plein
exercice de droits collectifs linguistiques? Pour resserrer encore plus finement 'objet de mon
propos, je me contenterai dans ce texte de mettre en évidence trois traits caractéristiques
découlant de l'institutionnalisation efficace d’'un régime de droits collectifs linguistiques.
Mais avant de m’engager dans une réflexion portant sur I'institutionnalisation des droits
collectifs linguistiques pour les peuples québécois et acadien, je vais brievement indiquer
comment je comprends le concept de droit collectif.

Qu’est-ce qu’un droit collectif?

Commengons par proposer une bréve caractérisation de ce que sont les droits collectifs.
Ce sont des intéréts dont les sujets sont des collectivités nationales et dont les objets sont des
biens institutionnels. Les intéréts de ces collectivités se hissent au niveau de droits lorsque
l'objet de I'intérét joue un réle important dans le maintien ou le développement de I'iden-
tité institutionnelle de la collectivité. Les collectivités dont il est question peuvent étre des
peuples ou encore des minorités nationales telles que des diasporas contigués (extensions
de nations voisines) ou des diasporas non contigués (minorités issues de I'immigration ou
minorités historiques qui s’identifient encore & un pays d’origine autre que la communauté
d’accueil). Les collectivités concernées ne peuvent étre des groupes féministes, des groupes
homosexuels ou des associations diverses (religieuses), car les droits revendiqués par ces grou-
pes sont des agrégats de droits individuels, cest-a-dire des droits revendiqués par des indi-
vidus qui concernent le maintien, le développement ou I’émancipation de certains aspects



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 21

appartenant a la personnalité de ces individus. Les sujets de droits collectifs excluent aussi les
entreprises, les syndicats et autres entités constituées en compagnies. Ces derniers groupes
sont des personnes morales au sens juridique de I'expression et disposent de droits spécifiques.

I faut également distinguer les droits collectifs des droits différenciés par le groupe, cest-
a-dire des droits réclamés par des individus en raison de leur appartenance a des groupes. Ce
modele proposé par Will Kymlicka (2001) en est un qui cherche & harmoniser les droits de
groupe avec |'individualisme moral associé a la philosophie libérale traditionnelle. Kymlicka
soutient que les personnes sont antérieures a leurs fins, que la personne est la source ultime
de réclamations morales valides et que l'autonomie est la valeur morale par excellence. Je
défends plutdt le libéralisme politique de John Rawls, qui considére les personnes et les
peuples a partir de leur identité institutionnelle de citoyens et de sociétés, sans se pronon-
cer métaphysiquement sur la question de savoir si les deux entités sont métaphysiquement
antérieures a leurs fins. Le libéralisme politique de Rawls (2006) admet que les personnes
et les peuples sont deux sources autonomes de revendications morales valides. Les deux sont
des agents moraux. Cette doctrine suppose enfin que la tolérance est la valeur libérale par
excellence et non l'autonomie.

Une fois débarrassé des scrupules théoriques de 'individualisme moral qui n’est plus
une doctrine constitutive du libéralisme, on est en mesure de s'éloigner du modele proposé
par Kymlicka. Ce dernier considére que les individus sont les seuls véritables sujets du droit,
que la justification des droits différenciés par le groupe doit étre individualiste et que ces
droits ne doivent imposer aucune contrainte aux individus. Lorsque l'on renonce aux droits
différenciés par le groupe, on est en mesure de reconnaitre de véritables droits collectifs,
possédés et réclamés par les groupes, justifiés sur des bases collectives et pouvant contrain-
dre raisonnablement les libertés individuelles des membres. Dans cette perspective, on ne
cherchera pas a restreindre, comme le fait Kymlicka, les droits de groupe a des protections
externes, par opposition a des contraintes internes. On admettra que les groupes font face
a des forces centrifuges a 'interne et que leurs membres peuvent volontairement et raison-
nablement contraindre leur liberté pour préserver I'identité culturelle du groupe.

L'institutionnalisation des droits collectifs linguistiques

Que doit-on faire pour institutionnaliser des droits collectifs linguistiques des peuples?
Premiérement, la collectivité en question doit pouvoir disposer d’un éventail d’institutions dans
lesquelles sa propre langue est principalement utilisée. Le droit collectif ne doit donc pas étre réduit
a un droit que des personnes ont du fait de leur appartenance a un groupe. Des individus peuvent
certes réclamer 'acces A certaines institutions, mais ils ne peuvent réclamer l'existence méme de
ces institutions. Ce sont les collectivités qui peuvent les réclamer. Un droit collectif linguistique
est donc un droit dont le sujet est un groupe et dont l'objet est un ensemble d’institutions.



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 22

Deuxiemement, les mesures envisagées ne doivent pas prendre la forme de mesures
administratives, transitoires et visant seulement a assurer la survie linguistique du groupe car,
selon ce point de vue, la mesure pourrait étre abandonnée dés lors que sa survie linguistique
serait assurée. Quand on parle d’'un droit, il s'agit d’un droit qui doit faire I'objet de mesures
législatives, voire d'une constitutionnalisation qui prévaut a long terme et qui a un carac-
tere affirmatif et non seulement préventif. Un droit collectif linguistique est un droit que
la collectivité concernée possede, quelle soit fragilisée ou non. Les mesures linguistiques en
question peuvent étre inscrites dans une loi, enchéssées dans une constitution interne ou
enchissées dans la constitution de I'Etat dans lequel se trouve la minorité. Clest seulement
a ces conditions que les mesures adoptées seront comprises comme l'expression des droits
collectifs de la communauté.

Enfin, l'exercice de ce droit collectif linguistique doit se faire en implantant des mesu-
res législatives qui trouvent généralement application sur un territoire donné. Autrement
dit, il doit y avoir de maniére générale une dimension territoriale a I'application du droit
collectif linguistique. Tout cela est bien entendu compatible avec la reconnaissance des
droits collectifs linguistiques pour les minorités se trouvant sur ce méme territoire.

Pour bien comprendre ces trois aspects qui sont tous liés au concept de droit collec-
tif linguistique, je me sers d’exemples ayant, je crois, une pertinence autant pour la com-
munauté acadienne que pour la communauté nationale québécoise. Je ferai aussi quelques
remarques concernant les autres communautés de langue officielle en situation minoritaire

(CLOSM) au Canada.

Québécois, Acadiens et Franco-Canadiens, méme combat?

Il y a plusieurs raisons pour dresser un tel parallele entre les Québécois, les Acadiens et
les « francophones du Canada hors Québec ». Premi¢rement, le Québec est d’une certaine
facon lui aussi une minorité linguistique. Par l'expression « communautés de langue offi-
cielle en situation minoritaire », je sais que 'on entend les communautés de francophones
hors Québec et les Anglo-Québécois, et je veux bien entendu tenir compte de cette carac-
térisation. Mais en méme temps, nous avons plusieurs raisons de penser que la situation
du Québec est jusqu’a un certain point comparable a celle du peuple acadien et des autres
CLOSM. En effet, la plupart des citoyens du Québec parlent la langue francaise. Ils consti-
tuent donc eux aussi, au sens littéral de 'expression, une « communauté de langue officielle
en situation minoritaire au Canada ». Cette remarque ne vise pas bien str a éluder la dif-
férence entre les peuples et les autres sortes de communautés nationales. Elle cherche au
contraire dans un premier temps a établir un rapprochement (dans tous les sens du terme)
entre le peuple québécois et le peuple acadien.



Michel Seymour « Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 23

Une autre raison pour établir un lien entre la nation québécoise, le peuple acadien et
les autres CLOSM concerne le lien entre la langue et 'autonomie. Deés lors que 'on parle
d’un droit a 'autodétermination sur le plan linguistique, on patle de la mise en place d’une
politique linguistique qui permet au groupe de s'autodéterminer et aussi d’'une politique qui
est mise en place et appliquée par le groupe concerné. On songe bien stir au Québec et a sa
charte de la langue frangaise. Mais les CLOSM profitent elles aussi d'un certain nombre de
protections linguistiques ayant un caractere collectif. On songe a la politique des langues
officielles, au principe sous-jacent de nécessaire protection des minorités et aux articles qui
concernent l'application du bilinguisme au Nouveau-Brunswick. Les Acadiens se retrouvent
donc dans une situation qui ressemble quelque peu a celle du Québec. Bien stir, au Québec,
la Charte de la langue frangaise est appliquée par les Québécois eux-mémes, tandis que le
peuple acadien ne dispose pas d’'un gouvernement autonome, et il est difficile de voir com-
ment il pourrait gérer lui-méme une politique linguistique sur une portion du territoire du
Nouveau-Brunswick. Mais le peuple acadien pourrait étre bien représenté dans les instances
du gouvernement provincial au Nouveau-Brunswick et pourrait participer étroitement a la
gestion d’une politique de bilinguisme dans cette province.

En somme, qu’il s’agisse des Acadiens ou du peuple québécois, dans les deux cas, nous
avons affaire 4 des communautés nationales minoritaires. Dans les deux cas, les communau-
tés peuvent faire I'objet de politiques linguistiques. Dans les deux cas, elles peuvent envisager
de jouer un role actif dans l'application d’'une politique linguistique. Dans les deux cas, il
est aussi plausible et nécessaire d’interpréter leurs intéréts en matiére de langue a partir du
concept de droit collectif linguistique.

Il y a donc plusieurs aspects semblables entre la situation du Québec et celle des Acadiens.
Mais il y a plus. Le peuple québécois, congu comme une communauté de langue publique
commune, inclusive de l'ensemble des citoyens québécois, n’apparait pas sur les écrans radars
constitutionnels de I'Etat canadien. On reconnait les peuples autochtones (articles 25 et 35
de la Charte canadienne des droits et libertés) et les minorités linguistiques de langue officielle
franco-canadiennes et anglo-québécoise (articles 16 a 23), de méme que les communautés
issues de I'immigration (politique de multiculturalisme, article 27), mais on ne reconnait
pas le peuple québécois congu comme une communauté nationale inclusive de I'ensemble

des Québécois.

Sur ce plan, on peut méme dire que le Québec accuse un certain retard par rapport aux
autres communautés linguistiques. La politique des langues officielles n’équivaut pas a la
reconnaissance de la nation québécoise, de son droit a I'autodétermination et de sa charte
de la langue frangaise, car elle vise 'ensemble des francophones du Canada et non la nation
québécoise en tant que telle. Certes, la Cour supréme s'est souvent prononcée sur la consti-
tutionnalité de la charte québécoise. Mais cest une chose de se demander si un texte de loi



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 24

entre en conflit ou non avec le texte de la Constitution, et c’en est une autre de se demander
si cette charte est elle-méme explicitement et positivement reconnue a I'intérieur de cette
méme constitution. Enfin, la politique canadienne de bilinguisme ne permet pas de justi-
fier une application de la Charte de la langue frangaise sur 'ensemble du territoire québé-
cois. Bien au contraire, combinée  la loi canadienne sur la citoyenneté, elle permet a tous
les immigrants de s’intégrer a 'une ou l'autre des communautés de langue officielle partout
sur le territoire canadien, y compris sur le territoire québécois. Pour acquérir la citoyenneté
canadienne, il suffit de montrer des aptitudes a sexprimer dans 'une ou l'autre des langues
officielles, et ce, y compris sur le territoire du Québec. Méme si le Québec controle une
bonne partie de 'immigration sur son territoire (a l'exception des réfugiés et du rassem-
blement des familles) et qu’il accorde la priorité aux immigrants capables de sexprimer en
francais, un immigrant peut se voir accorder la citoyenneté sur le territoire québécois méme
s'il ne parle pas frangais.

Il y a donc une certaine asymétrie entre la situation du Québec et celle des autres
CLOSM dans l'ordre constitutionnel canadien. Le peuple québécois n'est pas reconnu,
de méme que ses droits collectifs linguistiques et sa charte de la langue francaise, alors
que le texte de la Constitution prévoit des mesures de protection pour les CLOSM. Mais
il y a peut-étre un parallele a établir avec la nation acadienne. Le peuple acadien bénéficie
d’une certaine reconnaissance indirecte dans la Constitution canadienne, dans la mesure
ou celle-ci reconnait l'existence d’une communauté de langue francaise sur le territoire du
Nouveau-Brunswick. Mais le peuple acadien n'est pas en tant que tel reconnu dans le texte
constitutionnel. La reconnaissance du bilinguisme dans la province du Nouveau-Brunswisk
n’équivaut pas a la reconnaissance du peuple acadien. Encore une fois, il semble quun
certain rapprochement soit possible.

Malgré les différences importantes qui existent entre le Québec, le peuple acadien et
les autres CLOSM, d’intéressants paralleles peuvent donc étre établis. Je voudrais mainte-
nant aussi montrer que les peuples québécois et acadien peuvent dans une certaine mesure
avoir des réclamations analogues. Le Québec et ’Acadie doivent pouvoir bénéficier d’ins-
titutions dans lesquelles leur langue est principalement parlée, de mesures linguistiques
codifiées dans un texte de loi ou dans une constitution, et de mesures qui sappliquent sur
un territoire donné.

Des sujets collectifs dotés d'institutions

Venons-en au premier trait caractéristique que je voulais évoquer. Si une communauté
peut sautodéterminer linguistiquement, cela veut dire qu'elle doit disposer d’institutions
dans lesquelles sa langue est principalement parlée. Méme si cela vaut bien entendu pour les
peuples québécois et acadien, je ne connais pas de plus bel exemple permettant d’illustrer



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 25

cette idée que la bataille menée par les Franco-Ontariens en faveur de I’hopital Montfort.
Il ne sagit peut-étre pas de l'autodétermination entendue au sens littéral applicable a des
peuples et impliquant 'un ou l'autre degré d’autonomie (droit de représentation, droit a
l'autonomie gouvernementale ou droit & un statut particulier), mais on peut quand méme
parler d’'une forme d’autodétermination.

Rappelons bri¢vement la cause qui opposait Gisele Lalonde, Michelle de Courville Nicol
et ’hopital Montfort a la Commission de restructuration des services de santé de 'Ontario.
La Cour divisionnaire avait adopté un jugement favorable a la préservation de I'intégrité de
’hépital Montfort, mais le gouvernement ontarien avait décidé de porter la cause en appel
le 14 juillet 2000.

Or, dans le factum déposé devant la Cour d’appel le 14 juillet 2000 pour en appeler du
jugement de la Cour divisionnaire de 'Ontario, le procureur général a totalement omis de
considérer les droits collectifs de la communauté franco-ontarienne. La prise en compte des
besoins de cette communauté sest traduite dans lesprit du législateur provincial par une
prise en compte du droit individuel d’étre servi en francais dans les institutions publiques
qui sont reconnues comme telles. Il sagissait de reconnaitre un droit individuel découlant
de I'appartenance a la communauté francophone et non d’un droit collectif quaurait eu la
communauté franco-ontarienne de se doter d’institutions qui lui soient propres.

Le cas Montfort illustre parfaitement la différence fondamentale qui existe entre le fait
de réclamer la protection de droits linguistiques individuels et le fait de réclamer des biens
collectifs linguistiques pour une collectivité donnée. Cette distinction capitale entre deux
sortes de droits me permet d’illustrer ce que jentends par « droits collectifs linguistiques ».
Il sagit de droits qui sappliquent & des communautés nationales et qui ont pour objet des
biens institutionnels. Dans le cas Montfort, il sagissait non seulement d’un hopital offrant
ses services a une clientele composée a 80 % de francophones, mais aussi d'une institution
comprise comme un bien institutionnel appartenant a la collectivité.

Tel qu’il est présenté dans le factum, la Commission de restructuration des services de
santé affirmait quelle devait a) assurer I'amélioration de la qualité des services, b) assurer
I'amélioration de ’accessibilité aux services de soins de santé et c) évaluer le cofit des services
dans le cadre financier actuel. Nulle part n’intervient dans le mandat de la Commission de
la restructuration une préoccupation explicite concernant la protection des droits collectifs
de la minorité francophone. Alors quau Québec la restructuration des services hospitaliers
sest traduite par la création du Centre hospitalier de 'Université McGill, la restructuration
en Ontario, réalisée sans égard a la minorité francophone, a eu pour effet de remettre en
cause le seul hopital principalement destiné a servir la minorité francophone.



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 26

Bien entendu, les membres de la Commission devaient agir en tenant compte de la
Loi sur les services en frangais, dans laquelle il est écrit que les Franco-Ontariens ont le droit
de communiquer en frangais et de recevoir des services disponibles en francais dans les
institutions qui sont désignées comme devant offrir de tels services. Mais les droits des
Franco-Ontariens sont compris dans la loi 8 comme se réduisant a des droits individuels de
communiquer en frangais et de recevoir des services en frangais'. Nulle part est-il question
du droit de la communauté francophone de développer ses propres institutions et de gérer
elle-méme ses institutions.

Et pourtant, la dimension symbolique est cruciale, parce quelle peut avoir une influence
sur la cohésion de la communauté francophone. Une institution comme I’h6pital Montfort
est l'expression collective d’'une volonté d’exister en tant que collectivité. Elle constitue
un fait symbolique qui institutionnalise le vouloir vivre collectif de la communauté. Sans
institutions, chaque individu est livré & lui-méme face aux pressions assimilatrices toujours
de plus en plus grandes. Voila ce qui est en jeu dans le choix que nous avons de réduire ou
non les réclamations des Franco-Ontariens a des droits individuels. Cest la cohésion de
la communauté dans son ensemble qui se joue dans ce débat qui, autrement, pourrait ne
sembler que philosophique. Les institutions d'une communauté linguistique minoritaire sont
constitutives de son identité en tant que communauté. Cela vaut autant pour la communauté
franco-ontarienne que pour la communauté québécoise.

Il faut savoir que les Franco-Ontariens ont gagné leur cause en appel. Ils y sont par-
venus en recourant au principe de nécessaire protection des minorités, qui est I'un des
quatre principes structurels non écrits mentionnés par la Cour supréme dans le renvoi sur la
sécession du Québec’. On pourrait croire alors que le droit collectif des Franco-Ontariens
de se doter d’institutions dans leur propre langue est reconnu. Sans vouloir m’opposer a
cette conclusion, il faut tout d’abord noter que la cause en question ne sest jamais rendue
en Cour supréme. D’autre part, pour étre certain d’étre en mesure de conclure en ce sens,
il faudrait constitutionnaliser les droits des Franco-Ontariens et non seulement se fier a la
jurisprudence. Cela pourrait se faire dans la Constitution canadienne ou dans une constitu-
tion interne en Ontario. Les Franco-Ontariens devraient y étre mentionnés comme formant
une minorité francophone ayant des droits. Le principe de nécessaire protection des mino-
rités peut étre invoqué pour contrer le danger d’assimilation. Il n'est pas clair quon puisse
y recourir pour justifier des mesures 4 long terme qui soient valables peu importe Iétat de

fragilité de la collectivité concernée’.

1. Loi sur les services en frangais LRO 1990, article 5 : « (1) Chacun a droit & I'emploi du francais, conformément
a la présente loi, pour communiquer avec le si¢ge ou I'administration centrale d’un organisme gouvernemental
ou d’une institution de la Législature et pour en recevoir les services. »

2. Renwoi relatif & la sécession du Québec, [1998] 2 RCS 217.

3. Le droit de gestion par la minorité de ses établissements scolaires pourrait étre considéré comme un droit collec-
tif implicitement reconnu par l'article 23 de la Charte canadienne des droits et libertés. La Constitution canadienne



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 27

Les droits collectifs linguistiques ne sont pas
des mesures transitoires pour assurer la survie

Jen viens & ma seconde thése, qui permet de mettre en évidence le lien étroit qui doit
prévaloir entre la défense de l'autodétermination et I'implantation d’un régime de droits
collectifs linguistiques. Je viens tout juste d’y faire allusion dans le cas des Franco-Ontariens.
Il s’agit de concevoir le droit pour une communauté de se doter d’institutions qui lui sont
propres comme un droit dont elle peut jouir peu importe qu'elle soit une communauté
fragilisée ou non. Autrement dit, on justifie une politique linguistique non pas de fagon
négative, en invoquant un argument fondé sur la survivance ou sur les dangers d’extinc-
tion ou d’assimilation, mais bien sur un droit collectif compris de maniére positive, comme
s'inscrivant dans une politique d’affirmation nationale. Il ne sagit pas de mesures de pro-
tection externe assumées par d’autres a I’égard d’un groupe dont les membres seraient les
bénéficiaires. Il s’agit d’'une prise en charge par la communauté méme de son affirmation
nationale linguistique. Il ne sagit pas seulement d’invoquer I'importance de faire la pro-
motion d’une langue et de la protéger contre les influences externes, mais bien de 'accepter
comme reégle positive qui impose a tous ses membres des contraintes internes raisonnables.
On pourrait croire que la distinction entre les régles du survivre ensemble, pour des mino-
rités devant étre protégées, et les regles du vivre ensemble, pour un groupe qui se comporte
comme majoritaire sur un territoire donné, est plus ou moins spécieuse. Car, dans les faits,
les mesures que l'on présente comme des reégles du vivre ensemble sont souvent en méme
temps des mesures qui permettent au groupe de survivre. Etant donné que les minorités
nationales sont toujours par définition des communautés fragilisées, il semble qu'il faille
recourir autant a des mesures de protection externe qu'a des mesures d’affirmation nationale
impliquant des contraintes internes. Les mesures que 'on met en place pour une minorité
nationale donnée sont toujours simultanément des mesures affirmatives et des mesures de
protection contre l'assimilation.

Mais comme on va le voir, la distinction entre ces deux facons de concevoir les lois
linguistiques est importante et a des répercussions majeures sur le plan juridique. Pour
illustrer ce que je veux dire, on peut s’inspirer du jugement de la Cour supréme affirmant

naflirme pas explicitement ce droit, mais la jurisprudence a établi que la Charte garantit ce droit de gestion et que,
sans celui-ci, tout l'article 23 risque de perdre sa force. Voir : http://www.tlfq.ulaval.ca/axl/amnord/cndconst.hem.
Cependant, on est quand méme tres loin de reconnaitre aux minorités le droit de posséder des institutions telles que
des écoles, des colleges, des universités, des hopitaux et des centres locaux de service communautaire. Et pourtant, le
fait de reconnaitre de telles institutions n'aurait pas pour effet d’engendrer une obligation de I'Etat & 'égard de cha-
cune des institutions existantes, y compris dans le cas ol la population concernée nest plus en nombre suffisant. Le
droit collectif d’assurer I'intégrité d’institutions n’équivaut pas au droit de préserver I'intégralité de ces institutions,
mais il s'agirait quand méme d’un droit plus important, comme le révéle le cas Montfort, que celui d’avoir accés a des
services dans sa propre langue.



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 28

I'inconstitutionnalité de la loi 104 au Québec®. Cette loi québécoise visait 2 empécher les
citoyens francophones et allophones de faire passer leurs enfants par I’école privée non sub-
ventionnée de langue anglaise pour étre en mesure de les inscrire ensuite a I'école publique
de langue anglaise. La Cour supréme a estimé que les mesures contenues dans cette loi vio-
laient larticle 23(2) de la Charte canadienne des droits et libertés. Elle estime aussi qu'il s'agit
d’une limitation excessive des droits garantis par cet article, méme si 'on tient compte de
larticle 1 de la Charte canadienne des droits et libertés, qui autorise des limites aux droits
individuels dans le cadre d’'une société libre et démocratique.

Quels furent les arguments invoqués? Il s'agit d’arguments qui révélent que méme si
la Cour supréme reconnait parfaitement la légitimité de la Charte de la langue frangaise, le
Québec ne peut en définitive sappuyer sur un droit collectif linguistique en tant que tel du
peuple québécois. La Cour ne semble pas reconnaitre I'existence d’un droit collectif que le
peuple québécois pourrait évoquer pour limiter raisonnablement les droits des citoyens issus
de ’immigration et les obliger & envoyer leurs enfants dans des écoles de langue frangaise.
Est-ce une interprétation exagérée du jugement? Nous allons voir que non.

Dans son jugement, la Cour supréme affirme, au paragraphe 38, que la loi 104 « cher-
chait & protéger la langue francaise au Québec et a favoriser son épanouissement ». Elle
ajoute que « dans l'arrét Ford, notre Cour a déja reconnu que l'objectif général de protec-
tion de la langue francaise représentait un objectif légitime, au sens de 'arrét Oakes, eu
égard a la situation linguistique et culturelle particuliere de la province de Québec ». Citant
Parrét Ford, les juges soulignent que la « vulnérabilité de la langue frangaise au Québec
et au Canada a été décrite dans une série de rapports de commissions d’enquéte ». Il y a
une « crainte que I'anglais gagne en importance, que la langue francaise soit menacée et
quelle finisse par disparaitre ». L'arrét Ford concluait donc que « la politique linguistique
sous-tendant la Charte de la langue frangaise vise un objectif important et légitime. Ils
[Les documents se rapportant a larticle premier et a l'article 9.1] révelent les inquiétudes
a I’égard de la survie de la langue francaise et le besoin ressenti d’une solution législative a
ce probleme. »

Puis, au paragraphe 39, les juges soutiennent que :

plus de vingt ans apres cette décision, cette préoccupation demeure présente au Québec, comme
en témoigne le Rapport sur I’évolution de la situation linguistique au Québec, 2002-2007 (2008)
de I'Office québécois de la langue francaise. Ce rapport exprime toujours une forte inquié-
tude quant 2 la situation de la langue francaise dans le contexte canadien et nord-américain.

4. Nguyen ¢ Québec (Education, Loisir et Sport), 2009 CSC 47, [2009] 3 RCS 208.



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 29

Cette analyse est importante parce quelle fournit aux yeux de la Cour les justifications fon-
damentales de la politique linguistique québécoise en général et de la loi 104 en particulier.
La Charte de la langue frangaise est une mesure provisoire, transitoire, justifiée pour empé-
cher I'extinction de la langue francaise et donc assurer sa survivance. Elle nexprime pas les
droits collectifs linguistiques du peuple québécois, du moins en tant que droits qui auraient
une valeur constitutionnelle, qui seraient appliqués a long terme et qui affirmeraient une
identité, fragile ou non.

Une fois que la bonne explication est donnée, on est en mesure de déterminer si les
contraintes imposées par la loi 104 sont acceptables ou non. Cette loi sera acceptable seule-
ment si elle n'est pas excessive et qu'elle vise uniquement a assurer la survivance de la langue
francaise. Inversement, les agissements des citoyens francophones ou allophones qui se pré-
valent des écoles passerelles ne seront inacceptables que s’ils mettent en danger l'existence
méme de la langue.

Pour que la limitation de la liberté de l'enfant de s’intégrer a 'une des deux langues
officielles soit acceptée, il faudrait selon la Cour pouvoir invoquer la survie de la langue
francaise, car la Charte de la langue frangaise tire toute sa légitimité de la nécessité de pro-
téger une communauté linguistique fragilisée. Or, il n'est pas nécessaire d’'empécher tous
les francophones et allophones d’envoyer leurs enfants a I’école anglaise au Québec pour
assurer la survie de la langue francaise. Bien stir, si le phénomene se généralisait, il faudrait
intervenir, mais ce serait au nom de la survie de la langue frangaise. Mais la Cour estime
que cette survie n'est pas menacée par quelques centaines de transitions de francophones
et d’allophones vers Iécole publique de langue anglaise et que, par conséquent, la loi 104
n'est pas une limite raisonnable des droits édictés a larticle 23(2) de la Charte canadienne.

Pour la Cour supréme, la Charte de la langue francaise ne consacre donc pas le droit col-
lectif du Québec de faire du frangais la langue officielle du Québec. La Charte de la langue
[frangaise est aux yeux de la Cour seulement une mesure transitoire acceptable qui vise a assu-
rer la survie de la langue frangaise. Elle sera acceptable aussi longtemps que les arguments
portant sur la fragilité de la langue francaise seront acceptables. Voila pourquoi la Cour
cite les arguments en faveur de la loi 104 qui soulignent la fragilité de la langue francaise et
insistent sur la survie de cette langue sur le continent nord-américain. Selon cette interpré-
tation, si la survie de la langue frangaise était un jour assurée, la Charte de la langue frangaise
deviendrait caduque. Il ne sagit donc pas d’un droit collectif. Car méme si cest peut-étre
une intervention devant avoir une application prolongée, la charte québécoise demeure une
sorte de politique de discrimination positive visant a corriger une situation instable, et elle
ne saurait étre comprise comme l'expression d’un droit collectif qui pourrait étre maintenu
méme si le sentiment d’insécurité des Québécois disparaissait.



Michel Seymour e Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 30

L’autorisation qui est faite aux francophones et aux allophones de s’intégrer a l'une ou
lautre des deux communautés de langue officielle, y compris lorsque le territoire de résidence
est le Québec, heurterait de plein fouet un éventuel droit collectif du Québec d’imposer
le frangais comme langue publique commune partout sur son territoire. Mais ce droit
collectif ne semble pas exister selon la Cour. Les seuls arguments acceptables qui puissent
limiter les droits garantis sont les arguments qui sappuient sur la survie de la langue fran-
caise. Pour limiter ces droits, il faut étre en mesure de faire bien plus que de simplement
invoquer un prétendu droit collectif. Il faut étre en mesure de montrer que la survie de la

langue francaise est en cause’.

Or, les Québécois ont le droit collectif de faire du francais la langue publique commune
du Québec et le droit d’instaurer le francais comme langue de la citoyenneté. Ce droit impose
une limite raisonnable aux citoyens issus de I'immigration qui désirent résider au Québec,
car il est expression du droit collectif du peuple québécois a I'autodétermination interne
dans le Canada. Pour éviter que les politiques linguistiques ne soient interprétées seulement
comme des mesures provisoires et pour sassurer quelles découlent du droit a Pautodéter-
mination, il faut quelles soient mises en place a long terme, qu’elles aient un statut consti-
tutionnel et quelles soient comprises comme des regles du vivre ensemble.

Cette remarque vaut autant pour le Québec et sa charte de la langue frangaise que pour
la politique linguistique adoptée par le peuple acadien du Nouveau-Brunswick. Dans le cas
du peuple acadien, il existe déja une mesure constitutionnalisée qui reconnait le caractére
bilingue de la province. Mais s’il sagit vraiment de droits collectifs, il faudra traduire ce
bilinguisme en lui reconnaissant des répercussions sur le plan institutionnel, ce qui inclut,
par exemple, le bilinguisme dans l'affichage dans des villes comme Dieppe et Moncton. Le
bilinguisme doit apparaitre dans les institutions de la province pour tenir compte de l'exis-
tence d’une communauté nationale acadienne. En Acadie comme au Québec, il faut impé-
rativement appliquer des mesures institutionnelles d’affirmation nationale. Ici, il y a sans
doute une distinction importante a faire entre les peuples acadien et québécois et les autres
CLOSM. Ces dernieres sont d’abord et avant tout, comme on ’a vu, prises en charge grice
au principe sous-jacent de la nécessaire protection des minorités.

5. La Cour reconnait certes une certaine légitimité 2 la loi 104. Elle reconnait que si le passage par les écoles privées se
généralisait, cela mettrait en cause la survie de la langue frangaise. Il faut donc appliquer des balises. Il faut que le
parcours de I'enfant inscrit dans une école privée non subventionnée soit un « parcours scolaire authentique » pour
lui accorder ensuite le droit d’aller & ’école anglaise subventionnée. Le parcours sera authentique s’il ne s'agit pas
d’une école passerelle qui cherche essentiellement & offrir le moyen de contourner la Charte de la langue frangaise et
si le séjour de I'enfant n’est pas de trop courte durée. Il n’est méme pas nécessaire que les parents parlent anglais 4 la
maison ou qu'un autre de leurs enfants ait bénéficié de mesures d’exception lui permettant d’aller & I’école anglaise.
Méme si ces conditions ne sont pas remplies, le parcours pourra étre authentique quand méme. Il suffit de rester inscrit
suffisamment longtemps dans une école privée anglaise non subventionnée qui n'est pas 'une de ces écoles passerelles.



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 31

Le droit collectif de faire du francais
une langue publique commune

Je voudrais pour terminer mettre en perspective I'idée que la défense des droits collec-
tifs linguistiques doit comporter une dimension territoriale. La défense du frangais comme
langue publique commune s’inscrit au Québec dans le contexte plus général de la construc-
tion d’une citoyenneté québécoise sur son territoire. Le statut du frangais est celui de langue
officielle partout sur le territoire du Québec, cest-a-dire que le francais y est congu comme
la langue publique commune, compatible avec la reconnaissance des peuples autochtones
et d'une minorité historique anglophone. Dans les autres CLOSM, la situation est quelque
peu différente, puisque souvent il s'agit de reconnaitre application d’'une politique de bilin-
guisme et non d’unilinguisme officiel, mais cette politique de bilinguisme peut sappliquer
quand méme sur un certain territoire canadien, provincial (Nouveau-Brunswick) et muni-
cipal (Ottawa, Moncton, Dieppe, etc.).

Je parle du frangais comme d’une « langue publique commune » sur le territoire du
Québec. Mais que veut-on dire par « langue publique commune » ? Et tout d’abord, que veut
dire le mot « publique » ici? Il sagit de faire valoir que le frangais est la langue dans laquelle
deux citoyens peuvent communiquer entre eux au Québec lorsque leur langue principale
parlée a la maison différe. Dans la vie privée, les citoyens du Québec peuvent employer la
langue de leur choix, mais pour qu’ils soient des citoyens a part entiére, ils doivent avoir une
langue commune et celle-ci doit étre le frangais.

Mais jai bien dit aussi que le francais était une « langue publique commune ». Que veut
dire alors expression « publique commune » ? Pour bien comprendre de quoi il sagit, il faut
préciser qu'il existe plusieurs langues publiques au Québec. Plusieurs citoyens du Québec
emploient par exemple I'anglais dans les lieux publics. Il existe des écoles, des colleges, des
universités, des hopitaux, des centres hospitaliers universitaires, des CLSC, des stations de
radio et de télévision et des journaux dans lesquels 'anglais est principalement utilisé. La
méme remarque vaut dans une certaine mesure pour certaines populations autochtones
(amérindiennes et inuite). Admettre dans ce contexte que le frangais est la langue publique
commune sur le territoire québécois, cest admettre que parmi I'ensemble des langues publi-
ques quon y trouve, une langue se démarque des autres parce quelle permet de rassembler
ensemble des citoyens du Québec. On peut admettre plusieurs langues publiques sur le
territoire québécois, mais le frangais est la seule langue officielle du Québec, puisque clest
la langue de la citoyenneté québécoise.

On peut donc parler d’une identité civique commune rassemblant 'ensemble des
Québécois et des Québécoises. Cette identité civique commune comprend bien entendu



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 32

une adhésion partagée aux principes démocratiques et a une charte des droits et libertés, mais
elle comprend aussi d’autres composantes telles que la langue publique commune (commu-
nément partagée dans l'espace public), la culture publique commune (formée par l'ensemble
des institutions dans lesquelles le frangais est principalement parlé) et I'histoire publique
commune (qui est le patrimoine historique de nos institutions publiques communes).

Il importe de faire remarquer quau Québec la promotion d’une citoyenneté québécoise,
et en particulier d’'une langue publique commune, est compatible avec la reconnaissance
d’institutions dans lesquelles I'anglais et les langues autochtones sont principalement utilisés.
Autrement dit, on cherche 4 défendre le projet d’une identité civique commune ayant des
assises territoriales, mais cela doit se faire en sachant reconnaitre aussi les droits de la minorité
nationale anglophone et des peuples autochtones. Si 'on s’en tient seulement & la minorité
nationale anglo-québécoise, on doit dire quelle est composée de tous les citoyens du Québec
dont la langue principale parlée a la maison est I'anglais. Les Anglo-Québécois bénéficient
d’une protection linguistique peu importe ou ils se trouvent sur le territoire. Le modele
linguistique québécois est donc un modele hybride, a la fois territorial et communautaire.

La reconnaissance des droits de la minorité anglophone doit impliquer le maintien de
ses écoles, commissions scolaires, colleges, universités, hopitaux, CLSC et de son hopital
universitaire. Le nationalisme québécois doit étre inclusif mais non colour blind, et les droits
de la minorité nationale doivent étre reconnus. La reconnaissance de ces droits est une
condition nécessaire 2 I'allégeance des Anglo-Québécois  la société québécoise’.

En vertu de ce concept de citoyenneté québécoise inscrit dans une éventuelle constitu-
tion interne, le statut de citoyen du Québec serait octroyé a toutes les personnes qui éliraient
domicile au Québec en tant que citoyens canadiens, en tant qu'immigrants regus ou en tant
que personnes détenant le statut de réfugié. On pourrait a cette occasion leur donner une
copie des deux chartes ou une copie de la constitution québécoise. Ces documents informe-
raient les nouveaux résidents du Québec de leurs droits et obligations. Ils apprendraient alors
que le frangais est la langue publique commune de tous les Québécois et les Québécoises.

Un équivalent en Acadie supposerait I'octroi d’une citoyenneté acadienne et une regle
d’inclusion dans la nation acadienne de tous les immigrants qui acceptent de résider sur le
territoire de ’Acadie. La nation acadienne a des assises territoriales qui vont sans doute bien

6. On ne saurait trop insister sur loriginalité et 'importance de ce concept de langue publique commune. La plupart du
temps, dans plusieurs pays, partager la citoyenneté revient a partager une seule langue publique. Les citoyens peuvent
parler la langue de leur choix dans la vie privée, mais il existe une seule langue dans la vie publique. Dans plusieurs
sociétés, en effet, on n’a qu'un seul systéme d’éducation, un seul régime public d’enseignement, un seul type de com-
missions scolaires et, @ fortiori, une seule langue de la citoyenneté. Dans de telles sociétés, la question ne se pose méme
pas de savoir si les minorités linguistiques peuvent avoir droit a des institutions publiques dans lesquelles leur langue
est principalement utilisée, institutions qui seraient de surcroit financées  partir des deniers publics tout en étant sous
leur propre controle.



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 33

au-dela du Nouveau-Brunswick. Mais on pourrait délimiter dans la province du Nouveau-
Brunswick une portion du territoire qui deviendrait le foyer de la nation acadienne. Les
nouveaux citoyens acadiens qui éliraient domicile sur ce territoire auraient l'obligation de
s'intégrer a la langue parlée par le peuple acadien pour obtenir la citoyenneté acadienne, et
ce n'est qu'a une telle condition qu’ils pourraient obtenir le droit de vote et le droit d’éligibi-
lité aux élections municipales dans les municipalités se trouvant sur ce territoire. La langue
publique commune du peuple acadien devrait se retrouver présente dans des institutions
comme une chaine de télévision, une chaine radiophonique, des journaux, des bibliotheques
et des musées, ainsi que dans des écoles primaires et secondaires, en plus de 'Université de
Moncton, par exemple.

Il est assez difficile pour le moment d’envisager un scénario de ce genre en Acadie. Mais
dans d’autres régions du pays, il est encore plus difficile d’imaginer un scénario sembla-
ble. Toutefois, le concept de langue publique commune peut étre tres utile pour les autres
CLOSM, parce que son application sur un territoire peut aller de pair avec la reconnaissance
des langues publiques minoritaires. Les minorités francophones de I’'Ontario et des autres
régions du pays devraient avoir le droit & des institutions qui fonctionnent dans leur propre
langue, qu'il s’agisse d’écoles, d’universités ou d’hopitaux. Ainsi, méme si, dans la plupart
des cas, les CLOSM ne peuvent se prévaloir du concept de langue publique commune en
tant que tel, elles peuvent saccorder sur son utilisation partout sur le territoire canadien,
parce que le concept est compatible avec la reconnaissance de langues publiques minoritaires.

Revenons au concept territorial de langue publique commune. Le projet de loi sur
I’identité proposé par le Parti Québécois a été proposé justement pour traduire le principe
de la langue publique commune sur le territoire québécois. Il supposait que l'octroi d’une
citoyenneté québécoise irait de pair avec le droit d’éligibilité, qui permet de se présenter
aux élections québécoises, ainsi que le droit de contribuer au financement de partis politi-
ques. Le projet de loi imposait aux immigrants la connaissance de la langue francaise pour
qu’ils acquierent la citoyenneté québécoise, qui leur conférerait ensuite automatiquement le
droit de se présenter aux élections québécoises. Certains sobjectérent a des mesures de ce
genre parce quelles introduiraient « deux classes de citoyens ». Ou est la discrimination?
Elle serait dans le fait de considérer comme des citoyens a part entiere (québécois et cana-

iens) les personnes issues de 'immigration capables de sexprimer en francais, et comme
d 1 del g ¢

es citoyens « de seconde zone » (seulement canadiens) ceux qui nauraient pas manifesté
des citoy d d 1 t d q
d’aptitude a sexprimer en frangais. Mais sagit-il vraiment d’une discrimination inaccep-
table entre « deux catégories de citoyens »?

Selon les juristes Brouillet, Brun, Morin, Taillon et Turp (2007), cette contrainte s’inscri-
rait dans le prolongement de la Charte de la langue frangaise, qui institue le frangais comme
langue officielle du Québec. Dans le contexte d’'une immigration accrue sur le territoire



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 34

québécois, il apparait raisonnable d’exiger la connaissance du francais de la part des nou-
veaux immigrants québécois qui souhaitent acquérir la citoyenneté québécoise. S’il y a du
nationalisme dans la mesure qui est proposée, il s'agit d’un nationalisme civique et inclusif.
La méme chose est en principe possible pour le peuple acadien.

On a beaucoup critiqué le projet de loi (Beaulac et coll., 2007), mais on Ia fait de fagon
viscérale pour exprimer son mépris a I’égard du nationalisme québécois, sans trop réfléchir
et sans connaitre les régles liées a la citoyenneté dans la plupart des pays. Car si 'on critique
ce projet de loi, pourquoi ne pas aussi critiquer le gouvernement canadien, qui distingue
les immigrants regus et les citoyens canadiens en n’accordant un droit de vote et un droit
d’éligibilité qu'aux seconds? En outre, le Canada impose la connaissance de I'une des deux
langues officielles pour devenir citoyen canadien. Des exigences linguistiques sont ainsi liées
a 'acquisition de la citoyenneté dans une majorité de pays, y compris au Canada. Quelle
injustice allons-nous créer en imposant de notre coté la maitrise du frangais pour accéder a
des postes électifs au Québec?

La vérité est que, s'il y a une discrimination, elle n'est pas causée par la loi québécoise
sur la citoyenneté, mais bien par la politique canadienne de bilinguisme et la loi canadienne
sur la citoyenneté, car celle-ci ne reconnait pas la nécessité d’assurer une dimension territo-
riale aux régles linguistiques du vivre ensemble sur le territoire québécois. Si I’Etat canadien
reconnaissait vraiment l'existence de la nation québécoise, il accepterait de modifier sa loi sur
la citoyenneté. S’il reconnaissait vraiment le peuple acadien, il ferait de méme et exigerait des
aptitudes en frangais a tout immigrant qui choisirait de vivre dans la portion du territoire
du Nouveau-Brunswick qui serait reconnue comme étant le foyer du peuple acadien.

Le vrai probleme n’est pas dans le projet de loi sur I'identité québécoise, mais bien dans
la loi canadienne sur la citoyenneté, qui ne tient pas compte de 'obligation de s'intégrer a
la société québécoise et de maitriser la langue publique commune pour tous les nouveaux
arrivants. En vertu du projet de loi sur I'identité, les citoyens issus de I'immigration peuvent
s'ils le souhaitent sassimiler a la minorité anglophone, mais ils doivent s’intégrer a la com-
munauté nationale francophone. Or, la loi canadienne sur la citoyenneté permet d’accéder
au statut de citoyen canadien sur le territoire québécois méme lorsque l'on ne maitrise pas
un seul mot de frangais. C’est & cause de cette injustice que le projet de loi sur I'identité
semble en apparence étre injuste. Car il n’y aurait pas « deux catégories de citoyens » engen-
drées par le projet de loi si la loi canadienne ne permettait pas injustement de décerner le
statut de citoyen canadien aux nouveaux arrivants québécois qui ne manifestent pas des
aptitudes a parler frangais.

Imaginons une loi canadienne sur la citoyenneté qui permettrait aux personnes issues
de 'immigration de choisir entre le fait de s’intégrer a la communauté francophone ou a la
communauté anglophone partout sur le territoire, sauf sur le territoire québécois et sur le



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 35

territoire du peuple acadien. Pour acquérir la citoyenneté canadienne sur le territoire québé-
cois, ou sur une éventuelle portion du territoire acadien délimitée a 'intérieur du Nouveau-
Brunswick, il faudrait étre capable de sexprimer en francais. Il n'y aurait pas deux catégories
de citoyens, car celui qui pourrait obtenir la citoyenneté canadienne pourrait du méme coup
obtenir la citoyenneté québécoise ou acadienne.

Certains se demanderont si cette mesure peut vraiment étre envisagée pour des minori-
tés autres que la nation québécoise. Apres tout, la nation québécoise a des assises territoriales
claires et nettes qui sont celles d’'une province que n'ont pas les autres minorités nationa-
les au Canada. Comment peut-on reconnaitre une assise territoriale a la nation acadienne,
a la minorité franco-ontarienne et aux autres minorités francophones du Canada? Avec
un peu d’imagination. De la méme maniere que l'on reconnait parfois des districts bilin-
gues, ne peut-on pas aussi reconnaitre des districts francophones au sein d’'une province
ou d’une ville? Dans certains districts correspondant a des villes ou a des comtés électo-
raux du Nouveau-Brunswick, par exemple, on stipulerait que les immigrants ont l'obli-
gation de manifester des aptitudes a parler francais pour obtenir la citoyenneté acadienne
et canadienne.

Mais méme si ces mesures n’étaient pas envisagées par les Acadiens, les Franco-Ontariens
ou les autres francophones du Canada, cela voudrait simplement dire qu’il y a des spécifici-
tés dans I'application des droits collectifs linguistiques partout sur le territoire canadien. Les
Québécois, les Acadiens, les Franco-Ontariens et les autres francophones du Canada pour-
raient quand méme étre solidaires dans leurs luttes pour la défense de leurs droits collectifs
en tant que communautés de langue officielle en situation minoritaire au Canada.

Conclusion

Il faut bien plus qu'une politique de bilinguisme pour tenir compte du droit a I'auto-
détermination linguistique du peuple québécois et du peuple acadien, ainsi que des droits
collectifs linguistiques de la communauté franco-ontarienne et des autres communautés
francophones du Canada. La politique canadienne des langues ofhicielles et I'actuelle loi
canadienne sur la citoyenneté refletent le bilinguisme canadien, mais elles ne reflétent pas
le droit qu'ont les communautés de langue officielle en situation minoritaire de sautodéter-
miner linguistiquement ou de bénéficier de protections linguistiques adéquates.

Il nest pas nécessaire de chercher  raviver le vieux concept de nation canadienne-frangaise
pour que les communautés francophones du Canada puissent agir de fagon solidaire. Elles
peuvent défendre ensemble les droits collectifs de tous les groupes nationaux : des Québécois,
des Acadiens et des minorités franco-canadiennes partout au pays. Les communautés natio-
nales francophones du Canada peuvent sentendre pour dire que la reconnaissance de leurs



Michel Seymour o Les droits collectifs des communautés de langue officielle. .. 36

droits collectifs doit impliquer le maintien et le développement d’institutions dans lesquelles
la langue francaise est principalement parlée. Elles peuvent également sentendre sur 'adop-
tion de lois et de modifications constitutionnelles instaurant des mesures a long terme qui
sont affirmatives, par opposition a des mesures de discrimination positive qui ont un carac-
tere administratif et qui ne sont valables que pour un certain temps. Elles peuvent enfin
sentendre aussi sur le concept de langue publique commune directement applicable sur le ter-
ritoire du Québec et en Acadie, mais dont peuvent indirectement profiter les autres CLOSM
puisque ce concept va de pair avec la reconnaissance des droits linguistiques minoritaires.

Références

Beaurac, Stéphane, et coll. (2007). « Le projet de loi 195 ne passe ni le test des Chartes ni celui de la
Déclaration universelle des droits de I’homme », lettre ouverte d’un collectif de professeurs, Le Soleil,
30 octobre.

BrouiLLET, Eugénie, et coll. (2007). « Le projet de loi sur I'identité québécoise : il est raisonnable
de vouloir consolider le francais », Le Devoir, 26 octobre.

Kymricka, Will (2001). La citoyenneté multiculturelle, Montréal, Boréal.

Loi sur les services en frangais, LRO 1990.

Nguyen ¢ Québec (Education, Loisir et Sport), 2009 CSC 47, [2009] 3 RCS 208.

RawLs, John (20006). Paix et démocratie. Le droit des peuples et la raison publique, Montréal, Boréal.
Renvoi relatif a la sécession du Québec, [1998] 2 RCS 217.

SEYMOUR, Michel (2008). De la tolérance i la reconnaissance : une théorie libérale des droits collectifs,
Montréal, Boréal.

Mots clés

langue, droits collectifs, auto-détermination, communauté de langue officielle au Canada, institution

Keywords

language, collective rights, self-determination, official language communities in Canada, institution

Correspondance

michel.seymour@umontreal.ca



