Les nations comme sujets de reconnaissance
Michel Seymour
Introduction
Plusieurs des auteurs qui écrivent sur le theme de la reconnaissance critiquent
I'idée que les peuples puissent étre des sujets de reconnaissance. Et pourtant, le
concept de reconnaissance joue encore a notre époque un role capital dans son
application aux peuples. La reconnaissance par la communauté internationale joue un
role important dans 'avénement d’un peuple au statut d’Etat souverain. Il faut aussi
tenir compte du fait que les peuples sans Etat souverains comme les Catalans,
Basques, Galiciens, Corse, écossais, gallois, wallon, flamand, québécois, acadien,
autochtones, palestinien, tibétain, etc., sont engagés de différentes facons et bien
entendu selon des modalités fort diverses dans une lutte pour la reconnaissance.
Pourquoi alors ce regard critique de tant de théoriciens de la reconnaissance a ’égard
des réclamations légitimes des peuples? En plus des réticences motivées par des
intéréts politiques, il y a aussi des réticences qui s’expliquent pour un ensemble de
raisons philosophiques. Ce sont ces dernicres sur lesquelles je souhaite m’attarder dans
cette conférence. Je veux désamorcer un certain nombre d’objections philosophiques a
la reconnaissance des peuples. Mais pour étre plus précis et pour mieux délimiter mon
objet d’étude, je vais tacher de me porter a la défense d’une forme particulicre de
politique de la reconnaissance. Je veux défendre une reconnaissance qui prend la
forme d’un régime de droits collectifs dont les sujets seraient des peuples. Il faut savoir
que l'on trouve des opposants a un régime de droits collectifs pour les peuples méme
parmi ceux qui défendent la politique de la reconnaissance appliquée aux peuples.
C’est que plusieurs, et ce méme parmi les partisans d’une politique de la
reconnaissance pour les peuples, veulent en restreindre la portée dans la sphere
politique, sans qu’il n’y ait de répercussions sur les plans juridique et constitutionnel. (1)

Un premier type de réaction contre I'incorporation de droits collectifs pour les peuples



dans une constitution est que cela procéderait d’un fétichisme juridique. Cette réaction
trahit toutefois un biais en faveur des droits individuels parce que ceux-la mémes qui
critiquent I'incorporation dans une constitution de droits collectifs pour les peuples
n’ont rien a dire contre l'inclusion d’une charte des droits et libertés de la personne
dans cette méme constitution. Ils pratiquent ainsi une politique de deux poids deux
mesures qui n’a en fin de compte rien a voir avec le rejet du fétichisme juridique. Pour
le formuler autrement, disons qu’ils pratiquent eux-mémes un fétichisme juridique
sélectif. (i) D’autres estiment que lincorporation de droits collectifs dans une
constitution procede d’une démarche qui va a encontre de I'individualisme moral qui
est, selon eux, a la base de toute philosophie libérale digne de ce nom. (iii) D’autres
encore s’appuient sur la distinction habermassienne entre ’espace formel et 'espace
informel et préconisent de reléguer la reconnaissance des nations dans la sphere
informelle. (iv) D’autres se font une conception narrative de I'identité collective et
Pestiment tellement changeante qu’elle ne doit pas faire 'objet d’'une reconnaissance
durable dans un texte constitutionnel. (v) D’autres souscrivent a une conception
communautarienne de l'identité collective et estiment que le philosophe libéral ne peut
se compromettre en faveur des peuples dans un texte constitutionnel sans renoncer a
I'idéal de neutralité qui caractérise la philosophie libérale. (vi) Mais il y a aussi une
industrie nouvelle de penseurs canadiens qui carbure au dépassement d’une
reconnaissance formelle des peuples. Ces penseurs semblent avoir trouvé leur
inspiration a cet égard pour s’ajuster au fait que I'on est désormais incapable de
modifier la constitution canadienne pour y inscrire une reconnaissance formelle du
peuple québécois. Puisque la constitution canadienne apparait désormais irréformable,
on s’arrange pour développer avec une ingéniosité intellectuelle tout a fait remarquable
mille et un arguments nouveaux pour justifier 'abandon d’une reconnaissance formelle
du peuple québécois. Parmi ces arguments, il y a ceux qui, influencés par les idées de

Patchen Markell, estiment que limportant n’est peut-étre pas d’étre reconnus



formellement, car il suffit peut-étre seulement pour le Québec de dévoiler son identité
au reste du Canada et il suffit peut-étre que le Canada prenne acte de ce dévoilement
dans une politique de la prise en compte (acknowledgement). Tant pis si I'on est en-deca
d’une politique de la reconnaissance. Ou plutét tant mieux, parce que déja en tant que
telle, et sans qu’il soit nécessaire de 'amender, la constitution canadienne est un arbre
vivant et non un carcan. Je vais donc dans ’exposé qui suit passer rapidement en revue
un ensemble d’arguments philosophiques développés par ceux qui s’opposent a

I’enchassement de droits collectifs pour les peuples dans un texte constitutionnel.

parlée) et une histoire publique commune (celle portant au sujet des institutions
publiques communes). J’ai dit que la langue, les institutions et I’histoire publiques
communes forment la structure de culture. Or, ces composantes ne véhiculent pas en
elles-mémes une seule conception du bien commun ou de la vie bonne. Elles
permettent de véhiculer un éventail diversifié de croyances, finalités, valeurs, projets,
modes de vie, habitudes, traditions. Par exemple, on peut avec la langue d’un peuple
taire Le peuple défini

Qu’il me soit cependant permis tout d’abord de préciser d’entrée de jeu un tant
soit peu la notion de peuple que jentends utiliser. Je vais devoir m’y attarder quelque
peu parce que les réactions hostiles a I’égard des politiques de la reconnaissance pour
les peuples dépendent tres souvent du concept de peuple qui est utilisé. J’énumere

dans ce qui suit les six traits caractéristiques suivants.

(a) Conformément aux prescriptions du libéralisme politique, je défends une
conception politique du peuple. Le peuple, entendu au sens politique et non
métaphysique, est le peuple tel qu’il se présente avec une certaine personnalité
institutionnelle dans P'espace politique. La conception politique du peuple va de pair

avec la conception politique de la personne. La personne entendue au sens politique,



est le citoyen. De la méme manicre, le peuple entendu au sens politique est présent
dans Plaréne politique avec une certaine personnalité institutionnelle. On demeure
neutre entre le peuple concu comme une association d’individus et le peuple congu

comme un organisme social complexe.

(b) Les institutions dont il est question ne sont pas nécessairement des institutions
politiques. Le peuple acadien par exemple dispose d’un ensemble d’institutions qui le
caractérisent dans I’espace politique mais qui ne sont pas elles-mémes politiques : une
langue ayant un accent typique, un drapeau, des portes parole, des célébrations
annuelles, des couleurs emblématiques et une histoire publique commune. Et
pourtant, il ne dispose pas d’'un gouvernement autonome. En somme, il ne s’agit
d’inclure parmi les peuples dignes de respect et de reconnaissance seulement ceux qui
bénéficient d’une organisation politique. On peut reconnaitre aussi des peuples

dépourvus d’institutions politiques.

(c) Les institutions d’un peuple forment ensemble ce qu’il convient d’appeler avec Will
Kymlicka une culture sociétale, c’est-a-dire tel que je I'entends, une structure de culture
inscrite dans un carrefour d’influences et offrant un contexte de choix. La structure de
culture ne doit pas étre confondue avec le caractere de culture. (Kymlicka 1989 : 166-
168; Kymlicka 2001a : 153) Le caractére de la culture est constitué par les croyances,
tinalités, valeurs, projets, modes de vie, habitudes et traditions, partagés par une masse
critique au sein de la population 2 un moment donné. Le caractere peut changer méme
si la population préserve pour I'essentiel la méme structure. Dans le cas le plus simple,
trois éléments essentiels caractérise la structure de culture: une langue publique
commune, des institutions publiques communes (celles dans lesquelles la langue
publique commune est principalement valoir un pluralisme irréductible et raisonnable

de points de vue en ces maticres. Les institutions publiques communes ne sont pas



elles non plus nécessairement le reflet d’un ensemble d’habitudes particulieres. Si 'on
fait exception pour un noyau de principes de justice, les institutions peuvent étre elles
aussi traversées par le pluralisme irréductible de valeurs et de points de vue. Enfin,
I’histoire publique commune est définie essentiellement par son objet et non comme
une trame narrative spécifique. Il s’agit de la trajectoire spécifique des institutions
publiques communes inscrites dans I’espace et le temps. L’histoire publique commune
est en principe compatible avec une diversité irréductible de récits et d’interprétations.
L’histoire publique commune n’est donc pas nécessairement le reflet d’une identité

narrative communément partagée.

(d) Lorsque les peuples sont compris comme des structures de cultures inscrites dans
des carrefours d’influences et offrant des contextes de choix, nous leur devons respect,
pourvu qu’ils respectent les droits civiques de la personne. Ce respect prend dans le
cas qui m’occupe la forme d’un régime de droits collectifs pour les peuples. A ce sujet
deux remarques d’importance doivent étre faites. Premierement, j’accepte la
distinction proposée par Anna Elisabetta Galeotti dans le résumé qu’elle nous a
proposée et je distingue le respect d’'un régime de droits. J’admets que le respect di
aux peuples ne se réduit pas a la reconnaissance de ses droits collectifs. Mais j’estime
quand méme que ceux-ci constituent une condition nécessaire d’une politique de
respect que nous devons aux peuples. Deuxi¢mement, le respect di aux peuples ne
doit pas I'emporter sur le respect di aux personnes. Je souscris a un pluralisme
axiologique en vertu duquel les droits des peuples doivent étre maintenus en équilibre

avec les droits de la personne.

(e) Les peuples n’ont pas de valeur intrinséque car ils tirent leur valeur du fait qu’ils
favorisent la diversité culturelle. Les peuples n’ont pas de valeur intrinseque. Ils n’ont

de valeur que dans la mesure ou ils favorisent la diversité culturelle. Il arrive parfois



que les peuples briment les groupes minoritaires ou s’en prennent a d’autres peuples,
mais ce faisant, ils ne sont plus des groupes que nous devons valoriser. Je ne vais
toutefois pas discuter de cet argument ici, et je vais prendre pour acquis que les
peuples ont une telle valeur instrumentale et prendre pour acquis que, dans la mesure
ou ils servent la cause de la diversité culturelle, on doit leur accorder de la valeur. 11 est
vrai quil faudrait aussi montrer que la diversité culturelle constitue une valeur
importante. Je vais pour les fins de cet exposé m’appuyer seulement sur le fait qu’il
existe un consensus important sur la valeur de la diversité culturelle, exprimé par 148

pays sur 150 a 'occasion de 'adoption de la Convention sur la diversité culturelle le 20

octobre 2005.

(f) Enfin, toujours en vertu du libéralisme politique, un peuple n’existe pas sans
vouloir vivre collectif et sans conscience nationale. Il faut que la population se
représente comme formant une communauté rassemblée autour d’une ou des langues
publiques communes, d’'un ensemble d’institutions publiques communes et d’une
histoire publiques communes. Il faut aussi qu’elle ait un certain vouloir-vivre collectif,
ce qui correspond au plébiscite de Renan. I ne s’agit pas d’entités fixes ayant une
existence essentielle qui reste la méme a travers le temps, ayant des propriétés

essentielles et auxquelles nous sommes attachés de fagon involontaire.

3.- Réponses aux objections
Examinons maintenant certaines des objections formulées a lencontre de la
reconnaissance des peuples prenant la forme d’un régime de droits collectifs.

Critigue 1 - Pour plusieurs, les peuples ou nations ne sont rien de plus que des
associations d’individus. Il est alors problématique d’en faire des sujets de droits
séparés par rapport aux droits individuels. N’étant quun agrégat d’individus, les droits

qu'on leur accorde se réduisent forcément a un agrégat de droits individuels. La



réponse ici est que dans le cadre du libéralisme politique, on ne doit pas faire intervenir
de considérations métaphysiques de ce genre. Les agents pertinents dans lespace
politique sont ceux qui se présentent avec une personnalité institutionnelle distincte.
Les peuples ont une personnalité institutionnelle qui se distingue des citoyens dans
I'espace public. Les attributs institutionnels des peuples (la langue, les institutions et
I’histoire publiques communes) ne sont pas des attributs d’individus dans I'espace
politique, peu importe la position que I'on défend sur le plan métaphysique.

Critigne 2 -D'autres estiment qu’une entité collective ne peut étre autre chose
qu'un ensemble communément partagé de valeurs, croyances, finalités ou projets. Ils
se font une conception communautarienne de la société. Reconnaitre les peuples et
leur accorder des droits collectifs revient alors a faire la promotion d’une conception
de la vie bonne ou du bien commun. Cela viole le principe de neutralité libérale et la
primauté du juste sur le bien. Mais nous ne sommes pas vulnérables a une telle
critique, puisqu’elle ignore la distinction que nous opérons entre une structure de
culture et le caractére de culture. Les peuples sont des sujets de droit en tant que
structures de culture et non en tant que caractére de culture. Plusieurs sociétés ne
comportent pas de caracteres homogenes, et celles qui le font ne sont pas détentrices
de droits pour cette raison.

Critigne 3 -Certains souscrivent a une version compréhensive du libéralisme et
endossent l'individualisme héritée de Kant et de Mill. Cela les conduit a subordonner,
sur le plan justificatif, toute reconnaissance collective a des intéréts individuels.
Autrement dit, pour eux il existe une parenté étroite entre le libéralisme et
I'individualisme moral. Pour étre libéral, il faut que les droits soient justifiés a partir de
justifications individualistes, sans quoi le systeme cesse d’étre libéral. Mais cette
approche méconnait la portée du libéralisme politique et le changement de paradigme
qu’il représente au sein de la pensée libérale. Le libéralisme classique considére que les

personnes sont antérieures a leurs fins, qu’elles sont les sources ultimes de



réclamations morales valides et que 'autonomie est la valeur morale par excellence. Le
libéralisme politique suppose au contraire une conception politique de la personne et
une conception politique du peuple. I admet que les peuples sont comme les
personnes des sources de réclamations morales valides. Et la valeur fondamentale du
libéralisme politique est la tolérance et non l'autonomie. 1l s’agit donc d’une variante
du libéralisme qui s’est affranchie de I'individualisme moral.

Critigne 4 -D’autres nous forcent dans une alternative: ou bien on
instrumentalise 'importance des peuples et on les congoit comme ayant de la valeur
seulement dans la mesure ou ils servent la cause des individus, ou bien on accorde aux
peuples une valeur intrinseéque. Mais cette fourchette d’options n’est pas complete : les
peuples peuvent ne pas avoir une valeur intrinseque sans étre au service des individus.
Comme je l'ai suggéré, ils peuvent avoir de la valeur seulement dans la mesure ou ils
servent la cause de la diversité culturelle.

Critigue 5 —Certains croient que cette alternative n’en est pas une si nous croyons
en la valeur intrinseque de la diversité culturelle. Autrement dit, si 'on admet la valeur
intrinseque de la diversité culturelle, on ne fait que reporter sur cette dernicre un
discours problématique affirmant la valeur intrinseque de la culture. En effet, mais la
diversité culturelle n’est pas une valeur en soi, elle n’a pas de valeur intrinseque. Elle
découle du respect que nous devons aux peuples et de I'observation de rapports
inégaux entre les peuples dans la structure de base domestique et dans la structure de
base globale.

Critigne 6 -D'autres encore s'appuient sur une critique de l'essentialisme qui
semble étre présente dans le fait de postuler existence de peuples qui seraient sur une
tres longue période des sujets de droits. Mais on ne voit pas pourquoi la situation des
personnes serait différente. Ne faut-il pas aussi éviter de réifier ou d’essentialiser les
personnes? Et pourtant, nous n’hésitons pas a les traiter comme des sujets de droits.

Pourquoi? Parce que c’est en tant que citoyens potentiels, effectifs ou citoyens en perte



d’autonomie que les personnes se voient accorder des droits. Je recommande donc
d’adopter aussi concernant les peuples une conception institutionnelle et de considérer
que c’est en tant que culture sociétale qu’ils peuvent étre des sujets de droits.

Critigne 7 - Certains sousctivent a une conception narrative de l'identité
collective, et ils congoivent mal la possibilité d'une identité narrative collective durable.
Pour qu’une telle identité narrative advienne a l’existence, il faut que les personnes
souscrivent au meéme récit. Cela confére une tres grande fragilité a une identité
narrative collective et rend impossible la reconnaissance pensée sous la forme dun
régime de droits collectifs. Ils suggerent alors de confiner la reconnaissance dans la
sphere informelle, réservant aux personnes individuelles une reconnaissance formelle
prenant la forme de droits individuels. Mais les personnes ont elles aussi des identités
narratives diverses, multiples et changeantes, et cela ne nous empéche pas de leur
accorder des droits individuels. La raison est sans doute que leur identité publique
n’est pas fixée par une identité narrative, mais bien par une identité institutionnelle. Je
recommande donc de procéder de la méme facon a I’égard des peuples.

Critigue 8 - Certains considerent que I'octroi de droits collectifs a des groupes
nationaux conduit tout droit a une certaine forme de collectivisme en vertu duquel les
droits de groupe seraient appelés a prendre le dessus sur les droits de la personne. Mais
on peut souscrire a une approche qui procede d’un certain pluralisme axiologique et
admettre un équilibre entre les droits individuels et collectifs sans chercher a les
hiérarchiser.

Critigue 9 - Une critique analogue suppose qu’un systeme de droits collectifs
pour les peuples participe d’une vision écologique du monde, comme s’il s’agissait de
protéger des especes menacées. Selon eux, cela conduit a une opposition radicale a
I’égard de toute forme d’assimilation, et donc a une approche préservationniste en
matieres de cultures. Mais je ne suis pas du tout engagé en ce sens. Les peuples n’ont

pas une valeur intrinseque. Je ne cherche pas a prétendre que tous les peuples sont



10

dignes de respect. J’admets en outre un pluralisme axiologique qui met en équilibre les
droits individuels et les droits collectifs. J’ai dit aussi que lidentité nationale dun
peuple repose sur un vouloir-vivre collectif. Sans vouloir-vivre collectif, il n’y a pas de
raison d’accorder de droits collectifs. Tout cela est compatible avec la prise en compte
des intéréts que certains individus peuvent avoir de se laisser assimiler, et cela
contribue a m’éloigner radicalement de toute approche préservationniste et anti-
assimilationniste.

Critigue 10 — Un autre probléme a trait a la détermination de la volonté générale
du peuple. Allons-nous prétendre que celle-ci peut étre déterminée par une élite? La
réponse est plutot qu’elle doit étre déterminée par la population elle-méme en vertu du
principe démocratique interprété a partir de la régle de la majorité. Cela n’entraine pas
une réduction de la volonté générale a un agrégat d’intéréts individuels, parce que
chaque personne contribue non pas a déterminer sa propre volonté individuelle mais
contribue plutét a 'interprétation de la volonté générale du peuple.

Critigue 11 -D’autres soutiennent que le fait d’accorder des droits collectifs a une
minorité est problématique parce que cela conduit inévitablement a une oppression de
ses propres minorités. Puisque la volonté générale dépend d’un point de vue
majoritaire, cela risque d’entrainer oppression de la minorité. La réponse est bien
évidemment que les minorités dans les minorités sont elles aussi des sujets de droits
collectifs.

Critigue 12 — On pourrait arguer qu’en remplacant la valeur d’autonomie par la
valeur de tolérance, on risque d’aboutir a un respect injustifié des sociétés décentes
hiérarchisées qui violent les libertés politiques des citoyens. C’est une critique légitime
adressée a Rawls. Ma réponse est que nous devons valoriser seulement les sociétés
communautariennes démocratigues. Cela revient-il a faire entrer par la porte d’en arriere
la valeur d’autonomie en la consacrant comme une valeur plus fondamentale que la

tolérancer La réponse est non, parce que I'autonomie rationnelle qui fait 'objet d’un



11

consensus par recoupement résulte de la tolérance entre différentes facons,
communautariennes et individualistes, de pratiquer la démocratie.

Critigne 13 -Un autre argument mérite d’étre désamorcé. On a souvent critiqué
les défenseurs des droits collectifs sous prétexte que les sujets de ces droits seraient des
groupes organisés politiquement qui sont avantagés par rapport aux groupes qui n’ont
pas a proprement patler d’organisation politique. On peut alors présumer que les
peuples auront d’autant plus de droits qulils offrent un plus grand éventail de
possibilités pour leurs membres, un plus grand contexte de choix. Cela désavantage les
peuples qui ont un contexte de choix réduit comme les peuples autochtones, et cela
encourage les Etats a ne pas favoriser le développement des cultures sociétales, car
elles ne pourront pas de cette fagon réclamer de droits collectifs. Mais j’ai bien dit (1)
que les peuples peuvent ne pas étre organisés politiquement et (ii) qu’ils acquicrent de
la valeur dés lors qu’ils servent instrumentalement la diversité interne ou externe.
Ainsi, un peuple qui ne manifeste pas un tres grand contexte de choix peut contribuer
de facon importante a la diversité culturelle sur le plan international, et donc a la
diversité externe, ce qui lui fait acquérir de la valeur.

Critigue 14 -Certains enfin supposent que nous sommes entrés dans une cre
postnationale, mais ils confondent trés souvent les nations et les Etats. Les «Eitats-
nations» sont sans doute affaiblis parce qu’ils sont aux prises avec des particularismes,
mais ceux-ci sont la plupart du temps le fait de minorités nationales. Les «Eitats-
nations» sont aussi confrontés également a des contraintes provenant de la
mondialisation économique, mais il s’agit trés souvent de 'impérialisme économique
américain ou d’un autre pays qui cherche a asseoir un certain pouvoir hégémonique.
Bref, nous ne sommes pas sortis de la nation et du nationalisme. Ils sont présents

pattout.

Conclusion



12

Pour conclure sur une note politique, qui s’accorde pleinement avec notre
propos théorique, je voudrais saluer 'adoption par 143 pays de la Déclaration sur les
peuples autochtones qui vient d’étre adoptée aux Nations-Unies, et dénoncer par le
fait méme les quatre pays, incluant le Canada, qui refusent de reconnaitre leurs droits
collectifs. Tres souvent, les critiques a 'égard des droits collectifs pour les peuples sont
motivées non pas par des arguments de fond mais bien par une entreprise de
construction nationale qui a toutes les allures d’un nationalisme d’Etat. Je pense en
définitive que C’est le nationalisme d’Etat qui explique en grande partie industrie
intellectuelle nouvelle qui est apparue chez certains penseurs canadiens qui
historiquement ont pourtant été associés a des positions favorables a la politique de la
reconnaissance. Car autrement, il faudrait expliquer cette étonnante coincidence.
Comment se fait-il qu’au moment méme ou I'on s’est rendu compte de 'impossibilité
de réformer la constitution canadienne, des voix se sont élevées pour dire que de toute
facon, la reconnaissance formelle n’était pas nécessaire, ni méme souhaitable, et pour
critiquer la reconnaissance formelle des peuples, pour s’objecter a la Déclaration sur
les peuples autochtones de 'ONU et pour reléguer dans la sphere politique des
arrangements administratifs ponctuels les problémes posés par le nationalisme
québécois, autochtones et acadiens? L’ingéniosité formidable que plusieurs
intellectuels canadiens déploient pour justifier ce qui est en définitive une stratégie de
repli face a la nécessaire exigence de la reconnaissance formelle des peuples ne
s’explique peut-c¢tre que par la volonté de s’ajuster au fait que la constitution
canadienne est devenue irréformable. Puisque rien n’est désormais possible sur le front
constitutionnel, on cherche a nous convaincre que ce n’est pas grave et qu’il y a des
arguments philosophiques expliquant pourquoi ce n’est pas grave. Si j’ai raison, ces

arguments sont pour une bonne part 'occasion d’une fuite en avant.



