
Les nations comme sujets de reconnaissance 

Michel Seymour  

Introduction 

 Plusieurs des auteurs qui écrivent sur le thème de la reconnaissance critiquent 

l’idée que les peuples puissent être des sujets de reconnaissance. Et pourtant, le 

concept de reconnaissance joue encore à notre époque un rôle capital dans son 

application aux peuples.  La reconnaissance par la communauté internationale joue un 

rôle important dans l’avènement d’un peuple au statut d’État souverain. Il faut aussi 

tenir compte du fait que les peuples sans État souverains comme les Catalans, 

Basques, Galiciens, Corse, écossais, gallois, wallon, flamand, québécois, acadien, 

autochtones, palestinien, tibétain, etc., sont engagés de différentes façons et bien 

entendu selon des modalités fort diverses dans une lutte pour la reconnaissance. 

Pourquoi alors ce regard critique de tant de théoriciens de la reconnaissance à l’égard 

des réclamations légitimes des peuples? En plus des réticences motivées par des 

intérêts politiques, il y a aussi des réticences qui s’expliquent pour un ensemble de 

raisons philosophiques. Ce sont ces dernières sur lesquelles je souhaite m’attarder dans 

cette conférence. Je veux désamorcer un certain nombre d’objections philosophiques à 

la reconnaissance des peuples. Mais pour être plus précis et pour mieux délimiter mon 

objet d’étude, je vais tâcher de me porter à la défense d’une forme particulière de 

politique de la reconnaissance. Je veux défendre une reconnaissance qui prend la 

forme d’un régime de droits collectifs dont les sujets seraient des peuples. Il faut savoir 

que l’on trouve des opposants à un régime de droits collectifs pour les peuples même 

parmi ceux qui défendent la politique de la reconnaissance appliquée aux peuples. 

  C’est que plusieurs, et ce même parmi les partisans d’une politique de la 

reconnaissance pour les peuples, veulent en restreindre la portée dans la sphère 

politique, sans qu’il n’y ait de répercussions sur les plans juridique et constitutionnel. (i) 

Un premier type de réaction contre l’incorporation de droits collectifs pour les peuples 



 2 

dans une constitution est que cela procéderait d’un fétichisme juridique. Cette réaction 

trahit toutefois un biais en faveur des droits individuels parce que ceux-là mêmes qui 

critiquent l’incorporation dans une constitution de droits collectifs pour les peuples 

n’ont rien à dire contre l’inclusion d’une charte des droits et libertés de la personne 

dans cette même constitution. Ils pratiquent ainsi une politique de deux poids deux 

mesures qui n’a en fin de compte rien à voir avec le rejet du fétichisme juridique. Pour 

le formuler autrement, disons qu’ils pratiquent eux-mêmes un fétichisme juridique 

sélectif. (ii) D’autres estiment que l’incorporation de droits collectifs dans une 

constitution procède d’une démarche qui va à l’encontre de l’individualisme moral qui 

est, selon eux, à la base de toute philosophie libérale digne de ce nom. (iii) D’autres 

encore s’appuient sur la distinction habermassienne entre l’espace formel et l’espace 

informel et préconisent de reléguer la reconnaissance des nations dans la sphère 

informelle. (iv) D’autres se font une conception narrative de l’identité collective et 

l’estiment tellement changeante qu’elle ne doit pas faire l’objet d’une reconnaissance 

durable dans un texte constitutionnel. (v) D’autres souscrivent à une conception 

communautarienne de l’identité collective et estiment que le philosophe libéral ne peut 

se compromettre en faveur des peuples dans un texte constitutionnel sans renoncer à 

l’idéal de neutralité qui caractérise la philosophie libérale. (vi) Mais il y a aussi une 

industrie nouvelle de penseurs canadiens qui carbure au dépassement d’une 

reconnaissance formelle des peuples. Ces penseurs semblent avoir trouvé leur 

inspiration à cet égard pour s’ajuster au fait que l’on est désormais incapable de 

modifier la constitution canadienne pour y inscrire une reconnaissance formelle du 

peuple québécois. Puisque la constitution canadienne apparaît désormais irréformable, 

on s’arrange pour développer avec une ingéniosité intellectuelle tout à fait remarquable 

mille et un arguments nouveaux pour justifier l’abandon d’une reconnaissance formelle 

du peuple québécois. Parmi ces arguments, il  y a ceux qui, influencés par les idées de 

Patchen Markell, estiment que l’important n’est peut-être pas d’être reconnus 



 3 

formellement, car il suffit peut-être seulement pour le Québec de dévoiler son identité 

au reste du Canada et il suffit peut-être que le Canada prenne acte de ce dévoilement 

dans une politique de la prise en compte (acknowledgement). Tant pis si l’on est en-deçà 

d’une politique de la reconnaissance. Ou plutôt tant mieux, parce que déjà en tant que 

telle, et sans qu’il soit nécessaire de l’amender, la constitution canadienne est un arbre 

vivant et non un carcan. Je vais donc dans l’exposé qui suit passer rapidement en revue 

un ensemble d’arguments philosophiques développés par ceux qui s’opposent à 

l’enchâssement de droits collectifs pour les peuples dans un texte constitutionnel. 

  

parlée) et une histoire publique commune (celle portant au sujet des institutions 

publiques communes). J’ai dit que la langue, les institutions et l’histoire publiques 

communes forment la structure de culture. Or, ces composantes ne véhiculent pas en 

elles-mêmes une seule conception du bien commun ou de la vie bonne. Elles 

permettent de véhiculer un éventail diversifié de croyances, finalités, valeurs, projets, 

modes de vie, habitudes, traditions. Par exemple, on peut avec la langue d’un peuple 

faire Le peuple défini 

 Qu’il me soit cependant permis tout d’abord de préciser d’entrée de jeu un tant 

soit peu la notion de peuple que j’entends utiliser. Je vais devoir m’y attarder quelque 

peu parce que les réactions hostiles à l’égard des politiques de la reconnaissance pour 

les peuples dépendent très souvent du concept de peuple qui est utilisé. J’énumère 

dans ce qui suit les six traits caractéristiques suivants. 

 

(a) Conformément aux prescriptions du libéralisme politique, je défends une 

conception politique du peuple. Le peuple, entendu au sens politique et non 

métaphysique, est le peuple tel qu’il se présente avec une certaine personnalité 

institutionnelle dans l’espace politique. La conception politique du peuple va de pair 

avec la conception politique de la personne. La personne entendue au sens politique, 



 4 

est le citoyen. De la même manière, le peuple entendu au sens politique est présent 

dans l’arène politique avec une certaine personnalité institutionnelle. On demeure 

neutre entre le peuple conçu comme une association d’individus et le peuple conçu 

comme un organisme social complexe.  

 

(b) Les institutions dont il est question ne sont pas nécessairement des institutions 

politiques. Le peuple acadien par exemple dispose d’un ensemble d’institutions qui le 

caractérisent dans l’espace politique mais qui ne sont pas elles-mêmes politiques : une 

langue ayant un accent typique, un drapeau, des portes parole, des célébrations 

annuelles, des couleurs emblématiques et une histoire publique commune. Et 

pourtant, il ne dispose pas d’un gouvernement autonome. En somme, il ne s’agit 

d’inclure parmi les peuples dignes de respect et de reconnaissance seulement ceux qui 

bénéficient d’une organisation politique. On peut reconnaître aussi des peuples 

dépourvus d’institutions politiques. 

 

(c) Les institutions d’un peuple forment ensemble ce qu’il convient d’appeler avec Will 

Kymlicka une culture sociétale, c’est-à-dire tel que je l’entends, une structure de culture 

inscrite dans un carrefour d’influences et offrant un contexte de choix. La structure de 

culture ne doit pas être confondue avec le caractère de culture. (Kymlicka 1989 : 166-

168; Kymlicka 2001a : 153) Le caractère de la culture est constitué par les croyances, 

finalités, valeurs, projets, modes de vie, habitudes et traditions, partagés par une masse 

critique au sein de la population à un moment donné. Le caractère peut changer même 

si la population préserve pour l’essentiel la même structure. Dans le cas le plus simple, 

trois éléments essentiels caractérise la structure de culture: une langue publique 

commune, des institutions publiques communes (celles dans lesquelles la langue 

publique commune est principalement valoir un pluralisme irréductible et raisonnable 

de points de vue en ces matières. Les institutions publiques communes ne sont pas 



 5 

elles non plus nécessairement le reflet d’un ensemble d’habitudes particulières. Si l’on 

fait exception pour un noyau de principes de justice, les institutions peuvent être elles 

aussi traversées par le pluralisme irréductible de valeurs et de points de vue. Enfin, 

l’histoire publique commune est définie essentiellement par son objet et non comme 

une trame narrative spécifique. Il s’agit de la trajectoire spécifique des institutions 

publiques communes inscrites dans l’espace et le temps. L’histoire publique commune 

est en principe compatible avec une diversité irréductible de récits et d’interprétations. 

L’histoire publique commune n’est donc pas nécessairement le reflet d’une identité 

narrative communément partagée. 

  

(d) Lorsque les peuples sont compris comme des structures de cultures inscrites dans 

des carrefours d’influences et offrant des contextes de choix, nous leur devons respect, 

pourvu qu’ils respectent les droits civiques de la personne.  Ce respect prend dans le 

cas qui m’occupe la forme d’un régime de droits collectifs pour les peuples. À ce sujet 

deux remarques d’importance doivent être faites. Premièrement, j’accepte la 

distinction proposée par Anna Elisabetta Galeotti dans le résumé qu’elle nous a 

proposée et je distingue le respect d’un régime de droits. J’admets que le respect dû 

aux peuples ne se réduit pas à la reconnaissance de ses droits collectifs. Mais j’estime 

quand même que ceux-ci constituent une condition nécessaire d’une politique de 

respect que nous devons aux peuples. Deuxièmement, le respect dû aux peuples ne 

doit pas l’emporter sur le respect dû aux personnes. Je souscris à un pluralisme 

axiologique en vertu duquel les droits des peuples doivent être maintenus en équilibre 

avec les droits de la personne. 

 

(e) Les peuples n’ont pas de valeur intrinsèque car ils tirent leur valeur du fait qu’ils 

favorisent la diversité culturelle. Les peuples n’ont pas de valeur intrinsèque. Ils n’ont 

de valeur que dans la mesure où ils favorisent la diversité culturelle. Il arrive parfois 



 6 

que les peuples briment les groupes minoritaires ou s’en prennent à d’autres peuples, 

mais ce faisant, ils ne sont plus des groupes que nous devons valoriser. Je ne vais 

toutefois pas discuter de cet argument ici, et je vais prendre pour acquis que les 

peuples ont une telle valeur instrumentale et prendre pour acquis que, dans la mesure 

où ils servent la cause de la diversité culturelle, on doit leur accorder de la valeur. Il est 

vrai qu’il faudrait aussi montrer que la diversité culturelle constitue une valeur 

importante. Je vais pour les fins de cet exposé m’appuyer seulement sur le fait qu’il 

existe un consensus important sur la valeur de la diversité culturelle, exprimé par 148 

pays sur 150 à l’occasion de l’adoption de la Convention sur la diversité culturelle le 20 

octobre 2005.  

 

(f) Enfin, toujours en vertu du libéralisme politique, un peuple n’existe pas sans 

vouloir vivre collectif et sans conscience nationale. Il faut que la population se 

représente comme formant une communauté rassemblée autour d’une ou des langues 

publiques communes, d’un ensemble d’institutions publiques communes et d’une 

histoire publiques communes. Il faut aussi qu’elle ait un certain vouloir-vivre collectif, 

ce qui correspond au plébiscite de Renan. Il ne s’agit pas d’entités fixes ayant une 

existence essentielle qui reste la même à travers le temps, ayant des propriétés 

essentielles et auxquelles nous sommes attachés de façon involontaire.  

 

3.- Réponses aux objections  

Examinons maintenant certaines des objections formulées à l’encontre de la 

reconnaissance des peuples prenant la forme d’un régime de droits collectifs. 

 Critique 1 - Pour plusieurs, les peuples ou nations ne sont rien de plus que des 

associations d’individus. Il est alors problématique d’en faire des sujets de droits 

séparés par rapport aux droits individuels. N’étant qu’un agrégat d’individus, les droits 

qu’on leur accorde se réduisent forcément à un agrégat de droits individuels. La 



 7 

réponse ici est que dans le cadre du libéralisme politique, on ne doit pas faire intervenir 

de considérations métaphysiques de ce genre. Les agents pertinents dans l’espace 

politique sont ceux qui se présentent avec une personnalité institutionnelle distincte. 

Les peuples ont une personnalité institutionnelle qui se distingue des citoyens dans 

l’espace public. Les attributs institutionnels des peuples (la langue, les institutions et 

l’histoire publiques communes) ne sont pas des attributs d’individus dans l’espace 

politique, peu importe la position que l’on défend sur le plan métaphysique.  

 Critique 2 -D'autres estiment qu’une entité collective ne peut être autre chose 

qu'un ensemble communément partagé de valeurs, croyances, finalités ou projets. Ils 

se font une conception communautarienne de la société. Reconnaître les peuples et 

leur accorder des droits collectifs revient alors à faire la promotion d’une conception 

de la vie bonne ou du bien commun. Cela viole le principe de neutralité libérale et la 

primauté du juste sur le bien. Mais nous ne sommes pas vulnérables à une telle 

critique, puisqu’elle ignore la distinction que nous opérons entre une structure de 

culture et le caractère de culture. Les peuples sont des sujets de droit en tant que 

structures de culture et non en tant que caractère de culture. Plusieurs sociétés ne 

comportent pas de caractères homogènes, et celles qui le font ne sont pas détentrices 

de droits pour cette raison. 

 Critique 3 -Certains souscrivent à une version compréhensive du libéralisme et 

endossent l'individualisme héritée de Kant et de Mill. Cela les conduit à subordonner, 

sur le plan justificatif, toute reconnaissance collective à des intérêts individuels. 

Autrement dit, pour eux il existe une parenté étroite entre le libéralisme et 

l’individualisme moral. Pour être libéral, il faut que les droits soient justifiés à partir de 

justifications individualistes, sans quoi le système cesse d’être libéral. Mais cette 

approche méconnaît la portée du libéralisme politique et le changement de paradigme 

qu’il représente au sein de la pensée libérale. Le libéralisme classique considère que les 

personnes sont antérieures à leurs fins, qu’elles sont les sources ultimes de 



 8 

réclamations morales valides et que l’autonomie est la valeur morale par excellence. Le 

libéralisme politique suppose au contraire une conception politique de la personne et 

une conception politique du peuple. Il admet que les peuples sont comme les 

personnes des sources de réclamations morales valides. Et la valeur fondamentale du 

libéralisme politique est la tolérance et non l’autonomie. Il s’agit donc d’une variante 

du libéralisme qui s’est affranchie de l’individualisme moral. 

 Critique 4 -D’autres nous forcent dans une alternative : ou bien on 

instrumentalise l’importance des peuples et on les conçoit comme ayant de la valeur 

seulement dans la mesure où ils servent la cause des individus, ou bien on accorde aux 

peuples une valeur intrinsèque. Mais cette fourchette d’options n’est pas complète : les 

peuples peuvent ne pas avoir une valeur intrinsèque sans être au service des individus. 

Comme je l’ai suggéré, ils peuvent avoir de la valeur seulement dans la mesure où ils 

servent la cause de la diversité culturelle. 

 Critique 5 –Certains croient que cette alternative n’en est pas une si nous croyons 

en la valeur intrinsèque de la diversité culturelle. Autrement dit, si l’on admet la valeur 

intrinsèque de la diversité culturelle, on ne fait que reporter sur cette dernière un 

discours problématique affirmant la valeur intrinsèque de la culture. En effet, mais la 

diversité culturelle n’est pas une valeur en soi, elle n’a pas de valeur intrinsèque. Elle 

découle du respect que nous devons aux peuples et de l’observation de rapports 

inégaux entre les peuples dans la structure de base domestique et dans la structure de 

base globale. 

 Critique 6 -D'autres encore s'appuient sur une critique de l'essentialisme qui 

semble être présente dans le fait de postuler l’existence de peuples qui seraient sur une 

très longue période des sujets de droits. Mais on ne voit pas pourquoi la situation des 

personnes serait différente. Ne faut-il pas aussi éviter de réifier ou d’essentialiser les 

personnes? Et pourtant, nous n’hésitons pas à les traiter comme des sujets de droits. 

Pourquoi? Parce que c’est en tant que citoyens potentiels, effectifs ou citoyens en perte 



 9 

d’autonomie que les personnes se voient accorder des droits. Je recommande donc 

d’adopter aussi concernant les peuples une conception institutionnelle et de considérer 

que c’est en tant que culture sociétale qu’ils peuvent être des sujets de droits. 

 Critique 7 - Certains souscrivent à une conception narrative de l'identité 

collective, et ils conçoivent mal la possibilité d'une identité narrative collective durable. 

Pour qu’une telle identité narrative advienne à l’existence, il faut que les personnes 

souscrivent au même récit. Cela confère une très grande fragilité à une identité 

narrative collective et rend impossible la reconnaissance pensée sous la forme d’un 

régime de droits collectifs. Ils suggèrent alors de confiner la reconnaissance dans la 

sphère informelle, réservant aux personnes individuelles une reconnaissance formelle 

prenant la forme de droits individuels. Mais les personnes ont elles aussi des identités 

narratives diverses, multiples et changeantes, et cela ne nous empêche pas de leur 

accorder des droits individuels. La raison est sans doute que leur identité publique 

n’est pas fixée par une identité narrative, mais bien par une identité institutionnelle. Je 

recommande donc de procéder de la même façon à l’égard des peuples. 

 Critique 8 - Certains considèrent que l’octroi de droits collectifs à des groupes 

nationaux conduit tout droit à une certaine forme de collectivisme en vertu duquel les 

droits de groupe seraient appelés à prendre le dessus sur les droits de la personne. Mais 

on peut souscrire à une approche qui procède d’un certain pluralisme axiologique et 

admettre un équilibre entre les droits individuels et collectifs sans chercher à les 

hiérarchiser. 

 Critique 9 - Une critique analogue suppose qu’un système de droits collectifs 

pour les peuples participe d’une vision écologique du monde, comme s’il s’agissait de 

protéger des espèces menacées. Selon eux, cela conduit à une opposition radicale à 

l’égard de toute forme d’assimilation, et donc à une approche préservationniste en 

matières de cultures. Mais je ne suis pas du tout engagé en ce sens. Les peuples n’ont 

pas une valeur intrinsèque. Je ne cherche pas à prétendre que tous les peuples sont 



 10 

dignes de respect. J’admets en outre un pluralisme axiologique qui met en équilibre les 

droits individuels et les droits collectifs. J’ai dit aussi que l’identité nationale d’un 

peuple repose sur un vouloir-vivre collectif. Sans vouloir-vivre collectif, il n’y a pas de 

raison d’accorder de droits collectifs. Tout cela est compatible avec la prise en compte 

des intérêts que certains individus peuvent avoir de se laisser assimiler, et cela 

contribue à m’éloigner radicalement de toute approche préservationniste et anti-

assimilationniste. 

 Critique 10 – Un autre problème a trait à la détermination de la volonté générale 

du peuple. Allons-nous prétendre que celle-ci peut être déterminée par une élite? La 

réponse est plutôt qu’elle doit être déterminée par la population elle-même en vertu du 

principe démocratique interprété à partir de la règle de la majorité. Cela n’entraîne pas 

une réduction de la volonté générale à un agrégat d’intérêts individuels, parce que 

chaque personne contribue non pas à déterminer sa propre volonté individuelle mais 

contribue plutôt à l’interprétation de la volonté générale du peuple.   

 Critique 11 -D’autres soutiennent que le fait d’accorder des droits collectifs à une 

minorité est problématique parce que cela conduit inévitablement à une oppression de 

ses propres minorités. Puisque la volonté générale dépend d’un point de vue 

majoritaire, cela risque d’entraîner l’oppression de la minorité. La réponse est bien 

évidemment que les minorités dans les minorités sont elles aussi des sujets de droits 

collectifs.  

 Critique 12 – On pourrait arguer qu’en remplaçant la valeur d’autonomie par la 

valeur de tolérance, on risque d’aboutir à un respect injustifié des sociétés décentes 

hiérarchisées qui violent les libertés politiques des citoyens. C’est une critique légitime 

adressée à Rawls. Ma réponse est que nous devons valoriser seulement les sociétés 

communautariennes démocratiques. Cela revient-il à faire entrer par la porte d’en arrière 

la valeur d’autonomie en la consacrant comme une valeur plus fondamentale que la 

tolérance? La réponse est non, parce que l’autonomie rationnelle qui fait l’objet d’un 



 11 

consensus par recoupement résulte de la tolérance entre différentes façons, 

communautariennes et individualistes, de pratiquer la démocratie.  

 Critique 13 -Un autre argument mérite d’être désamorcé. On a souvent critiqué 

les défenseurs des droits collectifs sous prétexte que les sujets de ces droits seraient des 

groupes organisés politiquement qui sont avantagés par rapport aux groupes qui n’ont 

pas à proprement parler d’organisation politique. On peut alors présumer que les 

peuples auront d’autant plus de droits qu’ils offrent un plus grand éventail de 

possibilités pour leurs membres, un plus grand contexte de choix. Cela désavantage les 

peuples qui ont un contexte de choix réduit comme les peuples autochtones, et cela 

encourage les États à ne pas favoriser le développement des cultures sociétales, car 

elles ne pourront pas de cette façon réclamer de droits collectifs. Mais j’ai bien dit (i) 

que les peuples peuvent ne pas être organisés politiquement et (ii) qu’ils acquièrent de 

la valeur dès lors qu’ils servent instrumentalement la diversité interne ou externe. 

Ainsi, un peuple qui ne manifeste pas un très grand contexte de choix peut contribuer 

de façon importante à la diversité culturelle sur le plan international, et donc à la 

diversité externe, ce qui lui fait acquérir de la valeur. 

 Critique 14 -Certains enfin supposent que nous sommes entrés dans une ère 

postnationale, mais ils confondent très souvent les nations et les États. Les «États-

nations» sont sans doute affaiblis parce qu’ils sont aux prises avec des particularismes, 

mais ceux-ci sont la plupart du temps le fait de minorités nationales. Les «États-

nations» sont aussi confrontés également à des contraintes provenant de la 

mondialisation économique, mais il s’agit très souvent de l’impérialisme économique 

américain ou d’un autre pays qui cherche à asseoir un certain pouvoir hégémonique. 

Bref, nous ne sommes pas sortis de la nation et du nationalisme. Ils sont présents 

partout.  

 

Conclusion   



 12 

 Pour conclure sur une note politique, qui s’accorde pleinement avec notre 

propos théorique, je voudrais saluer l’adoption par 143 pays de la Déclaration sur les 

peuples autochtones qui vient d’être adoptée aux Nations-Unies, et dénoncer par le 

fait même les quatre pays, incluant le Canada, qui refusent de reconnaître leurs droits 

collectifs. Très souvent, les critiques à l’égard des droits collectifs pour les peuples sont 

motivées non pas par des arguments de fond mais bien par une entreprise de 

construction nationale qui a toutes les allures d’un nationalisme d’État. Je pense en 

définitive que c’est le nationalisme d’État qui explique en grande partie l’industrie 

intellectuelle nouvelle qui est apparue chez certains penseurs canadiens qui 

historiquement ont pourtant été associés à des positions favorables à la politique de la 

reconnaissance. Car autrement, il faudrait expliquer cette étonnante coïncidence. 

Comment se fait-il qu’au moment même où l’on s’est rendu compte de l’impossibilité 

de réformer la constitution canadienne, des voix se sont élevées pour dire que de toute 

façon, la reconnaissance formelle n’était pas nécessaire, ni même souhaitable, et pour 

critiquer la reconnaissance formelle des peuples, pour s’objecter à la Déclaration sur 

les peuples autochtones de l’ONU et pour reléguer dans la sphère politique des 

arrangements administratifs ponctuels les problèmes posés par le nationalisme 

québécois, autochtones et acadiens? L’ingéniosité formidable que plusieurs 

intellectuels canadiens déploient pour justifier ce qui est en définitive une stratégie de 

repli face à la nécessaire exigence de la reconnaissance formelle des peuples ne 

s’explique peut-être que par la volonté de s’ajuster au fait que la constitution 

canadienne est devenue irréformable. Puisque rien n’est désormais possible sur le front 

constitutionnel, on cherche à nous convaincre que ce n’est pas grave et qu’il y a des 

arguments philosophiques expliquant pourquoi ce n’est pas grave. Si j’ai raison, ces 

arguments sont pour une bonne part l’occasion d’une fuite en avant.  


