
LES LOIS LINGUISTIQUES AU QUÉBEC, 
OU LA LONGUE HISTOIRE D’UN PARFAIT MALENTENDU 

 
T 

par Michel Seymour 
Université de Montréal 

michel.seymour@umontreal.ca 
 

� 
 

PRÉSENTÉ AU COLLOQUE 
Le fédéralisme, le Québec et 

les minorités francophones du Canada 

Université d’Ottawa 
Ottawa (Ontario) Canada 

9 au 11 mars 2006 
 

Version préliminaire / Ne pas citer 
 
� 

 
Introduction 
 

Je propose tout d’abord un survol de certains aspects jugés litigieux au sujet de la 
Charte de la langue française du Québec, plus communément connue sous le nom de 
« Loi 101 ». Pour la vaste majorité des Québécois, le caractère juste de la Charte ne fait 
pas de doute. Mais pour plusieurs Anglo-Québécois, pour un très grand nombre de 
Canadiens, pour la majorité des Américains, et pour plusieurs autres personnes dans le 
monde, cette loi est injuste. Il convient donc de rendre explicites certaines de nos 
intuitions fondamentales. Je soulèverai trois questions : (i) le principe du français 
comme langue officielle du Québec, (ii) l’obligation faite aux enfants de parents 
immigrants et de parents francophones d’aller dans des écoles primaires et secondaires 
de langue française, et (iii) la prédominance du français sur les affiches commerciales.  
Je veux aussi soulever la question des rapports difficiles que le Québec entretient avec le 
Canada à cause de la Charte. Plus spécifiquement encore, il s’agira d’identifier les 
incompatibilités structurelles entre la Charte et les différentes lois ou politiques 
canadiennes : la constitution de 1867, l’ordre constitutionnel de 1982, la politique 
canadienne des langues officielles et la politique de multiculturalisme. 

La langue officielle 

Au Québec, le français est la langue officielle, mais cela signifie peut-être 
seulement que le français doit être la « langue publique commune », ce qui suppose que 
le gouvernement du Québec peut en même temps reconnaître en principe l’existence de 
langues publiques minoritaires, par exemple les langues autochtones et l’anglais, dans 
certaines institutions publiques. Dire que le français doit être la langue officielle du 



 

Québec, cela peut signifier que deux personnes aux langues maternelles différentes ou 
dont la langue parlée à la maison est différente doivent communiquer en français dans le 
domaine public, à moins qu’elles ne se trouvent dans des institutions minoritaires, de 
langue anglaise ou autochtone. L’idée d’une langue publique commune est donc 
compatible avec l’appui aux institutions publiques autochtones et anglophones. Le 
français doit être la langue publique commune, mais nous n’avons pas besoin d’imposer 
cette langue dans tous les espaces publics. Nous devons accepter l’existence de cultures 
minoritaires au Québec, et admettre que ces langues sont prépondérantes dans certains 
espaces publics. Ainsi, l’appellation « langue publique commune » n’est pas 
pléonastique, car il existe des institutions publiques où la langue d’usage n’est pas le 
français1.  
 

Malgré l’adoption du français comme langue officielle, le Québec est de facto une 
société multilingue. Plusieurs sociétés multilingues ont une seule langue officielle. Celles 
qui sont officiellement multilingues fonctionnent souvent selon un modèle territorial2, 
c’est-à-dire que le pays est divisé en territoires imposant chacun une seule langue (c’est 
le cas, par exemple, de la Belgique et de la Suisse). Il existe peu d’exemples de sociétés où 
les institutions d’une minorité linguistique sont officiellement reconnues et financées 
par l’État sur le même territoire. Or, c’est précisément ce qui se passe au Québec. Nous 
faisons, en effet, au Québec œuvre d’innovation avec un modèle qui est à la fois 
territorial et communautaire3. Nous essayons de marier ensemble deux principes : le 
français comme langue officielle sur le territoire du Québec et la reconnaissance de 
langues minoritaires parlées par des minorités nationales. Il existe des institutions 
publiques où d’autres langues que le français prédominent. Mais, comme 83 % de la 
population est francophone, il devient important pour préserver un certain équilibre de 
souligner que le français doit être la langue publique commune sur tout le territoire. 
Nous sommes incités à faire une interprétation équilibrée qui affirme simultanément le 
caractère officiel du français mais qui tient compte en même temps des droits des 
minorités. Je décris ce modèle comme étant à la fois territorial et communautaire, mais 
je pourrais très bien dire aussi qu’il s’agit simplement d’un modèle communautaire. Car 
si tout modèle communautaire n’est pas nécessairement territorial, tout modèle 
territorial est en même temps communautaire. En effet, la présence d’institutions de 
                                                 

1 Il va sans dire que je conçois la langue publique commune comme une notion normative et non comme 
une notion descriptive. Je ne prétends pas que la notion fait l’objet d’un consensus au Québec. Pour une 
discussion, voir Ian Lockerbie, Ines Molinaro, Karim Larose et Leigh Oakes, French as the Common 
Language in Québec. History, Debates and Positions, Montréal, Éditions Nota bene, 2005. 
2 Pour une description du bilinguisme territorial, voir Jean Laponce, Languages and their Territories, 
University of Toronto Press, Toronto, 1987.  

 2

3 Le modèle communautaire a été défendu par Denise Réaume dans un ensemble d’articles. Voir en 
particulier «Beyond Personality: The Territorial and Personal Principles of Language Policy 
Reconsidered», dans Alan Patten, Will Kymlicka (dir), Language Rights and Political Theory, Oxford, 
Oxford University Press, 2003; «Official-Language Rights: Intrinsic Value and the Protection of 
Difference», dans W. Kymlicka et W. Norman (dir.), Citizenship in Diverse Societies, Oxford, Oxford 
University Press, 2000, 245-272; «The Group Right to Linguistic Security: Whose Right, What Duties?», 
dans Judith Baker (dir.), Group Rights, Toronto, University of Toronto Press, 1994, 118-141; «Individuals, 
Groups, and Rights to Public Goods», University of Toronto Law Journal, 38, 1988, 1-27. Je ne partage 
pas l’idée de Réaume selon laquelle la langue aurait une valeur intrinsèque, mais je crois qu’elle est sur la 
bonne voie dans sa compréhension du caractère communautaire du langage et des politiques linguistiques. 



 

langue anglaise est directement liée à la présence d’une communauté anglo-québécoise, 
et n’est pas délimitée par un territoire formellement reconnu, même si la majeure partie 
des membres de cette communauté se trouve concentrée à l’ouest de Montréal. Quant à 
l’application des lois linguistiques sur le territoire du Québec, cela s’explique par la 
présence d’une communauté nationale québécoise. Autrement dit, le modèle territorial 
présuppose l’existence de la nation québécoise.  Quant au Canada dans son ensemble, on 
peut dire que l’aménagement de ses lois linguistiques répond à une variété diverse de 
modèles4.  
 

L’État québécois reconnaît dans les faits et finance des institutions publiques où 
l’anglais est la langue principale : des écoles primaires et secondaires, des commissions 
scolaires, des collèges, des universités, des hôpitaux, des services sociaux, etc. Il en va de 
même des langues autochtones. On sait aussi que le Québec est, au Canada, l’endroit où 
les peuples autochtones ont le plus conservé leurs langues5. Il faut reconnaître que cette 
perspective est novatrice. La cohabitation d’institutions communes de langue française 
avec des institutions adaptées aux Québécois de langue anglaise et aux autochtones 
vivant au Québec offre un exemple rare de multilinguisme appliqué à l’échelle 
communautaire, et non seulement à l’échelle territoriale. Même si la langue française est 
la langue officielle du Québec, nous ne nous contentons pas de laisser les gens parler une 
autre langue à la maison, car l’ouverture aux minorités suppose des institutions 
publiques sous le contrôle de minorités linguistiques et qui sont financées par l’État. 
L’existence d’une identité civique commune est, au Québec, compatible avec l’existence 
de minorités officiellement reconnues. C’est à mon avis un exemple manifeste de 
politique nationaliste raisonnable, qui ne tente pas d’assimiler les minorités en les 
ignorant comme le font la plupart des sociétés libérales ou républicaines. Certains 
représentent le modèle de l’État-nation et le nationalisme comme des ennemis jurés de 
la reconnaissance de la diversité linguistique. C’est un peu comme si la logique de l’État-
nation devait nécessairement être comprise comme une logique d’assimilation, de 
domination et de rejet de la diversité. Ceux qui voient les choses de cette façon 
interprètent même parfois les prétentions de l’État-nation en les prenant au pied de la 
lettre. Ils estiment que les États-nations ont une prétention à l’universalité qui doit être 

                                                 

4Au Canada, on adopte de façon prépondérante un modèle institutionnel (au niveau des institutions 
fédérales), ainsi qu’un modèle individualiste (droits des individus à être servis dans leur langue au niveau 
de l’éducation). On rejette donc tout autant le modèle territorial que le modèle communautaire. Mais 
depuis la victoire des Franco-Ontariens dans la saga entourant le maintien de l’hôpital universitaire 
Montfort, on peut dire que l’influence du modèle communautaire s’est fait sentir au niveau de la province 
de l’Ontario. Les Franco-Ontariens ont gagné leur cause devant la Cour d’appel d’Ontario en invoquant le 
principe de la protection des minorités, qui est décrit par la Cour suprême dans l’Avis de 1998 sur la 
sécession du Québec comme l’un des «principes sous-jacents à l’ordre constitutionnel».  

 3

5 Je cite Jacques Gosselin : «La Charte de la langue française reconnaît aux Amérindiens et aux Inuits du 
Québec, en tant que descendants des premiers habitants du pays, le droit de maintenir et développer leur 
langue et culture d'origine. À cet égard, la Charte de langue française affirme clairement qu'elle 
n'empêche nullement l'usage d'une langue amérindienne dans l'enseignement dispensé aux Amérindiens 
ou de l'inuktitut dans l'enseignement dispensé aux Inuits.En fait, la Charte stipule que les langues 
d'enseignement sont respectivement le cri et l'inuktitut ainsi que les autres langues d'enseignement en 
usage dans les communautés crie et inuit du Québec qui sont visées par la Convention de la Baie James et 
du Nord Québécois.» Voir «La politique linguistique québécoise : perspectives historiques et juridiques», 
www.presse-francophone.org/langue/rapport_quebecgosselin.htm. 



 

prise au sérieux6. La logique assimilatrice de l’État-nation est en très grande partie 
historiquement vérifiée, et pour toutes sortes de raisons qui ont été longuement décrites 
notamment par Ernest Gellner. Mais de là à prétendre que l’État-nation cherche 
seulement à concrétiser des principes universels et non à mettre de l’avant un 
particularisme culturel, il y a un pas qu’il ne faudrait peut-être pas franchir. La logique 
assimilatrice de l’État-nation impose des traits particuliers : une langue, des institutions 
et une histoire de ces institutions.  En décrivant l’État-nation comme étant animé 
exclusivement par des normes universelles, on se fie peut-être un peu trop à 
l’autoreprésentation qui accompagnait ceux qui en faisaient la promotion. En outre, 
présenter le modèle de l’État-nation en examinant seulement son impact à l’interne, sans 
tenir compte de son impact du point de vue externe, c’est en proposer une vision 
tronquée.  Pour comprendre le nationalisme tel qu’il a été, il ne faut pas seulement 
penser sa relation face à la diversité linguistique interne. Il faut aussi le comprendre à 
partir de son rôle effectif du point de vue de la diversité linguistique externe. Examiné 
sous cet angle, on peut comprendre le nationalisme comme résultant d’un processus 
d’affirmation des langues vernaculaires contre la langue latine qui avait été hégémonique 
avant l’époque moderne. Comme l’a montré Benedict Anderson, les nationalismes qui 
ont éventuellement été à l’origine de la création des États-nations sont issus d’un 
capitalisme d’imprimerie développé dans des langues vernaculaires7. Aussi, le principe 
de la valeur de la diversité culturelle et, en particulier, celui de la diversité linguistique, 
ne peut être mis tout bonnement en opposition avec le nationalisme et le modèle de 
l’État-nation.  Le modèle de l’État-nation est même incontournable lorsqu’il s’agit de 
penser la diversité, même si sa version ancienne, dans laquelle la nation est pensée ou 
voulue comme ethniquement ou civiquement homogène, est désormais dépassée. La 
version ancienne du nationalisme est incompatible avec la diversité reconnue et protégée 
à l’interne. Mais dans le contexte d’une mondialisation dans laquelle l’anglais cherche à 
imposer son pouvoir hégémonique, les États-nations redeviennent potentiellement des 
instances subversives d’opposition à l’externe. Toute affirmation de la diversité 
linguistique qui ne parviendrait pas à profiter de la force des États-nations existants 
pour s’affirmer serait vouée à l’échec et elle passerait à côté d’une source importante de 
diversité culturelle. Ainsi, le respect de la diversité linguistique au Canada requiert sans 
doute la prise en compte des aspirations nationalistes légitimes des Québécois – et il va 
sans dire aussi des autochtones et francophones du Canada. Mais en même temps, il ne 
fait pas sens de nier les droits minoritaires des Anglo-Québécois et des peuples 
autochtones pour satisfaire les aspirations du Québec. Il faut donc aménager une 
politique de langue publique commune qui admet en son sein des langues publiques 
minoritaires. La même remarque vaut pour les États-nations en général. Ainsi, ce n’est 
pas l’idée de l’État-nation qui est dépassée et l’idée du nationalisme, mais bien l’idée de 
l’homogénéisation interne. Cela milite en faveur des États multinationaux, mais aussi en 
faveur d’une nouvelle forme d’État-nation et une nouvelle forme de nationalisme pour 
les nations sans État. 
 

                                                 

6 Voir Bertrand Badie, L’État importé. Essai sur l’occidentalisation de l’ordre politique, Paris, Fayard, 
1992, p. 69. Voir aussi Jean-William Lapierre, Le pouvoir politique et les langues, Paris, PUF, 1988.  

 4

7 Benedict Anderson, Imagined Communities, New York, Verso, 1983. 



 

Le nationalisme québécois n’a pas besoin pour s’exprimer d’imposer à tous une 
identité civique républicaine et jacobine. La notion de langue publique commune permet 
de contraindre les tendances nationalistes de la majorité. Je préconiserais donc 
l’enchâssement de droits minoritaires consacrant cette pratique, soit dans une 
constitution interne, soit dans la constitution du Québec souverain. Il est vrai que nous 
ne sommes pas encore parvenus à ce stade. Dans une très large mesure, la 
reconnaissance d’institutions publiques de langue anglaise est de facto et non de jure. Le 
droit à l’instruction dans leur langue maternelle est officiellement reconnu, mais on ne 
peut pas en dire autant de leur droit à posséder des hôpitaux et CLSC. Toutefois, la loi 
57, adoptée en 1983, a atténué l’incidence de la loi 101 sur les institutions de langue 
anglaise en permettant un fonctionnement en anglais à l’interne et entre elles8.  
 

Certains esprits chagrins croiront déceler une contradiction entre le fait 
d’admettre le français comme langue officielle et d’admettre officiellement l’existence 
d’institutions dans les langues minoritaires. On résout cette contradiction apparente en 
comprenant la notion de langue officielle comme renvoyant à l’idée d’une langue 
publique commune, et en limitant l’usage public des langues minoritaires à certaines 
institutions publiques. On peut donc voir dans la politique québécoise une orientation 
qui va dans le sens de la promotion et de la protection de la langue française comme 
langue publique commune, à laquelle viennent s’adjoindre des politiques de protections 
et promotion des langues minoritaires. Cette recommandation va dans le sens de celle 
qui a déjà été formulée par Angéline Martel9.   
 

La politique du français comme langue officielle est contrariée de multiples façons 
par l’État fédéral canadien. Concrètement, le caractère officiel du français a été contredit 
par les Tribunaux deux ans après sa mise en application, en s’inspirant de l’article 133 de 
la constitution de 1867. La Cour a estimé (i) que les lois québécoises devaient être écrites 
dans les deux langues, (ii) que les deux versions devaient être officielles et (iii) que ces 
remarques s’appliquaient également aux règlements et décrets gouvernementaux10.  
                                                 

8 Michael MacMillan, «La loi sur les langues officielles et la Charte de la langue française : vers un 
consensus?», Globe, Vol. 2, no 2, 1999, 83-100. Voir p. pp. 90-91. 
9 «Lorsque l’État québécois cherche à assurer l’avenir du français au Québec par la mise en oeuvre d’une 
langue commune dans les espaces publics et étatiques, il met en place des mesures d’homogénéisation. 
Pour assurer une diversité linguistique harmonieuse, cette première notion doit être complétée par une 
seconde : celle de langues diverses. À cette notion doit correspondre des mesures de valorisation des 
multiples langues parlées sur son territoire. En autres mots, à la Charte de la langue française doit 
correspondre une Charte des diverses langues.» Angéline Martel, «La politique linguistique canadienne et 
québécoise. Entre stratégies de pouvoir et identités», Globe, vol. 2, no 2, 1999, 37-64; voir p. 61. 

 5

10 Comme le signale Jacques Gosselin, l’article 133 de l'Acte de l'Amérique du Nord britannique impose 
«la publication et l'adoption en français et en anglais des lois du Parlement du Canada et de celles de la 
Législature du Québec. Ce régime linguistique qui, parmi les quatre provinces fondatrices, ne visait que le 
Québec est toujours en vigueur aujourd'hui. Le partage de compétence effectué par la Loi constitutionnelle 
de 1867 fait donc en sorte qu'aucun des deux ordres de gouvernement ne peut à lui seul régir l'ensemble 
des questions linguistiques et que, même sur le territoire du Québec, la Charte de la langue française n'est 
applicable que dans les domaines de compétence provinciale. Quant à elles, les institutions fédérales sont 
régies, même sur le territoire québécois, par la Loi fédérale sur les langues officielles. Les règles initiales 
de la Charte de la langue française visant à faire du français la véritable langue de la législation et de la 
justice au Québec et donnant au seul texte français valeur officielle furent rapidement contestées devant 
les tribunaux et, moins de deux ans après leur adoption, elles furent déclarées inopérantes par la Cour 



 

Comme le mentionne Jean Dansereau, « il y a en somme une contradiction 
inhérente au fait de proclamer, en français et en anglais, que le français est la seule 
langue officielle11 ». Le caractère officiel du français est également mis à mal par la 
politique des langues officielles qui met sur un pied d’égalité les deux langues, le français 
et l’anglais, dans les institutions fédérales sur le territoire du Québec, et qui traite de la 
même façon les minorités anglo-québécoise et franco-canadienne. Elle est aussi 
contrariée par la décision de la Cour suprême d’autoriser l’usage du français et de 
l’anglais dans les tribunaux du Québec12. Ce ne sont bien entendu pas les seuls effets 
délétères des politiques fédérales, mais pour en savoir plus, il faut examiner d’autres 
aspects de la Charte.  
 
La langue des enfants de parents immigrants et de parents 
francophones 
 

Au Québec, le français est la langue d’éducation obligatoire des jeunes 
immigrants, c’est-à-dire que les immigrants doivent envoyer leurs enfants dans des 
écoles de langue française, aux niveaux primaire et secondaire. Certains estiment que 
cette politique enfreint leur droit de choisir entre les écoles francophones et les écoles 
anglophones. Mais est-ce vraiment le cas ? Le Québec est le seul endroit en Amérique du 
Nord où le français est la langue officielle. Si un immigrant désire vivre dans un milieu 
anglophone, il peut décider de s’installer n’importe où ailleurs sur le continent. S’il 
décide de vivre au Québec, il sait que le français est la langue officielle. Sa décision de 
vivre au Québec revient donc à décider de s’intégrer à une communauté de langue 
française. Il ne peut prétendre être brimé dans ses droits d’envoyer ses enfants dans une 
école de son choix. En décidant de vivre au Québec, il a décidé, en fait, d’envoyer ses 
enfants dans une école de langue française. Il exerce donc bel et bien sa liberté de 
choisir.  
 

                                                                                                                                                              

suprême du Canada. Ayant à interpréter l'article 133 de la Loi constitutionnelle de 1867, qui prévoit que les 
lois du Québec doivent être publiées en anglais et en français, la Cour suprême a conclu que cette 
disposition exigeait qu'un statut officiel soit reconnu aux deux versions des lois et que l'obligation de 
bilinguisme qui en découlait visait toutes les étapes du processus législatif (présentation, adoption, 
sanction et publication).» op.cit. 
11 Jean Dansereau, «La politique linguistique du Québec. Vérités et mensonges», Globe, vol. 2, no 2, 1999, 
65-82; voir p. 79. 

 6

12 Toujours selon Jacques Gosselin, «la Cour suprême a poussé encore plus loin cette obligation de 
bilinguisme législatif en l'étendant aux règlements pris en application de telles lois. Cette obligation de 
bilinguisme couvre non seulement les actes réglementaires eux-mêmes, mais également certains actes 
(notamment des décrets) possédant des caractéristiques similaires. L'article 133 de la Loi constitutionnelle 
de 1867 accorde également à toute personne le droit de faire usage du français ou de l'anglais dans les 
affaires dont sont saisis "les tribunaux du Québec" et dans les actes de procédures qui en découlent. 
Encore une fois, la Cour suprême a retenu une interprétation extensive de l'expression "tribunaux du 
Québec" à l'article 133 de la Loi constitutionnelle de 1867, en affirmant qu'elle devait s'entendre non 
seulement des tribunaux supérieurs des provinces dont les juges sont nommés par le fédéral, mais couvrait 
également les tribunaux créés par le Québec et ayant le pouvoir de rendre justice, y compris les tribunaux 
exerçant des fonctions quasi judiciaries. Il en résulte que les justiciables, les avocats, les témoins, les juges 
et les autres officiers de justice peuvent en principe utiliser à leur gré le français ou l'anglais lorsqu'ils 
prennent la parole ou agissent devant de tels tribunaux.»  



 

Notons aussi que les immigrants eux-mêmes peuvent s’intégrer à la communauté 
anglophone, voire opérer un transfert linguistique vers l’anglais. La seule chose qui leur 
est demandée est d’apprendre en plus le français. Rappelons également que, selon la 
Charte, les immigrants sont parfaitement libres d’envoyer leurs enfants dans une école 
anglophone privée non subventionnée, ainsi que dans une école internationale. De plus, 
les immigrants sont également libres d’envoyer leurs enfants dans des camps d’été 
d’immersion anglaise. Par ailleurs, les écoles publiques de langue française offrent des 
cours d’anglais et, depuis l’automne 2006, ils commencent à apprendre l’anglais à l’école 
dès la première année, ce qui m’apparaît d’ailleurs problématique. Enfin, les enfants 
d’immigrants sont aussi autorisés à étudier dans un collège de langue anglaise après 
leurs études secondaires. Ces dispositions complexes nous permettent de protéger les 
droits fondamentaux des immigrants tout en protégeant les droits collectifs des 
Québécois.  
 

Cependant, la politique prévoit également que les parents francophones doivent 
envoyer leurs enfants dans une école de langue française. Ne sommes-nous pas alors en 
train d’enfreindre le droit de choisir des francophones ? Ces parents ne sont pas dans la 
même situation que les immigrants, qui ont eu le loisir de décider s’ils voulaient s’établir 
au Québec ou ailleurs. Les parents francophones vivent au Québec, et ils n’ont donc pas 
de choix, à moins de déménager. Ne violons-nous pas un droit individuel ici ? Pour 
répondre à cette question, il est important de rappeler que, comme les parents 
immigrants, les parents francophones qui vivent au Québec peuvent envoyer leurs 
enfants dans une école de langue anglaise privée non subventionnée ainsi que dans une 
école internationale, et ils peuvent les envoyer dans des camps d’été d’immersion en 
anglais.  Et comme pour les enfants d’immigrants, les enfants francophones peuvent 
apprendre l’anglais dans les écoles publiques de langue française. Mais le principal 
argument est que les Québécois acceptent, dans leur vaste majorité, de s’imposer de 
telles restrictions dans l’accès à des écoles de langue anglaise. Il ne saurait s’agir d’une 
violation de leurs droits s’ils acceptent de s’imposer ces restrictions.  Il s’agit d’une 
décision collective majoritaire. 
 

Le processus de délibération a été long avant qu’un consensus puisse être obtenu. 
Avant la mise en œuvre de la Charte, deux lois ont été successivement introduites, puis 
abandonnées : la Loi 63 (1969) et la Loi 22 (1974). La Charte n’est pas issue de la volonté 
d’une élite politique. C’est un consensus populaire résultant d’un processus de 
délibération prolongé et douloureux. De plus, le débat se poursuit, et ceux qui veulent 
critiquer la loi actuelle sont invités à le faire. L’imposition libre de restrictions est le fruit 
d’un processus vraiment démocratique et ne saurait, pour cette raison, être considérée 
comme une violation des droits et libertés fondamentaux. Si les Québécois étaient 
majoritairement opposés à la Charte, celle-ci devrait être abrogée. Mais, tant qu’il existe 
un solide consensus à cet égard, elle demeure parfaitement démocratique et 
respectueuse des droits individuels.  
 

 7

Tout au long de cette analyse, je n’ai jamais fait état d’un autre aspect agaçant de 
cette critique, qui veut que la Charte enfreigne les droits des parents immigrants ou 
francophones. Si la question peut être posée, c’est précisément parce que, contrairement 
à la plupart des pays du monde, le Québec pratique une forme de nationalisme 



 

raisonnable en finançant et en reconnaissant les langues de ses minorités. Sinon, la 
question du droit éventuel de choisir ne se poserait même pas. Il y a donc quelque chose 
de pervers dans l’argument du libre choix. On peut imaginer un pays dans lequel un 
programme nationaliste est appliqué et favorise l’assimilation des minorités dans un 
cadre unilingue. Dans ce cas, il n’y a pas de violation du droit de choisir, parce qu’il n’y a 
pas de choix possible. Le Québec, lui, est critiqué de ne pas permettre aux parents 
immigrants et francophones de choisir entre deux systèmes d’éducation publique, même 
si ces systèmes ont précisément été instaurés dans le cadre d’un nationalisme 
raisonnable. Autrement dit, le nationaliste débridé blâme l’autre d’enfreindre un droit de 
choisir, alors que la question ne peut être posée au Québec que parce que la société 
québécoise pratique une forme de nationalisme modéré. En somme, outre le fait que 
cette critique n’est pas fondée, ainsi que je viens de l’expliquer plus haut, elle est en plus 
injuste. Le nationaliste débridé peut prétendre que, dans son propre pays, les citoyens 
auraient eu le droit de choisir s’il y avait eu des institutions minoritaires financées par 
l’État, mais il s’agit d’un droit purement virtuel qui ne peut être exercé, puisqu’il n’existe 
pas de telles institutions pour les minorités linguistiques dans leur pays.  
 

La politique d’insertion des enfants d’immigrants au sein de la société québécoise 
est contrariée par les subventions fédérales annuelles d’un million de dollars de 
Patrimoine Canada qui ont régulièrement été versées à Alliance Québec, un organisme 
qui a régulièrement contesté devant les tribunaux plusieurs aspects de la Charte. La 
politique québécoise est aussi contrariée par la politique canadienne de 
multiculturalisme. En vertu de cette politique, les immigrants qui s’installent au Québec 
ont le choix de s’intégrer à la communauté anglophone autant qu’à la communauté 
francophone. Or, les enfants d’immigrants sont aussi des immigrants. Les nouveaux 
arrivants peuvent donc se demander pourquoi les choses doivent être différentes pour 
leurs enfants. La politique de multiculturalisme envoie ainsi un message qui contredit 
l’intention du législateur québécois, car on cherche par la Charte de langue française à 
justifier sur tout le territoire québécois une obligation d’apprendre la langue officielle du 
Québec. Le fait que la politique de multiculturalisme laisse plutôt le libre choix une fois 
arrivé sur le territoire québécois montre qu’elle va à l’encontre de la législation 
québécoise.  
 

La politique québécoise est aussi mise à mal par le fait qu’une bonne partie de 
l’immigration au Québec demeure sous l’entière responsabilité de l’État fédéral. Je songe 
aux réfugiés et à la réunification des familles. Enfin, la politique québécoise sur ce point 
a aussi été contrariée par l’ordre constitutionnel de 1982. Les parents anglophones 
avaient le choix en vertu de la clause Québec d’envoyer leurs enfants dans une école de 
langue française ou une école de langue anglaise, parce que l’un d’eux avait été éduqué 
en anglais au Québec. La clause Canada a été imposée au Québec suite à l’adoption 
illégitime de l’ordre constitutionnel de 1982, et elle permet à un enfant dont les parents 
ont été éduqués dans les écoles de langue anglaise du pays ou dont un des enfants a été 
éduqué en anglais, de s’inscrire dans des écoles de langue anglaise au Québec13.  
                                                 

 8

13 Je cite à nouveau Jacques Gosselin : «Lors de son adoption en 1977, la Charte de la langue française 
prévoyait que pouvaient être admis à recevoir l'enseignement en anglais les enfants dont le père ou la mère 
avaient reçu l'enseignement primaire en anglais au Québec. Cette disposition, communément appelée la 



 

 
L’affichage commercial 

Je soulève une dernière question concernant les lois linguistiques du Québec. La 
prédominance du français sur les affiches commerciales y est garantie14. Nous 
permettons l’usage d’autres langues sur ces affiches, mais le français doit être 
prédominant. Au départ, la loi prévoyait que les affiches devaient être uniquement en 
français, mais cette disposition a été jugée contraire à la Constitution par la Cour 
suprême du Canada. La Cour a décidé de traiter le problème comme un cas de violation 
de la liberté d’expression. On pourrait certes être enclin d’affirmer que la liberté 
d’expression des citoyens ne passe pas nécessairement par les affiches commerciales. On 
pourrait, au contraire, affirmer que ce sont des « personnes morales » qui sont en cause, 
de sorte que la liberté individuelle d’expression ne serait pas enfreinte. Mais laissons cela 
de côté et admettons, pour les fins de l’argumentation, que les affiches commerciales 
relèvent de la liberté d’expression. On peut supposer que le propriétaire d’un magasin 
s’exprime par l’affiche de son commerce.  
 

Sommes-nous en train d’enfreindre des droits individuels fondamentaux en 
exigeant que le français prédomine sur les affiches commerciales ? On pourrait répondre 
que la liberté d’expression a trait au contenu et non à la forme. Il n’y a pas violation si la 
seule contrainte concerne la langue et non le contenu même du propos. Mais laissons 
cela aussi de côté et supposons que la liberté d’expression s’applique également à la 
langue. Pour quelqu’un qui ne parle qu’une seule langue, supposons que le fait d’être 
contraint à faire une affiche dans une autre langue revient à limiter sa capacité 
d’expression.  Quoi qu’il en soit, la Cour suprême a statué qu’il n’était pas contraire à la 
Constitution d’imposer la règle de la prédominance du français sur les affiches 
commerciales. En fait, on pourrait même faire valoir que la prédominance du français, 
limitée par le droit d’utiliser d’autres langues sur les affiches commerciales, crée un 
équilibre valable entre deux systèmes de droits : les droits collectifs du peuple québécois 
et les droits individuels des citoyens du Québec.  

                                                                                                                                                              

"clause Québec", était complétée par diverses autres exceptions à portée plus transitoire. Cette clause 
régissant les critères d'accès à l'école anglaise au Québec était, lors de son adoption en 1977, parfaitement 
constitutionnelle puisque le Québec disposait d'une compétence exclusive en matière d'éducation. Il était 
en conséquence autorisé à régir accessoirement la langue d'enseignement en fixant certains critères 
d'accès à l'école anglaise au Québec. Toutefois, en 1982, lors de l'adoption par le Parlement britannique, 
sans le consentement du Québec, de la Loi constitutionnelle de 1982, cette situation a été bouleversée par 
la Charte canadienne des droits et libertés qui, à son article 23, est venue établir de nouveaux paramètres 
régissant le droit à l'instruction en anglais au Québec. Ainsi, suivant l'article 23 de la Charte canadienne 
des droits et libertés, les citoyens canadiens ayant reçu leur instruction primaire en anglais au Canada 
acquéraient le droit de faire instruire leurs enfants, aux niveaux primaire et secondaire, dans cette langue 
au Québec. Il s'agit là de ce qu'il est convenu d'appeler la "clause Canada". Cette clause venait en 
contradiction avec la "clause Québec" de la Charte de la langue française et élargissait l'assise de l'accès à 
l'école anglaise au Québec. Cette "clause Canada" était de plus complétée par une autre disposition 
accordant aux citoyens canadiens dont un enfant a reçu ou reçoit son instruction au niveau primaire ou 
secondaire en anglais au Canada, le droit de faire instruire tous leurs enfants, aux niveaux primaire et 
secondaire, en anglais au Québec.» 

 9

14 Pour un examen détaillée des politiques linguistiques dans le monde entier qui s’appliquent à l’affichage, 
voir Jacques Leclerc, La guerre des langues dans l’affichage, Montréal, VLB éditeur, 1989. 



 

 
Il faut ajouter que cette politique générale ne s’applique pas aux institutions 

culturelles : une librairie de langue anglaise peut avoir une affiche en anglais seulement. 
Un restaurant chinois peut afficher en chinois seulement parce qu’il en va de l’intégrité 
culturelle du quartier dans lequel il se trouve. Cet arrangement complexe, établi grâce à 
la loi 86 adoptée en 1993, traduit la volonté de créer un équilibre en fonction d’un 
pluralisme axiologique : il s’agit à la fois de défendre les droits d’un peuple dans son 
ensemble et de protéger les droits des minorités et des citoyens.  
 

Plusieurs experts estiment donc que les tensions linguistiques se sont apaisées 
quelque peu grâce à la Charte et que nous avons trouvé un certain équilibre qui 
autrement aurait été impossible à trouver. Il y a actuellement beaucoup moins de 
tensions au Québec qu’en Belgique, par exemple15. Et malgré tout, cet aspect de la loi 
québécoise est contrarié par la politique de bilinguisme officiel qui est pratiqué par l’État 
canadien sur les affiches fédérales que l’on trouve sur le territoire du Québec. En outre, 
de nombreux intellectuels canadiens s’opposent encore à la règle de la prédominance du 
français dans l’affichage commercial. 
 
Une dualité de conceptions 
 

J’ai défendu trois aspects de la Charte de la langue française qui sont encore mal 
compris. Je les ai défendus et j’ai montré à chaque fois quels obstacles avaient été posés 
par les lois et politiques fédérales. Il existe peut-être en ce moment un modus vivendi en 
vertu duquel, comme le souligne Michael MacMillan, les politiques canadiennes et 

                                                 

 10

15 Cela ne signifie pas que tout aille bien. D’autres aspects fondamentaux de la loi doivent être examinés. 
En fait, les trois caractéristiques que je viens de décrire brièvement n’épuisent pas le contenu de la Charte 
de la langue française du Québec. Je n’ai pas parlé, par exemple, des dispositions concernant la langue de 
travail. Les entreprises de plus de cinquante employés doivent prendre des mesures pour garantir que le 
français est la principale langue de travail. Les entreprises qui obtempèrent reçoivent un certificat, tandis 
que les autres doivent payer une amende. Malgré ces mesures coercitives, nous n’avons pas obtenu 
beaucoup de succès. L’anglais progresse dans beaucoup d’entreprises. C’est un aspect important de la loi, 
car c’est un élément crucial de l’intégration linguistique dans la sphère publique.  L’intégration des 
immigrants est un autre problème considérable. Il ne suffit pas d’imposer à leurs enfants d’aller dans une 
école francophone au primaire et au secondaire, car leurs parents représentent eux-mêmes un nombre 
important de citoyens. Les immigrants adultes ne cessent d’arriver, atteignant le chiffre astronomique de 
près de quarante mille personnes par an. C’est énorme par rapport à une population de 7,5 millions 
d’habitants. Le taux de natalité est très bas au Québec, et il est absolument indispensable d’avoir 
suffisamment de citoyens au travail pour couvrir les dépenses d’un nombre croissant de retraités. Il nous 
faut donc accueillir beaucoup d’immigrants. Or, bien que le Québec contrôle une partie de son 
immigration (la question des réfugiés et de la réunion des familles reste sous la responsabilité du 
gouvernement fédéral) et malgré le fait que les immigrants francophones aient un certain avantage, 
beaucoup d’immigrants entrent encore au Québec sans aucune connaissance du français. Nous avons des 
centres d’intégration linguistique où ils sont dans l’obligation de s’inscrire pour apprendre la langue, mais 
l’attraction de l’anglais est encore si profonde que beaucoup de quartiers de Montréal donnent 
l’impression que c’est l’anglais et non le français qui est la langue publique commune. La solution à ce 
problème n’est pas évidente. Quoi qu’il en soit, le résultat net est que le français perd encore de son attrait 
et que l’anglais ne cesse de gagner du terrain. Dans ces circonstances, il est facile de comprendre pourquoi 
l’idée qu’il ne devrait pas y avoir de lois linguistiques au Québec semble totalement inacceptable pour la 
plupart des Québécois. 



 

québécoises peuvent parvenir « à coexister tout à fait confortablement pour ce qui 
concerne le proche avenir »16. Mais je ne suis pas d’accord avec MacMillan lorsqu’il tente 
d’atténuer les contradictions structurelles des politiques canadiennes et québécoises. Les 
problèmes viennent en grande partie du fait que le Canada applique un modèle 
individualiste, alors que le Québec cherche à appliquer un modèle territorial et 
communautaire. Plus spécifiquement, le Gouvernement fédéral privilégie le principe de 
personnalité en matière de droits linguistiques et reconnaît des droits individuels dans 
ce domaine. Le modèle québécois admet un modèle territorial et communautaire, et 
reconnaît des droits collectifs17. Au Canada, la langue est un droit individuel et le 
contrôle des politiques linguistiques, y compris sur le territoire du Québec, doit être 
soumis à la constitution canadienne, qui est fondamentalement d’inspiration 
individualiste. Autrement dit, le Canada est réfractaire à l’adoption d’un modèle 
territorial et communautaire. Ce n’est donc pas un hasard si la politique des langues 
officielles ne prend en compte que le bilinguisme dans les institutions fédérales et la 
protection des minorités anglo-québécoise et franco-canadienne. Les droits de la 
minorité franco-québécoise au Canada et, plus généralement, les droits du peuple 
québécois ne sont pas reconnus. Ainsi, en regard de la conception prédominante au 
Canada, les politiques linguistiques québécoises sont contraires à l’esprit qui anime la 
Charte des droits et libertés canadienne et la politique de bilinguisme canadien. En 
outre, même si l’Accord du Lac Meech avait été adopté, l’obligation que l’on aurait 
reconnue au Québec de promouvoir et protéger la langue française sur le territoire du 
Québec aurait été subordonnée au principe du bilinguisme, compris comme une 
« caractéristique fondamentale du Canada »18.  
 

La situation demeure donc potentiellement explosive parce que le Québec est, face 
au Gouvernement fédéral, dans la même situation que les Franco-Ontariens face au 
Gouvernement ontarien dans leur lutte pour la préservation de l’intégrité de l’hôpital 
Montfort. Le Gouvernement ontarien croyait bien faire en démantelant l’hôpital 
Montfort, parce que, en parfaite conformité avec les prescriptions de la loi 8, les services 
en français allaient être assurés à l’hôpital d’Ottawa. Mais c’était ne pas comprendre le 
caractère collectif de la réclamation des Franco-Ontariens. Ceux-ci ne voulaient pas 
seulement que leurs droits individuels soient protégés. Ils voulaient aussi que leurs 
droits collectifs soient pris en compte. Ils voulaient en l’occurrence avoir le droit de 
préserver une institution qu’ils possèdent et qu’ils gèrent eux-mêmes en tant que 
communauté. Le fait de posséder ses propres institutions et de pouvoir les contrôler 
garantit une objectivation durable de la conscience identitaire franco-ontarienne en tant 
que communauté. Elle cristallise le vouloir-vivre collectif de la communauté. Sans de 
telles institutions, les membres de la communauté n’ont pas la preuve que les autres 
membres de la communauté partagent leur volonté de survivre en tant que groupe. La 
présence d’institutions communes possédées par le groupe constitue une sorte de 
« plébiscite quotidien », pour utiliser l’expression célèbre d’Ernest Renan. Voilà 

                                                 

16 Voir MacMillan, op. cit., p. 100. 
17 Voir MacMillan, op. cit.,  p. 83. 

 11

18 Voir Réal Forest (dir), L’adhésion du Québec à l’Accord du Lac Meech. Points de vue juridiques et 
politiques, Montréal, Les éditions Thémis, 1988. Voir aussi Le Québec et le Lac Meech, Un dossier du 
Devoir, Montréal, Guérin, 1987. 



 

pourquoi les droits collectifs doivent être promus et protégés. Il ne s’agit pas que d’un 
débat théorique. Ces différentes façons de concevoir les rapports entre le Gouvernement 
ontarien et les Franco-ontariens se sont traduites par une confrontation qui avait pour 
les Franco-ontariens une dimension existentielle.  
 

Un problème semblable se pose entre le Québec et le Canada. L’État canadien est 
lui aussi aveugle aux réclamations québécoises en tant que réclamations collectives. La 
constitution canadienne ne reconnaît pas l’existence d’une communauté nationale 
québécoise qui aspire à s’autodéterminer en tant que nation. L’État canadien croit qu’il 
suffit d’assurer la protection des droits individuels des personnes appartenant aux 
minorités linguistiques. La politique des langues officielles inclut l’ensemble des 
francophones, y compris ceux qui vivent ailleurs qu’au Québec, et l’ensemble des 
anglophones, y compris ceux qui vivent au Québec, mais elle ignore l’existence d’un 
peuple québécois. Elle protège les minorités linguistiques sur chacun des territoires, 
mais elle ne reconnaît pas la majorité francophone sur le territoire du Québec, en tant 
que majorité nationale, et ce, bien que cette majorité soit aussi une minorité au Canada. 
Ensuite, la politique de multiculturalisme est arrimée à la politique des langues 
officielles et ne reconnaît pas, elle non plus, l’existence de la nation québécoise19. Mais 
                                                 

 12

19 Will Kymlicka a maintes fois affirmé que les nationalistes québécois avaient tort de prétendre que la 
politique de multiculturalisme a pour effet de réduire la nation québécoise à une composante de la 
mosaïque culturelle. Voir notamment «Le libéralisme et la politisation de la culture», dans Michel 
Seymour (dir), Une nation peut-elle se donner la constitution de son choix?, Montréal, Bellarmin, 1995, 
93-119; voir 95-96, et La citoyenneté multiculturelle, Montréal, Boréal, 2001. Il a certes raison de dire que 
la politique de multiculturalisme ne rabaisse pas le Québec à l’une des composantes de la mosaïque. Mais 
ce qui reste vrai dans la critique des nationalistes québécois, c’est le fait que la politique de 
multiculturalisme nie l’existence du peuple québécois. Elle est arrimée à la loi sur les langues officielles et 
non au biculturalisme. Kymlicka soutient pour sa part que la nation québécoise est implicitement 
reconnue dans la politique de multiculturalisme. C’est d’ailleurs justement parce qu’elle est implicitement 
reconnue qu’il est faux selon lui de prétendre qu’elle est réductible à une composante de la mosaïque 
multiculturelle. Cet argument de Kymlicka est étonnant, surtout quand on le compare avec ce qu’il dit par 
ailleurs concernant l’attitude des Canadiens à l’égard du Québec. Kymlicka reconnaît dans la plupart de 
ses écrits que le Canada endosse une version territoriale du fédéralisme et non une version multinationale. 
Mais lorsqu’il est question de la politique du multiculturalisme, il semble étonnamment changer son fusil 
d’épaule. Il prétend que ce n’est pas au fond une politique de «multiculturalisme», malgré le libellé 
explicite de la loi, mais bien une politique de «multiethnicité». Il soutient aussi que l’immigrant ne doit 
pas s’intégrer au sein de l’une des deux communautés de langues officielles, malgré le libellé explicite de la 
loi, mais bien au fond, au sein de l’une des deux «cultures». Autrement dit, la politique fédérale accueille 
des ethnies différentes au sein de l’une des deux cultures nationales. Le législateur aurait donc endossé la 
recommandation du biculturalisme de Laurendeau Dunton! À cela, on peut rétorquer que les immigrants 
qui s’installent au Québec ont en vertu de la politique de multiculturalisme le choix de s’intégrer à la 
communauté anglophone autant qu’à la communauté francophone. Cela tend à prouver qu’il n’y a pas 
d’obligation de s’intégrer à l’une des deux communautés politiques nationales, car sinon il y aurait une 
obligation à s’intégrer à la communauté d’accueil occupant tout le territoire du Québec, et une obligation 
d’apprendre le français qui est la langue officielle sur ce territoire. Mais Kymlicka a une conception 
culturelle de la nation québécoise incluant seulement les francophones de souche, d’où son emploi de 
l’expression française «Québécois» dans le texte anglais. Les Anglo-Québécois feraient partie de la nation 
culturelle anglophone ou de la nation canadienne, et non de la nation québécoise. Le choix de l’intégration 
des immigrants au sein de l’une des deux communautés de langues officielles coïnciderait ainsi avec le 
choix de s’intégrer à l’une des deux communautés nationales. Mais à cela, il faut répondre que même si la 
majorité des citoyens Québécois endossait une conception culturelle de la nation (ce qui est loin d’être 
évident), ils pourraient justifier sur tout le territoire québécois une obligation d’apprendre la langue 



 

on aurait tort de voir dans ces différences seulement un désaccord exprimé en toute 
candeur sur la façon d’aménager le paysage linguistique du pays. Les politiques fédérales 
sont le résultat d’une entreprise d’occultation de la nation québécoise.    
 

Certes, on ne peut plus dire que l’État canadien rejette les législations 
linguistiques québécoises. La Cour suprême reconnaît maintenant la légitimité qu’a le 
peuple de se doter de telles législations. La Cour a depuis quelques années très 
certainement renforcé la légitimité des lois linguistiques québécoises, mais elle ne l’a pas 
fait au nom de la reconnaissance des droits collectifs linguistiques du peuple québécois. 
L’État canadien ne reconnaît toujours pas l’existence du peuple québécois. Il ne peut a 
fortiori reconnaître l’existence de droits collectifs linguistiques. Les seuls pouvoirs 
reconnus au Québec sont ceux d’une province juridiquement égale aux autres, et les 
asymétries qui existent prennent la forme de privilèges consentis à une province 
considérée juridiquement égale aux autres.  
 

L’État canadien n’est donc pas disposé à reconnaître un statut juridique 
particulier à la province de Québec, sur la base duquel l’État québécois pourrait 
s’appuyer pour justifier l’introduction de lois linguistiques. Il existe certes une asymétrie 
de facto sur le plan juridique car le Québec dispose d’un code civil, mais il n’existe pas de 
principe interprétatif général, reconnaissant le statut particulier de la province, qui 
permettrait de légitimer d’une manière générale un principe de fédéralisme asymétrique 
consacrant un ensemble d’asymétries de facto, y compris celles qui existent sur le plan 
juridique. L’État canadien ne croit pas ainsi opportun de constitutionnaliser un régime 
de fédéralisme asymétrique, y compris en matières linguistiques. En l’occurrence, l’État 
canadien ne reconnaît pas au Québec une pleine maîtrise d’œuvre en matière de langue, 
de culture, de télécommunication et d’immigration20.  
 

Même si la Cour suprême reconnaît la légalité et la légitimité des lois linguistiques 
québécoises, reconnaît-elle l’existence des droits collectifs linguistiques du peuple 
québécois ? Poser la question, c’est y répondre. Mais s’agit-il ici d’un différend purement 
théorique ? Je ne le crois pas. Si l’État québécois souhaitait appliquer des politiques 
nouvelles pour restreindre l’entrée de nouveaux immigrants sur son territoire, ou si on 
appliquait des mesures nouvelles dans les entreprises québécoises comptant moins de 
                                                                                                                                                              

officielle du Québec. Le fait que la politique de multiculturalisme n’endosse pas cette idée et laisse plutôt le 
libre-choix de s’intégrer à l’une des deux langues officielles montre qu’elle occulte l’existence d’une nation 
québécoise. 

 13

20 Je cite encore Jacques Gosselin : «l'approche fédérale cherche à établir une fausse symétrie entre les 
francophones majoritaires au Québec, mais minoritaires dans les neuf autres provinces du Canada et les 
anglophones minoritaires au Québec, mais majoritaires dans le reste du Canada, dans le contexte nord-
américain où l'anglais est la langue dominante. Cette symétrie est fausse parce que les groupes en présence 
ne sont pas numériquement les mêmes et que les forces d'attraction de l'anglais et du français ne sont pas 
les mêmes dans les contextes canadien et nord-américain. Si bien que les francophones au Québec, même 
s'ils y sont majoritaires, constituent une minorité aux plans canadien et continental, ce que néglige 
toujours de prendre en compte la politique fédérale parce qu'elle ne tient curieusement compte que des 
minorités au plan provincial, à savoir les francophones dans les provinces hors Québec et les anglophones 
au Québec, comme si leurs situations étaient identiques. Cette symétrie est également fausse parce que la 
plupart des provinces canadiennes n'ont même pas à respecter les exigences de bilinguisme législatif et 
judiciaire français anglais auxquelles le Québec est astreint.» 



 

cinquante employés, ou à l’égard des écoles privées, il ne faudrait pas se surprendre de 
voir les lois québécoises contestées jusqu’en Cour suprême. On prendrait alors la pleine 
mesure des conséquences d’une absence de reconnaissance de la pleine maîtrise d’œuvre 
du Québec en matière de politiques linguistiques. Il ne s’agit pas de prétendre que les 
lois linguistiques québécoises doivent l’emporter sur les droits individuels inscrits dans 
nos Chartes de droits et libertés. Les deux régimes de droit peuvent coexister côte à côte. 
Le problème est plutôt que l’État canadien ne reconnaît pas l’existence du peuple 
québécois et de son droit à l’auto-détermination à l’intérieur du Canada. Il ne reconnaît 
pas l’une des deux composantes de ce double régime de droits. Ce biais ne peut 
qu’entraîner à moyen et long terme une tendance à accorder la prépondérance des droits 
et libertés individuels dans l’examen des législations linguistiques québécoises futures. 
Autrement dit, le désaccord sur les principes est une source potentielle de conflits.  
 

Certains se demanderont pourquoi j’insiste à ce point sur des questions de 
principe. Pourvu que la Cour reconnaisse la légalité et la légitimité des législations 
linguistiques québécoises actuelles, il importe peu de constater qu’elle refuserait peut-
être de se prononcer en faveur de l’existence du peuple québécois et de ses droits 
collectifs linguistiques. Mais le refus canadien de la nation québécoise n’est pas 
purement abstrait et théorique. Il s’est exprimé de façon dramatique par le rejet de 
l’Accord du Lac Meech et de la notion de société distincte, en vertu de laquelle, le Québec 
se serait vu reconnaître l’obligation de promouvoir et protéger la langue française. Dans 
les mois qui ont suivi le naufrage de Meech, les sondages ont révélé qu’une majorité de 
plus de 60 % des Québécois appuyaient la souveraineté du Québec. On ne peut donc pas 
dire qu’il s’agit seulement d’un problème abstrait et théorique. Il s’agit peut-être d’une 
non-reconnaissance symbolique, mais de cette symbolique peut découler ensuite un 
ensemble de politiques qui ont des incidences concrètes sur la vie des gens21. 
 
Conclusion 
 

Je ne peux prétendre avoir réussi à supprimer tous les préjugés à l’égard de la 
Charte de la langue française. Beaucoup de gens continueront de réagir de manière 
hostile aux lois linguistiques du Québec. Après tout, nous vivons sur un continent 
dominé dans sa partie nord par l’anglais, et plusieurs ne se rendent pas compte qu’ils 
devraient se montrer plus modestes face aux différences linguistiques. En fin de compte, 
ces critiques s’expliquent peut-être non pas à cause de caractéristiques soi-disant 
« controversées » de la Charte, mais bien par la simple incapacité de la majorité 
anglophone sur le continent nord-américain à penser et pratiquer le pluralisme culturel, 
et par l’incapacité à reconnaître la valeur de la diversité culturelle. La plupart des pays 
ont adopté en 2005 une Convention sur la diversité des expressions culturelles. Or, la 
diversité des cultures est en grande partie une diversité de langues. Si la Convention veut 

                                                 

 14

21 Je ne songe pas ici seulement aux irritants particuliers mentionnés tout au long de cet article. Je songe 
d’abord et avant tout à l’envahissement des compétences québécoises, à l’usage abusif d’un soi-disant 
pouvoir de dépenser, et au déséquilibre fiscal. Ces politiques nationalistes ébranlent l’autonomie politique 
et fiscale des provinces. Le Québec, en tant que nation, ne peut accepter ces instabilités politiques et 
fiscales aussi facilement que les provinces canadiennes. Il en va de son droit à l’autodétermination en tant 
que peuple. 



 

dire quelque chose, il faudrait alors admettre aussi l’importance de préserver la diversité 
linguistique22. En ce sens, la Convention sur la diversité culturelle confère à la Charte de 
la langue française une légitimité accrue.  L’incapacité de comprendre cela s’explique en 
partie par l’individualisme qui caractérise la pensée politique en Amérique du Nord. Les 
lois linguistiques du Québec sont en elles-mêmes l’expression de notre différence 
culturelle par rapport à la mentalité libérale individualiste anglo-américaine. 
L’incapacité à comprendre cette loi découle aussi peut-être en partie d’une forme de 
domination ethnocentrique. Comment l’ethnocentriste réagit-il à la différence 
culturelle ? Il se montre intolérant et xénophobe. Il trouve la paille dans l’œil de l’autre 
sans apercevoir la poutre dans le sien.  Voilà peut-être précisément ce qui explique, en 
fin de compte, les âpres critiques dont la Charte a fait l’objet : la xénophobie. 
 

J’ai tout au long de mon texte tenté d’identifier des problèmes particuliers qui 
s’expliquent par la politique des langues officielles et par la politique de 
multiculturalisme. Mais il ne s’agissait que d’irritants, parce que le véritable problème se 
situe au niveau de la reconnaissance du Québec en tant que peuple. La constitution 
canadienne de 1867, l’ordre constitutionnel illégitime de 1982, la politique des langues 
officielles et la politique de multiculturalisme pèchent d’abord et avant tout par ce 
qu’elles omettent de dire et de reconnaître. Le problème majeur réside dans la négation 
de la nation québécoise qu’elles véhiculent ensemble23. Je dirais donc en conclusion que 
les problèmes vécus par le Québec dans l’État fédéral canadien en matière de politique 
linguistique s’expliquent par la non-reconnaissance du peuple québécois et de ses droits 
collectifs. La solution serait par conséquent de reconnaître l’existence d’un peuple 
québécois, de reconnaître un statut juridique particulier à la province de Québec, 
d’admettre un régime de fédéralisme asymétrique, et de donner au Québec une pleine 
maîtrise d’œuvre en matière de langue, de télécommunications et d’immigration. Il 
faudrait aussi sur la base de ces principes généraux amender la constitution canadienne, 
la politique des langues officielles et la politique de multiculturalisme. 
 

Après plus de quarante ans de revendications, nous sommes plus éloignés que 
jamais d’une solution de ce genre. L’État canadien refuse toujours de reconnaître 
l’existence du peuple québécois et d’en admettre les conséquences institutionnelles. Il 
refuse notamment de reconnaître les droits collectifs du peuple du Québec en matières 
linguistiques. On peut donc comprendre qu’un très large segment de la population 
québécoise envisage sérieusement une solution alternative. Le peuple québécois 
envisage sérieusement d’accéder à la souveraineté politique, tout en proposant le 
maintien d’une union économique et des liens politiques avec le Canada. Les 
francophones du Canada hors Québec qui demandent que leurs droits collectifs soient 
reconnus devraient comprendre la frustration du peuple québécois. Leur opposition 
farouche à la sécession du Québec et leur exigence de « réintégrer la francophonie 
canadienne » manifestent une insensibilité totale à la cause du Québec. En blâmant les 
souverainistes québécois, ils se trompent de cible.  
 

                                                 

22 Voir Jean-François Lisée, «Et maintenant: la diversité linguistique», L’actualité, 27 avril 2006.  

 15

23 Voir Eugénie Brouillet, La négation de la nation, Ste-Foy, Septentrion, 2005. 



 

 16

Que le Québec devienne souverain ou non, il aura l’obligation morale de protéger 
les droits acquis des Anglo-Québécois. De la même manière, les gouvernements 
provinciaux et l’État fédéral ont la responsabilité de protéger les droits des francophones 
du Canada, que le Québec devienne souverain ou non. L’État canadien fait un chantage 
éhonté auprès des francophones du Canada en laissant entendre qu’advenant la 
souveraineté du Québec, leurs droits ne seraient plus acquis, et il cherche à diviser les 
francophones du pays par de telles campagnes de peur. Force est de constater qu’il a 
jusqu’à présent réussi parfaitement à créer de la division au sein de la francophonie 
canadienne en convainquant les francophones du Canada de s’opposer à la souveraineté 
du Québec. Ce faisant, les francophones canadiens contribuent eux-mêmes à creuser le 
fossé qui les sépare du Québec. 



 

Bibliographie 
 
Benedict Anderson, Imagined Communities, New York, Verso, 1983. 
 
Bertrand Badie, L’État importé. Essai sur l’occidentalisation de l’ordre politique, Paris, 
Fayard, 1992. 
 
Eugénie Brouillet, La négation de la nation, Ste-Foy, Septentrion, 2005. 
 
Coll. Le Québec et le Lac Meech, Un dossier du Devoir, Montréal, Guérin, 1987. 
 
Dansereau, « La politique linguistique du Québec. Vérités et mensonges », Globe, vol. 2, 
no 2, 1999, 65-82. 
 
Réal Forest (dir), L’adhésion du Québec à l’Accord du Lac Meech. Points de vue 
juridiques et politiques, Montréal, Les éditions Thémis, 1988. 
 
Jacques Gosselin, « La politique linguistique québécoise : perspectives historiques et 
juridiques », www.presse-francophone.org/langue/rapport_quebecgosselin.htm. 
 
Will Kymlicka, « Le libéralisme et la politisation de la culture », dans Michel Seymour 
(dir), Une nation peut-elle se donner la constitution de son choix ?, Montréal, Bellarmin, 
1995, 93-119. 
 
Will Kymlicka, La citoyenneté multiculturelle, Montréal, Boréal, 2001. 
 
Jean-William Lapierre, Le pouvoir politique et les langues, Paris, PUF, 1988. 
 
Jean Laponce, Languages and their Territories, University of Toronto Press, Toronto, 
1987.  
 
Jacques Leclerc, La guerre des langues dans l’affichage, Montréal, VLB éditeur, 1989. 
 
Jean-François Lisée, « Et maintenant : la diversité linguistique », L’actualité, 27 avril 
2006. 
Ian Lockerbie, Ines Molinaro, Karim Larose et Leigh Oakes, French as the Common 
Language in Québec. History, Debates and Positions, Montréal, Éditions Nota bene, 
2005. 
 
Michael MacMillan, « La loi sur les langues officielles et la Charte de la langue 
française : vers un consensus ? », Globe, Vol. 2, no 2, 1999, 83-100. 
 
Angéline Martel, « La politique linguistique canadienne et québécoise. Entre stratégies 
de pouvoir et identités », Globe, vol. 2, no 2, 1999, 37-64. 

 17

 



 

Denise Réaume, «Beyond Personality: The Territorial and Personal Principles of 
Language Policy Reconsidered», dans Alan Patten, Will Kymlicka (dir), Language 
Rights and Political Theory, Oxford, Oxford University Press, 2003;  
 
Denise Réaume, «Official-Language Rights : Intrinsic Value and the Protection of 
Difference», dans W. Kymlicka et W. Norman (dir.), Citizenship in Diverse Societies, 
Oxford, Oxford University Press, 2000, 245-272;  
 
Denise Réaume, «The Group Right to Linguistic Security: Whose Right, What Duties?», 
dans Judith Baker (dir.), Group Rights, Toronto, University of Toronto Press, 1994, 118-
141; 
 
Denise Réaume,  «Individuals, Groups, and Rights to Public Goods», University of 
Toronto Law Journal, 38, 1988, 1-27. 
 
 

 18

 


