Le nationalisme cosmopolite*
par
Michel Seymour
Département de philosophie, Université de Montréal
michel.seymour@umontreal.ca

Introduction

Je voudrais esquisser une conception du droit international qui s’inspire autant du
nationalisme que du cosmopolitisme. Cette approche retient du cosmopolitisme de
David Held l'idée que les valeurs libérales doivent étre comprises comme des valeurs
universelles. Elle retient également l'idée que la mise en place d’une justice
internationale ne doit pas se faire dans le cadre d’'un gouvernement mondial, mais bien
dans le cadre d’organisations supranationales ayant toutefois un pouvoir d’intervention a
I'intérieur des états. L'approche va donc de pair avec l'imposition de certaines
contraintes a la souveraineté des états. On admet un partage de la souveraineté entre
différentes sphéres de pouvoir : les pouvoirs locaux, les pouvoirs nationaux, les pouvoirs
étatiques, les pouvoirs régionaux et les pouvoirs internationaux.

Dans la perspective qui est la mienne, cependant, la souveraineté des états est limitée
aussi par un pouvoir interventionniste d’organisations supranationales au profit des
peuples. |l faut s’insurger non seulement contre les états souverains qui maltraitent les
personnes, mais aussi contre les états souverains qui maltraitent les peuples. La plupart
des penseurs libéraux qui réfléchissent au droit international insistent sur I'importance
des Droits de I'Homme et sur limportance d’un pouvoir interventionniste des
organisations supranationales a l'intention des individus, mais il faut aussi autoriser un
pouvoir d’intervention aupres des peuples. Autrement, nos politiques seront
complaisantes a I'endroit du nationalisme des états souverains. En ce sens, la réticence
entretenue par certains juristes ou philosophes libéraux a I'’égard de I'introduction d’un
régime de droits collectifs dont les bénéficiaires seraient des peuples participe
volontairement ou involontairement d’'une complicité avec le cadre traditionnel de I'état-
nation homogéne, car cette réticence contribue a ménager le plus possible la
souveraineté des états. Méme lorsque les frontieres de I'état coincident avec les
frontieres du peuple et que I'état en question est mononational, il ne faut pas confondre
le droit du peuple avec le droit de I'état qui est censé le représenter. En définitive, ce
sont les peuples qui doivent étre les véritables détenteurs d’'un droit et non les états qui
les représentent. La Iégitimité d’'un état a parler au nom d’un peuple est une légitimité
dérivée qui est entierement tributaire de la 1égitimité du peuple lui-méme.

L’'approche cosmopolite et nationaliste que je préconise repose sur un pluralisme
axiologique, puisque I'on admet deux régimes de droits, individuels et collectifs, a
I'intention des personnes et des peuples. L'approche cherche a réaliser un équilibre
entre ces deux ordres de droits. Ceux-ci doivent se contraindre mutuellement. Il s’agit
par conséquent d’une approche qui rejette autant lindividualisme moral que le
collectivisme moral. On rejette la partialité nationale, mais aussi la primauté absolue de
l'individu sur le groupe. Nous avons appris des grands penseurs libéraux de notre


mailto:michel.seymour@umontreal.ca

époque que méme ¢s’il existe un pluralisme raisonnable de conceptions du bien
commun, nous pouvons faire consensus autour de principes de justice individuelle. Mais
ceux qui sont sensibles aux réclamations des peuples peuvent en retour contribuer a
faire avancer une conception de la justice entre les peuples. Notre sensibilité aux enjeux
identitaires doit nous permettre de comprendre que la justice s’applique autant aux
peuples qu’aux personnes. Elle a en outre une application autant a I’échelle locale qu’a
I’échelle internationale. Cela veut dire qu’a I’échelle internationale, les sujets de droits
doivent autant étre les personnes que les peuples, alors que dans la sphére
domestique, les bénéficiaires doivent autant étre les peuples que les personnes.

Un exemple concret permet d’illustrer cet équilibre entre les droits individuels et
collectifs dans la sphere internationale. Je songe au débat qui oppose les partisans du
libéralisme économique et ceux qui défendent le principe de la diversité culturelle. Les
premiers veulent étendre sans contraintes les regles du libre-échange a 'ensemble des
spheres de la sociétés, alors que les seconds estiment que les regles du libre-échange
ne doivent pas s’appliquer a la culture et que la culture doit par conséquent étre exclue
des accords conclus dans le cadre de 'OMC. Selon plusieurs, il faut admettre une
certaine forme de libre-échange, mais pas au point de sacrifier la diversité culturelle. Le
droit des peuples fournit dans ce cas une contrainte raisonnable imposée aux libertés
individuelles et qui passe par le principe de la valeur de la diversité culturelle.
Inversement, les libertés individuelles viennent contraindre les droits collectifs des
peuples. Les peuples non-démocratiques et qui n'ont pas mis en place un systéme de
droits et libertés ne seront pas jugés respectables et leurs politiques ne doivent pas étre
acceptées par la communauté internationale.

Je me propose de réfléchir a I'hypothése selon laquelle une politique de la
reconnaissance prenant la forme de I'enchassement d’un ensemble de droits des
personnes et des peuples dans un traité international serait un moyen privilégié nous
permettant de dépasser le modéle traditionnel des relations internationales caractérisé
par le privilege accordé a I'état-nation ethniquement ou culturellement homogéne.
Comme on le verra, la version proposée du nationalisme cosmopolite sera inspirée par
le libéralisme politique et non par le libéralisme individualiste. Je crois que le libéralisme
politique de Rawls constitue en ce sens une avenue prometteuse. Ce dernier souscrit a
une version politique du libéralisme qui lui permet d’éviter de s’engager a I'égard de
l'individualisme. Son libéralisme a ainsi pu permettre la formulation d’un droit des
peuples non subordonné a I'ensemble des droits individuels. Si elle était correctement
développée, cette version du libéralisme pourrait permettre de réconcilier le libéralisme
et la politique de la reconnaissance et, par voie de conséquence, les droits et libertés de
la personne avec le droit des peuples. Autrement dit, elle pourrait réconcilier nos idéaux
cosmopolites et nationalistes.

Je vais tout d’abord souligner les filiations de I'approche proposée avec le libéralisme
politique et montrer en quoi ce cadre théorique rend possible la formulation cohérente
du nationalisme cosmopolite. Je vais ensuite prendre mes distances a I'égard de
I'orientation particuliere choisie par Rawls dans son Law of Peoples. Méme si I'ouvrage
de Rawls nous lance sur la bonne piste, il n’est pas nécessaire de souscrire a son idée



d’une tolérance libérale a I'égard des sociétés décentes hiérarchiques. La discussion se
poursuivra par un examen du rapport entre les notions de tolérance et d’autonomie, et
nous serons alors @ méme de comprendre pourquoi le libéralisme politique prescrit la
mise en place de deux régimes de droits : 'un pour les personnes et I'autre pour les
peuples. J’examinerai ensuite brievement comment s’articule le nationalisme
cosmopolite sur le plan de la justice distributive. Je conclurai cet exposé en fournissant
une justification philosophique pour les droits collectifs des peuples qui s’accorde avec
les exigences du libéralisme politique. L'argument exploitera exclusivement les
ressources de la raison publique.

Les vertus du libéralisme politique

Le nationalisme cosmopolite peut étre caractérisé comme suit. On défend tout d’abord
une conception cosmopolite de la personne, inspirée de la conception politique qui a été
proposée par John Rawls et appliquée a I’échelle de la structure de base globale de la
société internationale. La personne cosmopolite est la personne politique inscrite dans
la structure de base globale, et elle prépare le terrain pour la formulation de principes de
justice ayant une portée universelle. Cette conception cosmopolite est acceptable
pourvu que les personnes ainsi décrites soient en méme temps congcues comme étant
situées dans des cultures sociétales nationales. Ainsi comprise, la perspective
cosmopolite sera empreinte de réalisme et ne cherchera pas a nier la réalité de
I'ancrage au sein d’une société nationale. Inversement, le nationalisme sera acceptable
pourvu qu’on ne l'identifie pas a une politique de partialité nationale. Le nationalisme
acceptable est celui qui prend d’emblée les allures d’une affirmation des droits collectifs
des peuples. Il doit faire intervenir une conception politique des peuples et aller de pair
avec l'affirmation de I'égalité de tous les peuples.

Ces composantes du nationalisme cosmopolite s’appuient sur des éléments
appartenant au libéralisme politique de Rawls: les conceptions politiques de la
personne et du peuple, les deux principes de justice individuelle ainsi que le droit des
peuples.

Pour plusieurs, le libéralisme est étroitement lié a l'individualisme moral. L'individualisme
moral est une doctrine compréhensive qui affirme (a) que les individus sont en soi
rationnellement autonomes par rapport a toute finalité, toute valeur et toute tradition, (b)
que lindividu est la source ultime de revendications morales légitimes et (c) que
I'autonomie individuelle est la valeur libérale par excellence. Cette position est défendue
par des auteurs aussi différents que Brian Barry, Charles Beitz, Allen Buchanan, Ronald
Dworkin, Jurgen Habermas, David Held, Andrew Kuper, Will Kymlicka, Thomas Pogge,
Yael Tamir, Kok Chor Tan et Jeremy Waldron. Lorsque la version du libéralisme est
individualiste, il est difficile d’envisager favorablement une réconciliation possible entre
le nationalisme et le cosmopolitisme.

Dans cette perspective, le philosophe libéral semble avoir deux options: ou bien il
rejette toute idée de droit collectif, ou bien il cherche a dériver les droits collectifs a partir
des droits individuels fondamentaux de la personne. Mais l'individualisme moral est un
produit historique du libéralisme et n’en est pas nécessairement une doctrine



constitutive. Il s’agit d’un produit de cette époque ou le libéralisme s’incarnait dans le
modele utopique et irréaliste de I'état-nation homogéne. C’est également une approche
qui n’est pas en mesure de produire une théorie acceptable des droits collectifs. La
seule théorie existante, en effet, est dans le meilleur des cas seulement capable de
rendre compte des droits différenciés par le groupe (group differentiated rights). Je fais

ici bien entendu référence a la théorie de Will Kymlicka . La théorie de Kymlicka restreint
malencontreusement les droits différenciés par le groupe a des droits pouvant étre
réclamés par des individus, dont les sujets sont des individus, et qui ne peuvent
autoriser des contraintes raisonnables aux individus. Elle n’a donc pas grand chose a
voir avec les droits collectifs. Aussi, on a tort de prétendre que Kymlicka est en mesure
d’autoriser véritablement un régime de droits collectifs. Lindividualisme moral ne
dispose pas de telles ressources. Les droits collectifs sont des droits réclamés par des
collectivités, dont les sujets sont des collectivités et qui peuvent imposer des contraintes
raisonnables aux individus.

Les potentialités du libéralisme politique sont autrement plus riches. Cette doctrine se
distingue du libéralisme individualiste par trois theses qui, a chaque fois, prennent le
contrepied des theéses associées a lindividualisme moral. Je vais les caractériser
brievement en montrant a chaque fois comment elles viennent a la rescousse d’une
approche qui cherche a ménager une place aux droits collectifs des peuples.

(i) On admet premiérement que les personnes puissent se définir de différentes facons :
a partir de finalités morales particulieres ou comme antérieures a leurs fins. Autrement
dit, on ne tranche pas entre les libéraux individualistes et les communautariens. Alors
que le libéralisme individualiste suppose que les personnes sont en soi antérieures a
leurs fins, le libéralisme politique admet différentes conceptions métaphysiques de la
personne, car il s’agit de mettre de I'avant une conception politique. Dans une société
libérale, la personne politique apparait comme un citoyen et c’est seulement en tant que
citoyen qu’on peut I'envisager indépendamment de ses fins. La personne politique est
en mesure de se considérer elle-méme comme indépendante de ses fins dans I'espace
politique, et ce méme si, sur le plan métaphysique, elle se considére comme étant
définie par une conception particuliéere de la vie bonne. En se représentant
mutuellement comme citoyens, les individualistes et les communautariens peuvent se
concevoir comme étant tous les deux détachables de leur propre conception
métaphysique. Cela vaut bien sOr pour lindividualiste, mais cela implique que le
communautarien doit aussi en principe étre capable de détacher son propre statut de
citoyen de son identité métaphysique.

Les mémes remarques peuvent alors permettre de développer de la méme maniére une
conception politique du peuple. Il s’agit d’'une sorte de culture sociétale définie a partir
d’'une structure de culture (une langue, un ensemble d’institutions et une histoire
publiques communes), et non a partir d’'un caractére de culture (un ensemble de
valeurs, finalités et croyances particulieres adoptées par une masse critique de gens au
sein du groupe a un moment donné€). Une culture sociétale est en fait plus
spécifiquement une structure de culture inscrite dans un carrefour d’influences et offrant
un contexte de choix. |l s’agit donc encore une fois d’une entité définie comme étant



indépendantes de ses fins, mais seulement sur le plan politique.

Il est possible pour un peuple donné d’entretenir a son propre sujet une certaine
conception métaphysique de lui-méme et de se définir a partir d’'une conception
particuliere du bien commun, sans que cela ne 'empéche de se définir en méme temps
de facon purement politique. La conception politique du peuple peut en ce sens
s’appliquer aux sociétés communautariennes dans lesquelles les personnes partagent
une méme vision particulariste héritée de leur société. Certes, il s’agit a premiére vue de
sociétés qui ne sont pas définies comme «antérieures a leurs fins». Pour de tels
peuples, la société est organisée en fonction d’une conception particulariste, mais
I'essentiel du libéralisme serait préservé si les institutions de base de la société étaient
démocratiques, car il s’agirait alors d’une société qui sait en méme temps se concevoir
comme étant en principe capable, suite a une décision démocratique, de se définir
indépendamment de cette conception du bien. La méme remarque vaut pour les
peuples prenant la forme de sociétés individualistes. lls doivent étre acapables de se
représenter comme des cultures sociétales détachées de cette vision métaphysique de
la réalité.

La conception politique permet d’introduire une notion non problématique de peuple qui
ne doit rien a une ontologie sociale suspecte, puisqu’il s’agit d’une conception politique
et non métaphysique. Voila donc une premiere raison de se montrer optimiste a I’égard
du libéralisme politique. Ce dernier permet d’introduire une notion politique et non
problématique de peuple.

(ii) Le libéralisme politique autorise également de traiter les personnes et les peuples
comme des sources équivalentes et autonomes de Iégitimations morales valides. Voila
une autre différence avec l'individualisme moral, car celui-ci ne reconnait de Iégitimité
qu’aux réclamations individuelles. A ces deux sources de réclamations morales valides
correspondent deux positions originelles et éventuellement deux ensembles de droits:
des droits individuels applicables aux personnes citoyennes et des droits collectifs
applicables a des peuples congus comme des sortes de cultures sociétales.

Je ne vais pas pour le moment tenter d’expliquer pourquoi le libéralisme politique
permet de concevoir les peuples, et non seulement les individus, comme des sources
de réclamations morales valides. Qu’il suffise de remarquer a ce stade-ci que la
perspective politique et non métaphysique du peuple permet de désamorcer plusieurs
des critiques formulées a I'égard des théories qui cherchent a en faire des sujets de
droits collectifs. Premiérement, les inquiétudes ontologiques et métaphysiques n’ont tout
simplement plus leur raison d’étre. Comme nous venons de le remarquer plus haut,
puisque la conception du peuple est politique et non métaphysique, on ne s’appuie
aucunement sur une ontologie sociale suspecte. Une autre motivation est que nous ne
sommes plus contraints de formuler une théorie des droits collectifs des peuples en
essayant de la faire entrer dans le moule de la version individualiste du libéralisme. Cela
constitue un autre facteur déterminant. Le libéralisme politique n’est pas forcé de dériver
une justification pour les droits collectifs fondée sur l'individualisme moral. Cela lIéve un
obstacle important, car l'individualisme moral est incapable de fonder correctement les



droits collectifs. Enfin, une fois que I'on a introduit une notion non problématique de
peuple, et que le peuple apparait comme un agent distinct de la personne mais en
méme temps tout a fait Iégitime, on est en bonne posture pour reconnaitre deux sources
de réclamations morales valides: la personne et le peuple.

Je me contente donc a ce stade-ci de remarquer que la version politique du libéralisme
rend possible I'adjonction d’une seconde source de réclamations morales valides. Je
montrerai plus loin que le libéralisme politique prescrit cela.

(iii) Le libéralisme politique prescrit enfin une attitude de tolérance a I'’égard des
personnes et des peuples, que ceux-ci soient caractérisés dans une perspective
individualiste ou communautarienne. C’est pourquoi c’est la tolérance et non
’autonomie qui est la valeur libérale par excellence. Cela entraine immédiatement,
comme I'a bien montré Rawls, I'obligation de formuler un droit des peuples qui puisse
inclure les sociétés non libérales dans la liste des participants. Mais les incidences de
cette troisieme these du libéralisme politique ne concernent pas que notre attitude a
I’égard des sociétés communautariennes. Le principe de tolérance fournit en définitive
aussi la raison d’étre ultime de I'adoption d’'un double régime de droits individuels et
collectifs. Le libéralisme politique nous oblige a formuler une telle théorie. On montrera
en effet que cette double axiologie traduit déja une attitude de tolérance. Elle s'impose
tout d’abord a cause de la tolérance que nous devons manifester a I'’égard des nations
communautariennes ou a cause des minorités nationales communautariennes vivant
sur le territoire d’'une nation libérale, de méme qu’elle s’impose a cause des nations
libérales et des minorités nationales libérales qui se trouveraient sur le territoire d’'une
nation communautarienne. Mais bien au-dela du débat libéral/communautarien, le
probléeme se pose comme on le verra au sein méme d’une société libérale
multinationale ou au sein méme d’un état-nation libéral contenant des minorités
libérales. La tolérence implique en effet que I'on doive respecter toute la gamme
possible des rapports que la personne entretient avec son propre peuple. La seule
facon d’assurer cela est de fournir un mode d’organisation de la société qui puisse
garantir la pérennité des rapports entre les personnes et les peuples. Pour y parveni, il
faut un régime de droits des personnes et des peuples.

Telles sont les trois grandes idées du libéralisme politique qui nous font apercevoir déja
I'intérét qu’il recéle pour le nationalisme cosmopolite. Grace au libéralisme politique, on
peut faire usage des conceptions politiques de la personne et du peuple. On admettre
deux sources de réclamations morales valides : la personne et le peuple. Et on peut
dériver une justification pour un régime de droits de la personne et du peuple.

L'interprétation que je propose du libéralisme politique rejoint dans ses grandes lignes le
point de vue de Charles Larmore. Ce dernier critique la primauté de la réflexion critique
mise de I'avant par l'individualisme libéral qui aboutit a une sorte d’aveuglement moral,
car il s’agit en réalité d’une valeur parmi d’autres. Le fait d’accorder I'autorité supréme a
I'individu a pour effet de nous empécher d’apercevoir d’autres choses qui ont autant de
valeur. On peut faire valoir les bénéfices que certaines formes de vie recelent sans que
notre allégeance prenne une forme élective, c’est-a-dire comme relevant de notre



décision. Ces allégeances doivent étre pensées comme étant a la base de lactivité
délibérative, et non comme des objects de choix.

Cette facon de voir ne constitue pas nécessairement un retour a des formes de vie pré-
modernes. Dans ce contexte, soutient Larmore, le libéralisme fait face a un défi
important : doit-il maintenir son engagement a une conception individualiste de la vie
bonne? Ou doit-il chercher une reformulation suffisamment élargie pour permettre
d’inclure ceux qui appartiennent a une autre école de pensée ? C’est cette seconde voie
qui est empruntée par le libéralisme politique tel que John Rawls le concoit. Mais
comment se fait-il que cette version du libéralisme vient tout juste d’apparaitre? Selon
Larmore, cette énigme peut étre résolue. Il aura fallu la critique romantique de
l'individualisme et son absorption dans notre culture sous la forme de la philosophie
communautarienne pour nous faire apercevoir le caractére controversé que certaines
personnes raisonnables apercoivent dans la vision morale dont se réclament les
partisans du libéralisme classique.

Larmore soutient que la pensée de Rawls est animée par le souci d’appliquer le principe
de tolérance au coeur méme de la philosophie. C’est cela qui conduit Rawls a faire du
libéralisme une doctrine strictement politique. Les seuls principes moraux politiquement
acceptables sont ceux qui traduisent une telle posture de tolérance. Il s’agit selon
Larmore de faire valoir le respect que I'on doit aux personnes. J'y ajouterais pour ma
part le respect que I'on doit aux peuples. Quoi qu’il en soit, le libéralisme politique est
une sorte de conception morale. Le respect des personnes et des peuples constituent
des valeurs qui ne peuvent faire I'objet de choix comme c’est le cas pour les autres
valeurs. Paradoxalement, cette non-révisabilité des principes de respect des personnes
et des peuples est ancrée dans l'idée que les principes politiques doivent étre acceptés
par tous ceux qui sont liés a ces principes. Il s’agit du principe de Iégitimité. Or, ce
principe est ancré dans la valeur morale du respect des personnes et des peuples.
Cette valeur morale est donc une précondition a la délibération et ne peut faire I'objet
d’'une délibération. Il est vrai que chez Rawls, il existe une certaine ambiguité a cet
égard, puisqu’il affirme en méme temps que le principe libéral de légitimité serait
accepté sous le voile d’ignorance. Mais Larmore a probablement raison de dire que le
principe de légitimité est au fondement méme de la mise en place d’'une procédure telle
que le voile d’ignorance.

Il peut sembler problématique de postuler des principes moraux ne pouvant pas faire
I'objet d’'une discussion. Mais ils ne s’imposent que parce que nous faisons partie d’'une
société caractérisée par une variété irréductible et raisonnable de conceptions de la vie
bonne et du bien commun. Relativement a de telles sociétés, la seule chose qui
s’impose est la tolérance comprise comme respect des personnes et des peuples. Face
a la confrontation parfois violente et répétée de points de vue moraux et métaphysiques
qui sont par ailleurs susceptibles d’étre considérés comme raisonnables, la seule
solution est de respecter les personnes et les peuples.

Le peuple et non seulement la personne



Pour les fins du présent article, la notion-clé est celle de peuple entendue au sens
politique de I'expression, et il convient pour cette raison de s’y attarder quelque peu.
Rawls a lui-méme défendu cette idée. Il existe plusieurs fagcons de concevoir le peuple.
Nous disposons des conceptions ethnique, civique, culturelle, sociopolitique et
diasporique. Ces différentes conceptions ont des traits caractéristiques semblables,
minimaux, communément partagés. Il s’agit dans tous les cas de communautés
minimalement institutionnalisées qui rassemblent des populations liées entre elles par
des affinités particulieres, qu’il s’agisse de la langue, de la culture, de I'histoire, de
I'origine ethnique ou d’'une communauté politique.

Si la conception politique de la personne n’est rien d’autre que le citoyen, la conception
politique du peuple suppose aussi une identité institutionnelle. Le peuple est en fait une
certaine sorte de culture sociétale. Définissons alors ce qu’est une culture sociétale. Il
s’agit tout d’abord d’une «structure de culture». Une structure de culture suppose (i) une
langue publiqgue commune compatible avec des langues publiques minoritaires; (ii) des
institutions publigues communes dans lesquelles la langue publigue commune est
principalement utilisée et qui sont compatibles avec des institutions publiques dans
lesquelles des langues minoritaires sont aussi utilisées; et (iii) une histoire publique
commune qui est I'histoire des institutions publiques communes, compatible avec des
histoires publiques minoritaires.

Cette structure de culture est ensuite inscrite dans un «carrefour d’influences» diverses.
Il s’agit en I'occurrence de l'influence exercée par les autres cultures qui partagent en
partie une méme langue, une méme histoire ou un méme situation géographique. A
notre époque, les frontieres nationales sont poreuses et ne sont pas a I'abri de telles
influences. Ce carrefour d’influences va ensuite déteindre sur le «contexte de choix». Le
contexte de choix renvoie aux options diverses (livres, revues, oeuvres d’art, idées,
valeurs, tenues vestimentaires, aliments, etc.) véhiculées au sein de la structure de
culture et influencées en partie par le carrefour d’influences. Il s’agit en somme de
I’ensemble des options morales, politiques, culturelles, sociales et économiques qui sont
offertes dans les institutions de base de la société.

Telle que définie, une culture sociétale est donc une structure de culture inscrite dans
un «carrefour d’influences» et offrant un «contexte de choix». Elle peut autant prendre
la forme d’une ville que d’une région ou un pays. Mais j’ai bien dit qu’une nation est une
sorte de culture sociétale. C’est une culture sociétale dans laquelle la population
partage une certaine autoreprésentation nationale. La culture sociétale nationale
suppose que la population concernée au sein de la culture sociétale entretienne une
certaine conscience nationale. La population s’y représente comme une nation —
ethnique, civique, culturelle, sociopolitique ou diasporique. La culture sociétale peut en
effet étre composée d’individus qui se concoivent comme ayant une méme origine
ancestrale (nation ethnique), comme ayant un méme pays (nation civique), comme le
plus grand groupe d’individus assimilés a une méme langue/culture/histoire (nation
culturelle), comme une communauté politigue comprenant une majorité nationale et
diverses minorités (nation sociopolitique), voire comme un groupe d’individus assimilés
a une méme langue/culture/histoire mais disséminés en minorités étalées sur des



territoires discontinus (nation diasporique) .

Je soumets que l'on peut introduire une conception politique des peuples qui tient
compte de ces différentes sortes de peuples. Il s’agit dans tous les cas de
regroupements plus ou moins organisés et institutionnalisés prenant la forme de
cultures sociétales et qui sont liés entre eux par des affinités nationales diverses. Cette
conception minimaliste tient compte des traits communément partagés par I'ensemble
des peuples dans la société internationale des peuples. La diversité irréductible des
sortes de peuples nous force a trouver une conception inclusive qui rassemble leurs
traits communément partagés. De la méme maniere que les personnes peuvent se
concevoir de differentes fagcons en tant que personnes tout en se reconnaissant
mutuellement a partir de leur seule identité institutionnelle de citoyens, les nations
peuvent se concevoir de différentes fagons tout en se reconnaissant mutuellement a
partir de leur seule identité institutionnelle de cultures sociétales, quelles que soient les
sources d’identification diverses qui interviennent au sein de chaque nation. Autrement
dit, on peut adopter une conception politique du peuple tout comme on peut adopter
une conception politique de la personne, ce qui nous permet de ne pas avoir a soulever
des questions d’ontologie sociale. En adoptant une conception politique, on neutralise
en somme la difficulté apparente liée a I'utilisation de la notion de peuple.

Ainsi congu, le peuple est pensé exclusivement a partir de sa personnalité
institutionnelle et politique. Il importe toutefois de ne pas confondre lidentité
institutionnelle du peuple avec I'appareil gouvernemental d’un état souverain. Lidentité
institutionnelle peut dans certains cas coincider avec un état souverain, comme c’est le
cas pour la nation civique, mais la nation peut disposer d’'un ensemble d’institutions qui
se situent en deca de la souveraineté étatique. On pense aux réserves amérindiennes,
aux gouvernements provinciaux ou aux institutions politiques découlant d’une
dévolution de pouvoirs.

Peu importe la fagon qu’ont les peuples de se définir sur le plan métaphysique, il faut en
prendre acte en tant qu’organisations politiques. Le fait est qu’ils agissent dans la réalité
politique en faisant intervenir une certaine conception d’eux-mémes. Leur présence
dans I'espace public est suffisamment importante pour que I'on se sente obligé de les
considérer comme des agents moraux et d’admettre une seconde position originelle
dans laquelle ils agiraient comme des participants a part entiére.

Rawls a depuis longtemps été amené a reconnaitre I'importance des systemes de
coopération sociale que sont les «sociétés», a ne pas confondre avec les associations
qui ne sont que des agrégats d’individus, ou avec les «communautés politiques»,
entendues au sens de groupes partageant un ensemble de valeurs communes. Si I'on
peut s’imaginer a I’écart de toute association ou de toute communauté de valeurs, on
ne peut aisément s'imaginer a I'’écart de toute «société». Dans la plupart de ses écrits,
Rawls s’est toutefois penché seulement sur un modéle simplifié de société supposant le
cadre d’'un état souverain. Les membres d’une telle société y sont décrits comme
appartenant a un seul groupe national et la culture de ce groupe s’y reproduit de
génération en génération. Il s’agit en somme d’un état ethnoculturel homogéne. La



plupart des interprétes ont fait correspondre les «sociétés» rawlsiennes a des états
souverains réels, mais la plupart des états souverains ont un caractere polyethnique,
pluriculturel ou multinational. Ainsi, méme si la société ethnoculturellement homogene
constitue une idéalisation, elle correspond dans la réalité davantage a des nations
minoritaires qu’a des états souverains, encore que les nations minoritaires sont parfois
elles aussi polyethniques et pluriculturelles. Rawls ne s’est jamais vraiment intéressé au
cas des états multinationaux réels, et s’est contenté de caractériser le fonctionnement
des états en fonction de modeles simplifiés, abstraits et idéalisés. Si 'on ne tient pas
compte de cela, on aura tendance a confondre les personnes politiques avec des
citoyens réels et les peuples politiques avec des états souverains réels. C’est une
confusion qui n’est acceptable que pour des modeles simplifiés et non pour des
sociétés complexes comme les nétres. Dans une société complexe, on peut également
étre un citoyen au sein d’une société ne formant pas un état souverain, et les peuples
peuvent avoir une personnalité institutionnelle sans étre des états souverains.

Le droit des peuples ainsi compris ne s’appliquera pas seulement aux nations civiques
mais aussi aux nations ethniques, culturelles, sociopolitiques et diasporiques qui ne font
pas intervenir dans leur définition méme l'idée de souveraineté politique. Il pourra se
traduire aussi par des protections institutionnelles applicables aux minorités nationales
qui sont des extensions de majorités nationales voisines (les diasporas contiguies) et par
une politique de multiculturalisme a l'intention des groupes qui entretiennent encore des
liens avec un pays lointain ou une culture d’origine ne se trouvant pas sur le territoire
(les diasporas non contigiies). Ces deux sortes de groupes nationaux sont en quelque
sorte des «parties» de peuples. Sans faire partie du peuple duquel elles sont issues,
elles se laissent quand méme, en tant que diasporas, comprendre comme des parties
de peuples, et c’est pour cette raison qu’elles peuvent faire I'objet de certaines
protections. Il y a une priorité lexicale des peuples, par rapport aux diasporas contigties
et non contiglies. La hiérarchisation provient en partie des besoins différents manifestés
par ces différentes sortes de regroupements nationaux. Mais il faut dire aussi que les
protections accordées aux diasporas contigiies et non contiglies sont une application
plus fine, plus sophistiquée qui compléte I'application du systeme de droits collectifs a
Pintention des peuples.

Critique de Rawls

Le libéralisme politique de Rawls semble donc étre prometteur si l'objectif est
d’introduire a cété du systeme des droits et libertés de la personne un systéme de droits
collectifs applicables aux peuples. Il semble prometteur parce qu’l permet de
développer une certaine conception politique du peuple. Nous avons indiqué aussi qu’il
pouvait pour cette raison nous orienter favorablement dans le sens de la formulation
d’'un ensemble de principes substantiels applicables aux peuples qui ne seraient pas
dérivés a partir de présupposés individualistes. Il suffirait pour y parvenir de montrer que
les peuples ainsi congus sont, comme les individus, des sources de réclamations
morales valides. Je reviendrai sur ce point dans la prochaine section. Pour le moment,
puisque nous sommes d’ores et déja a méme de constater les bénéfices du libéralisme
politique dans la construction d’une théorie nationaliste et cosmopolite, je m’emploierai a
dire quelques mots sur la version particuliere du droit des peuples que Rawls s’est senti



obligé de produire a l'intérieur d’un ce cadre théorique.

Le libéralisme politique de Rawls s’est traduit par la formulation d’un second domaine
d’application du droit couvrant le domaine des relations entre les peuples. Il va sans dire
que I'ajout d’un droit des peuples est primordial ici, mais une difficulté apparait dans
I'idée d’en faire un domaine d’application séparé. On aurait ainsi non seulement deux
régimes de droits, mais aussi deux domaines d’application qui leur correspondent: la
sphere domestique et la sphére internationale. Il convient de comprendre pourquoi.
C’est en grande partie pour des raisons de simplicité que Rawls a distingué deux ordres
de droits ayant deux domaines d’application distincts. Il fait intervenir des principes de
justice pour les personnes dans le cadre simplifié€ d’'une société qu’il décrit comme une
«communauté nationale indépendante». Puis il fait intervenir des principes gouvernant
les relations entre les peuples en faisant la présupposition simplifi€e que chaque peuple
dispose de son propre état. Les deux ordres de droit ont alors deux domaines
d’application distincts : domestique et international.

Ces deux simplifications ne correspondent a rien dans la réalité. D’'une part, les états
souverains réels sont des sociétés complexes ayant un caractere polyethnique,
pluriculturel et multinational. Elles sont en quelque sorte des microcosmes de la société
internationale. Si les principes de justice individuelle s’appliquent a ces sociétés, ils
devraient également s’appliquer a la société internationale. Inversement, on constate
dans la société internationale I'existence de peuples sans états. Si le droit des peuples
s’applique a ceux qui disposent d’un état, il doit s’appliquer également a ces peuples qui
font partie d’'un état souverain.

Rawls lui-méme n’a pu s’empécher de considérer ne serait-ce que de fagcon sommaire
cette complexité. Son droit des peuples inclut un ensemble d’obligations des peuples a
I’endroit des personnes, et cela suppose que les personnes sont des sujets de droit au
niveau international. Il fait également allusion aux droits qu’ont les peuples sans état, et
cela suppose que son droit des peuples peut avoir une incidence a l'intérieur méme des
états souverains. Autrement dit, la complexité de nos sociétés réelles permet d’entrevoir
une extension des droits individuels dans la sphere internationale et une extension du
droit des peuples dans la sphére domestique. Quand on comprend bien le caractere
simplifié, abstrait et idéalisé de I'approche de Rawls, on est en mesure d’en dégager les
potentialités cosmopolites et nationalistes, car on est en mesure d’entrevoir la possibilité
de mettre en place deux régimes de droits qui seraient tous les deux applicables autant
a I’échelle domestique qu’a I'’échelle internationale.

Mais la postulation par Rawls de deux ordres de droit ayant chacun leur domaine
d’application distinct ne s’explique pas seulement par des exigences de simplification
méthodologique. Elle correspond en méme temps a une conception qui hiérarchise les
droits des personnes et des peuples selon les domaines d’application. Il y a tout lieu de
penser que méme si la complexité était pleinement prise en compte, les personnes
n‘auraient toujours pas a I'échelle internationale, selon Rawls, les droits qu’elles
détiennent pourtant au sein des sociétés libérales. De la méme maniére, les peuples
sans état n’auraient sans doute pas les mémes droits que les peuples qui disposent



d’un état. On peut penser aussi que dans la perspective de Rawls, les individus ont plus
d’importance que les peuples au sein d’un état libéral, alors que les peuples ont plus
d’'importance que les individus dans la sphére internationale. Cela se traduit par un
privilege accordé a I'état souverain. Rawls va méme jusqu’a dire qu’il faut étre tolérant a
I’égard des états qui ne reconnaissent pas aux personnes les droits qui sont reconnus
au sein des états libéraux.

Rawls soutient qu’il faut ajouter au droit des peuples un autre ensemble de droits
distincts applicables aux peuples sans état. Il signale notamment qu’il faut réfléchir au
droit de sécession ainsi qu’aux régles gouvernant les fédérations de peuples. Mais il y a
tout lieu de penser que ces derniers droits sont moins importants que ceux qui
s’appliquent aux peuples disposant d’'un état. La encore, un privilege semble accordé a
I’état souverain.

Cette approche va a I'encontre du nationalisme cosmopolite car méme si ce dernier
préconise deux ordres de droit, il ne distingue pas les spheres d’application domestique
et internationale. Dans la perspective qui est la nétre et qui n’est pas celle de Rawls, les
deux ordres de droit, pour les personnes et pour les peuples, s’appliquent tout autant
dans la sphére domestique que dans la sphére internationale. Bien entendu, on ne
propose pas d’interpréter le «droit a I'indépendance» qui est affirmé dans le droit des
peuples de Rawls comme impliquant un droit primaire de sécession pour les peuples
sans états. On propose plut6t de reformuler les principes du droit des peuples comme
impliquant des principes généraux qui ont une signification différente, et par conséquent
des incidences différentes, selon qu’il est question de peuples qui ont un état ou de
peuples qui n'ont pas d’état. Tous les peuples ont un droit a I'autodétermination, mais ce
droit se décline difféeremment et a des incidences différentes selon que le peuple détient
ou non déja la souveraineté étatique. Les principes généraux du droit des peuples
ressemblent en ce sens aux principes généraux d’une charte des droits de la personne.
Le principe d’égalité des personnes aura une signification différente dans différents
contextes, comme c’est le cas lorsque I'on considére le cas spécifique des droits du
foetus, de I'enfant, des immigrants, des réfugiés, des personnes agées, des travailleurs
ou des personnes séverement handicapées. Le principe d’égalité a dans chaque cas
des incidences particulieres qui ne surgissent pas dans les autres cas. Une remarque
semblable devrait en ce sens s’appliquer au droit des peuples. Les principes devraient
étre compris dans leur généralité pour embrasser I'ensemble des cas. Il faut autrement
dit des principes semblables a I’échelle internationale pour I'ensemble des peuples et
des regles spécifiques semblables qui valent pour tous les peuples, qu’ils aient des
états ou qu’ils en soient dépourvus.

Je veux insister enfin et surtout sur une autre différence majeure avec Rawls. Ce dernier
recommande d’adopter une attitude de tolérance a I'égard des sociétés décentes
hiérarchisées. Ces derniéres sont des sociétés non belligérantes, mais caractérisées a
partir d’'une conception unique du bien qui les éloignent du libéralisme. |l s’agit
€galement de sociétés dans lesquelles des mécanismes de consultation sont appliqués
aupres de corps constitués, ce qui les distingue des sociétés démocratiques. Rawls est
incité a les inclure sous le voile d’ignorance dans la position originelle comme des



participants a part entiére, et c’est pour cette raison qu’il est en fin de compte amené a
produire des principes a I'’échelle internationale qui se situent en-deca des principes
libéraux habituels. Mais contrairement a ce qui est prétendu par Rawls, le libéralisme
politique, bien que fondé sur la tolérance, n’a pas a afficher une attitude de tolérance a
I’égard des sociétés non démocratiques. Les seules sociétés communautariennes qui
seront respectables seront des sociétés démocratiques. La tolérance a I'égard des
sociétés communautariennes est justifiée seulement si les membres de ces sociétés
acceptent de se donner librement des institutions communautariennes. Et pour que le
choix soit réellement libre, il faut que la société soit réellement démocratique.

En plus des sociétés libérales démocratiques, des sociétés décentes hiérarchisées, des
sociétés en situation de détresse, des sociétés absolutistes bienveillantes qui respectent
un minimum de droits mais qui n’ont pas de mécanismes de consultation, et des
sociétés hors-la-loi belligérantes et intolérantes, il convient d’introduire une sixieme
sorte de société : la société communautarienne démocratique. Imaginons, par exemple,
une société dans laquelle les pratiques religieuses apparaissent comme des régles
constitutionnalisées. Des partis politiques font intervenir dans leur plate-forme électorale
des idées influencées par ces pratiques religieuses. Les autorités gouvernementales
agissent aussi en fonction d’un calendrier de fétes identifié essentiellement a la foi
religieuse en vogue au sein de cette société. L'état subventionne ces pratiques
religieuses et les citoyens choisissent leurs représentants en se rapportant notamment a
ces idées religieuses. Le systéme d’éducation de cette société est principalement
orienté en fonction de la foi et il en va de méme de la politique d’immigration. A premiére
vue, une société de ce genre est trés nettement «non libérale», puisqu’elle ne fait pas la
séparation entre I'église et I'état. Mais supposons que les citoyens puissent en toute
légalité déroger a ces pratiques religieuses et supposons qu’il soit en principe possible
de disposer d’un droit de retrait. Supposons aussi que I'état accepte de financer en plus
des pratiques religieuses minoritaires et accepte d’accueillir une certaine proportion
d'immigrants ayant des convictions religieuses différentes. Supposons ensuite que les
citoyens soient autorisés a s’exprimer liborement contre I'absence d’une séparation entre
le pouvoir ecclésiastique et le pouvoir politique. Supposons aussi que les citoyens
puissent former des associations ouvertement opposées a l'influence de la foi religieuse
dans la conduite des affaires de I'état, et qu’ils soient méme autorisés a créer des partis
politiques laiques dont l'un des objectifs serait de faire adopter un amendement
constitutionnel portant justement sur la séparation de I'église et de I'état. On imagine
aussi qu'’il existe des regles démocratiques minimales permettant a des partis politiques
défendant des points de vue de ce genre de prendre le pouvoir. Avec I'appui majoritaire
de la population, un parti politique pourrait donc en principe orienter I'état dans une
direction semblable a celle des pays occidentaux. Une telle société serait trés différente
des sociétés occidentales dans lesquelles prévaut une séparation assez tranchée entre
I'église et I'état, ainsi qu’une diversité radicale de points de vue au sujet de la religion,
car dans la société que nous décrivons, le point de vue majoritaire de la population
concernée favorise par hypothése toujours les partis politiques qui promeuvent les
mémes idées religieuses particuliéres. Mais il s’agit quand méme d’une société dans
laquelle les citoyens souscrivent a des principes fondamentaux de justice la rapprochant
sensiblement de nos propres sociétés. La population dans son ensemble se congoit



comme une culture sociétale pouvant en principe étre en méme temps définie
autrement qu’a partir de sa conception actuelle du bien commun. Voila ce que j’entends
par une société communautarienne démocratique. Des exemples plus ou moins
heureux d’une telle société en sont donnés a notre époque par des pays tels que
I’Algérie, Israél, la Turquie et I'Indonésie.

La version du libéralisme que je défends autorise une attitude de tolérance libérale a
'égard d’une société communautairenne démocratique, mais non a I'égard d’une
société décente hiérarchisée. La raison est que I'on ne peut présumer que la population
au sein d’une société hiérarchisée approuve réellement I'orientation communautarienne
prise par les autorités en place. Le libéralisme politique prescrit que I'on adopte une
attitude de tolérance a I'égard des sociétés qui se seraient vraiment donné des assises
communautariennes, mais on ne peut arriver a cette conclusion lorsque la société n’est
pas clairement démocratique. Les institutions communautariennes apparaissent alors
comme étant susceptibles d’avoir été imposées. C’est pourquoi nous ne devons tolérer
que les sociétés communautariennes démocratiques.

Tolérance ou autonomie ?

Cette version du droit des peuples s’éloigne-t-elle du libéralisme politique et se
rapproche-t-elle d’une version individualiste qui affirme la primauté de I'autonomie ? A
premiére vue, il peut sembler que oui parce que les sociétés démocratiques devront
mettre en place un systéme de droits et libertés civiques et politiques ainsi que des
institutions véritablement démocratiques, et cela revient a reconnaitre en apparence du
moins une certaine primauté a la valeur de I'autonomie. Qu’en est-il exactement ? Tout
d’abord, constatons que I'autonomie dont il est question est celle du citoyen, c’est-a-dire
de la personne congue a partir de son identité institutionnelle. Or, le concept de
personne citoyenne est lui-méme le résultat d’'une attitude de tolérance a I'’égard de
différentes conceptions compréhensives de la personne. La tolérance libérale est en
somme a la source de la notion méme de personne citoyenne, ce qui démontre le
caractere fondamental de la tolérance libérale, méme lorsque I'on vante I'autonomie du
citoyen.

Mais en imposant des contraintes fortes sur I'autonomie citoyenne de maniére
transversale dans I'ensemble des sociétés susceptibles d’étre tolérées et en affirmant la
nécessité de mettre en place au sein de toutes ces sociétés un régime de droits et
libertés civiques et politiques, ne sommes-nous pas en train d’accorder une importance
privilégiée a lautonomie et non a la tolérance? Pas vraiment, puisque I'on devra
€galement dans toutes ces sociétés admettre aussi les droits des peuples. Or, la
défense de ces deux régimes de droits, individuels et collectifs, se veut respectueuse
d’un équilibre et soucieuse d’éviter la subordination d’'un ordre de droit a un autre ordre
de droit. Autrement dit, cela traduit d’une autre fagon une attitude de tolérance.

Les individus ont différentes fagons de se définir eux-mémes et différentes fagons de
penser le rapport qu’ils entretiennent a I’égard de leur propre société. On respecte ces
différentes fagcons de se définir soi-méme en mettant en place a I'intention des individus
et des peuples deux régimes de droits distincts. En admettant un double régime de



droits individuels et collectifs pour les personnes et les peuples, on offre des biens
institutionnels permettant a chacun de poursuivre ses fins rationnelles en fonction du
rapport particulier qu’il choisit d’avoir avec son peuple. Les individus qui privilégient les
valeurs individuelles y trouvent leur compte, mais ceux qui accordent une tres grande
importance a leur ancrage communautaire peuvent aussi profiter d’'une telle société, car
elle impose en méme temps un ensemble de droits collectifs aux peuples qu’elle
contient. C’est en surface un respect de 'autonomie de chacun, mais il s’agit en méme
temps plus profondément de traduire une attitude de tolérance entre deux fagons
différentes de concevoir son rapport a la société. La tolérance a I'égard des différents
modes de vie, axés sur les valeurs communautaires et axés sur les valeurs
individuelles, est assurée en imposant cote-a-céte deux régimes de droits a I'intention
des personnes et des peuples.

Il existe cependant une autre facon de défendre l'idée que l'autonomie est plus
importante que la tolérance et qui découle de l'idée selon laquelle il ne faut tolérer que
les sociétés démocratiques. On pourra étre tenté de dire que les droits et libertés
civiques et politigues des personnes et des peuples doivent, pour paraphraser
Habermas, avoir un «caractére co-originaire» et étre issus de la délibération non
entravée de citoyens libres de leur conscience et de leurs opinions. Autrement dit, il y
aurait dans ce modele un privilege implicitement accordé a I'autonomie individuelle, bien
gue ce ne soit pas sur le plan des principes substantiels. Il s’agirait d’'un privilege
apparaissant sur le plan procédural. Que répondre a cette ultime objection du
philosophe individualiste ? Il faut signaler que cette objection occulte deux modes de
délibération, individuel et collectif. Elle méconnait la différence entre le fait de se
demander si telle et telle chose est bonne pour soi-méme (ou pour tous les individus) et
le fait de se demander si telle ou telle chose est bonne pour notre propre peuple (ou
pour tous les peuples). Elle méconnait la distinction entre les critéres de rationalité
individuels et les critéres de rationalité collective que I'on fait intervenir dans ces deux
procédures distinctes de délibération. Elle méconnait enfin aussi la distinction entre les
deux regles d’approbation qui accompagnent ces deux procédures distinctes de
délibération: le consentement individuel d’'une part, et le principe démocratique
interprété a partir de la régle de la majorité, d’autre part. Encore une fois, c’est la
tolérance libérale qui nous force a respecter les différences entre ces deux sortes de
procédures délibératives.

La procédure de délibération collective doit étre distinguée d'une procédure de
délibération individuelle. Les groupes engagés dans des délibérations collectives ne
sont pas que des agrégats d'individus. Les groupes formant des cultures sociétales ont
une identité institutionnelle «objective» en plus d'une identité subjective (une
autoreprésentation collective). Si des individus partageant une identité institutionnelle
délibérent en faisant intervenir des représentations collectives et si c'est le principe
démocratique qui est décisif pour conclure que le groupe pense ceci ou cela, alors on a
affaire ici a quelque chose de différent d'un agrégat d'individus et d'un modele
individualiste de délibération. Il y a donc deux procédures de délibération, I'une
impliquant les individus et l'autre impliquant les groupes; on a aussi deux sortes de
représentations, individuelles et collectives; et deux sortes de ratification : le



consentement individuel et la regle de la majorité.

J’en conclus que la version amendée du libéralisme politique préserve lidée
fondamentale selon laquelle c’est la tolérance et non 'autonomie qui constitue la valeur
libérale par excellence. Cet examen nous aura d’ailleurs été fort utile puisqu’il nous aura
permis de montrer que le double régime de droits envisagé par le nationalisme
cosmopolite découle de l'attitude de tolérance affichée a I'égard des personnes et des
peuples ayant différentes identités métaphysiques. Il s'impose tout d’abord comme un
principe se trouvant a la base des notions de citoyen et de culture sociétale nationale. Il
s’impose également comme un instrument permettant de gérer la diversité des attitudes
normatives que les individus entretiennent a I'égard de leurs propres affiliations
communautaires nationales. Et il s'impose par rapport a la dualité procédurale des
entreprises de délibération individuelle et collective. En somme, si le libéralisme
politique est fondé sur la tolérance, celle-ci exige en retour que l'on respecte les
personnes et les peuples, que leurs réclamations morales soient prises en compte et
gue I'on mette en place un double régime de droits, a l'intention des personnes et des
peuples. L’idée centrale du nationalisme cosmopolite qui est d’assurer un équilibre
entre les droits individuels et collectifs apparait comme une conséquence du libéralisme
politique.

Une justice distributive cosmopolite et nationaliste

Il nous reste un dernier théme a traiter pour compléter notre survol des principes
gouvernant le nationalisme cosmopolite. Tel que congu par Rawls, le droit des peuples
suppose non seulement I'abandon des libertés politiques et de certaines libertés
civiques, mais aussi I'abandon du principe de différence. Plusieurs ont d’ailleurs
I'impression que tout approche visant a accorder une légitimité aux droits des peuple va
dans le sens d’'un conservatisme sur le plan idéologique. Je me propose donc de
déterminer si, contrairement a Rawls, on peut envisager favorablement l'universalisation
d’un principe de justice maximin a I'’échelle de I'ensemble des sociétés démocratiques,
qgu’elles soient d’origine communautarienne ou libérale. Le libéralisme politique peut-il
conduire a une approche progressiste susceptible d’universaliser le principe de
différence? Ce serait apres tout la seule fagcon de concevoir le nationalisme cosmopolite.
Pour étre en mesure de répondre a ces questions, il faut préciser en quoi consiste le
principe de différence.

'y a deux aspects importants aux principes de justice distributive: un devoir
d’assistance aux personnes et aux peuples en situation de détresse, et une obligation
de maximiser le minimum pour les personnes et les peuples (le principe de différence). Il
faut accorder une priorité absolue au devoir d’assistance a I'’égard des personnes et des
peuples. |l s’agit d’'un principe qui a une priorité lexicale sur tout autre principe, y
compris sur les deux principes de justice admis par Rawls a I’échelle locale. Il faut
ensuite admettre un principe de justice maximin non seulement pour les personnes,
mais aussi pour les peuples, principe qui se situe en deca des principes de libertés des
personnes et des peuples. Le principe de liberté des personnes et des peuples a une
priorité lexicale sur le principe d’égalité. A chaque niveau, les droits s’appliquant aux
personnes et aux peuples sont affirmés sans étre hiérarchisés.



Il est en outre important d’adopter pour I'essentiel un seul ensemble de principes autant
au niveau domestique qu’au niveau international. Plus précisément, les principes
auxquels on parvient a I'’échelle domestique au sujet des personnes devraient étre les
mémes que ceux auxquels on parvient a I'’échelle internationale. La méme remarque
s’applique au sujet des peuples. Les principes que l'on endosse a I'échelle
internationale au sujet des peuples devraient étre les mémes que ceux auxquels on
parvient a I’échelle domestique.

Dans la perspective de Rawls, le principe de justice maximin peut s’appliquer dans le
cadre d’'une économie capitaliste ou dans le cadre d’une économie socialiste. Dans le
cadre socialiste, il prend la forme du «socialisme libéral». Dans le cadre capitaliste, il
prend la forme d’une démocratie de propriétaires. Dans le contexte d’'une démocratie
de propriétaires, la justice distributive doit maximiser le transfert du capital, des moyens
de production et des pouvoirs de décision aux personnes et aux peuples. Les objets de
la distribution appartiennent a la structure de base de la société a I’échelle domestique,
et a la structure de base globale a I'’échelle internationale. Cela veut dire notamment
que le transfert des ressources naturelles collectives n’intervient pas comme objet de la
justice distributive.

Il importe de signaler que les inégalités individuelles résultant de talents différents ne
sont pas en soi injustes lorsqu’elles procédent d’'une société caractérisée par I'égalité
des chances. Dans le contexte ou I'égalité des chances aurait déja été assurée et ou la
structure de base n’aurait pas influencé le développement de certains talents au dépens
de ceux des autres, on aurait affaire a des inégalités qui ne sont pas fonciérement
injustes. C’est d’ailleurs pour cette raison que le principe de I'égalité des chances doit
étre considéré comme prioritaire par rapport au principe de différence. Ce dernier doit
ne s’appliquer qu’a des biens appartenant a la structure de base et non aux talents,
mais il présuppose que I'on ait déja mis en place une structure de base qui favorise le
développement de tous les talents.

De la méme maniére, I'inégalité des ressources naturelles ne doit pas nécessairement
étre totalement éliminée entre les peuples. Lorsque les différences de ressources ne
sont plus causées par des facteurs de développement inégal au sein de la structure de
base globale, il s’agit d’inégalités qui ne sont pas foncierement injustes.

Sur le plan procédural, I'injustice serait d’appliquer une procédure de délibération qui
ferait intervenir la considération de nos talents et de nos ressources naturelles dans la
discussion portant sur la justice individuelle ou la justice entre les peuples. Sur le plan
du contenu substantiel de la justice, I'injustice serait de ne pas chercher a maximiser le
minimum au niveau des biens caractérisant la structure de base globale, c’est-a-dire de
ne pas chercher a corriger au maximum les inégalités au niveau du capital, des moyens
de production et des pouvoirs de décision. Il faut doter tous les peuples de ressources
financiéres, de capacités de développement infrastructurelles et de pouvoirs de décision
leur permettant de développer au maximum les ressources dont elles disposent. Dans
une société internationale bien ordonnée, certaines différences majeures demeureraient



entre les peuples et ne seraient pas fondamentalement injustes si elles étaient
seulement le fait de I'existence de circonstances différentes.

Cette facon de voir les choses nous oblige a réviser ou préciser la version orthodoxe du
principe de difféerence en vertu de laquelle il est affirmé que les inégalités sont justes
seulement si elles servent a maximiser le minimum. Ce principe est en fait ambigu. On
peut I'interpréter comme signifiant que les inégalités en général, quelles qu’elles soient,
ne sont acceptables que si elles sont instrumentalement mises au service de
I'amélioration des plus démunis. Mais on peut l'interpréter également de telle sorte qu’il
ne s’applique qu’aux biens affectant le développement optimal de la structure de base
de la société locale ou globale, sans tenir compte des inégalités résultant des talents ou
des ressources naturelles. Autrement dit, les seules inégalités autorisées entre les
individus et entre les sociétés seraient celles qui s’expliquent par des différences
requises pour que les individus et les sociétés plus avantagés puissent assurer une
redistribution maximale continue ou par la présence de talents ou de ressources
naturelles différentes. Cela veut dire d’'une part que des inégalités apparaissant au
niveau des talents ou des ressources naturelles pourront étre tolérées et ce méme si
elles ne sont pas mises instrumentalement au service de la maximisation de l'aide aux
plus démunis. Cela est vrai autant a I’échelle individuelle que collective et autant dans la
sphére domestique que dans la sphere internationale. Bien sdr, les talents individuels et
les ressources naturelles ne peuvent faire autrement qu’engendrer des inégalités dans
les biens appartenant a la structure de base de chaque société. Mais ces biens doivent
ensuite étre distribués au profit des plus démunis pourvu que cela n’entrave pas la
possibilité d’'un développement permettant de maintenir ce soutien. Tel est le sens
profond du principe de différence. On n’affirme pas tout bétement que les seules
inégalités qui sont tolérées sont celles qui résultent d’'une volonté de maximiser le
minimum. On affirme que la distribution maximale est celle qui n’empiéte pas sur la
possibilité de maintenir une maximisation du minimum a long terme, et on affirme
surtout que le transfert des biens institutionnels (capital, moyens de production et
centres de décision) doit s’effectuer jusqu’a ce que les individus et les peuples
parviennent a se développer en fonction des talents et des ressources dont ils
disposent.

Il'y a donc deux sortes d’inégalités qui peuvent étre tolérées : celles qui résultent de
différences servant a produire de la richesse suffisamment pour permettre la
redistribution maximale aux plus démunis et celles qui persistent dans une société bien
ordonnée en fonction de talents et de ressources naturelles inégalitaires, une fois que
toutes les sociétés sont dotées des moyens leur permettant de se développer. Il faut en
somme contester l'interprétation égalitariste traditionnelle qui est attachée au principe
de différence tel qu’il se présente dans la philosophie de Rawls. On croit souvent que,
pour Rawls, les seules inégalités autorisées sont celles qui servent a maximiser le
minimum. Mais cela constitue une interprétation simpliste qui cache des considérations
plus subtiles, puisque les différences entre les individus et les peuples au niveau des
talents et des ressources naturelles ne sont pas fondamentalement injustes.

Certains soutiennent que Rawls défend la thése selon laquelle les talents individuels



doivent étre considérés comme des possessions collectives puisqu’ils représentent des
faits moralement arbitraires pour lesquels les individus ne sont pas moralement
responsables. On cite notamment a cet effet Justice as Fairness. Et pourtant, dans ces
pages, Rawls insiste sur le fait que sa thése essentielle est que nous ne possédons pas
nos talents. lls ne sont pas des objets pour lesquels il y aurait des propriétaires. Cela est
certes vrai de l'individu, mais cela est aussi vrai du groupe. Le groupe ne dispose pas
d’un droit de propriété sur les talents de tous. Rawls soutient que I'on doit plutét faire
comme si la distribution des talents était un bien commun. Ici, il y a un «comme si » et,
surtout, c’est la distribution des talents qui doit étre traitée comme s'il s’agissait d’un
bien commun et non les talents eux-mémes. Il ne s’agit pas d’envisager une distribution
€galitaire des talents mais bien d’apprécier le fait que leur complémentarité est un bien
collectif. Enfin, cette remarque de Rawls concernant notre attitude a I'égard de la
distribution des talents n’est pas une prémisse dans un argument dont la conclusion
serait le principe de différence, et le principe de différence n’est pas une maximisation
du minimum pensée en termes de talents. Il faut plutét voir dans le principe de
différence une expression de cette attitude que nous avons de traiter la distribution des
talents comme un bien commun. Le principe de différence est une maniére particuliére
de gérer ce bien commun qu’est la distribution de nos talents. Rawls ne considere pas
les talents eux-mémes comme un egalisandum possédé par tous et devant faire I'objet
d’une distribution égalitaire. Ce sont les surplus coopératifs qui doivent faire I'objet d’'une
distribution et non les talents.

La méme remarque s’applique aux ressources naturelles dont disposent les peuples. La
diversité et la complémentarité des ressources naturelles constitue un bien commun
possédé par '’humanité entiere. Les peuples ne possédent pas individuellement ou
collectivement leurs ressources naturelles, mais ils possédent collectivement leur
caractére diversifie et complémentaire. Pour justifier un principe de justice maximin a
I'intention des personnes et des peuples, et ce autant a I'’échelle locale qu’a I'échelle
globale, il n’est pas nécessaire de démontrer qu’une violation des libertés négatives des
personnes et des peuples est survenue. Certes, il se peut que I'effet de serre engendré
par le développement industriel occidental soit en partie responsable de I'apparition de
nouvelle zénes de désertification dans les pays en voie de développement. Les liens
étroits entretenus avec certains régimes dictatoriaux pour l'accés aux ressources
naturelles ont sans doute pu contribuer aussi a ralentir le développement économique
de certains pays défavorisés. Enfin, des politiques protectionnistes occidentales sur les
produits agricoles sont peut-étre a l'origine de la pauvreté de certains pays du tiers-
monde qui se voient ainsi privés de l'acces a un plus grand marché. Sans nier
'importance de ces enjeux, le principe de différence n’a pas a étre vu comme un
principe de réparation. Il doit plutdt étre vu comme I'expression d’'un consensus portant
sur le bien commun de la diversification et de la complémentarité des ressources
naturelles de I’'humanité entiere.

On obtient de cette maniere une théorie de la justice distributive a l'intention des
individus et des peuples qui admet deux niveaux se situant respectivement en deca et
au-dela des principes de liberté des personnes et des peuples. En deca d’un certain
seuil, il existe un devoir d’assistance aux individus et aux peuples en situation de



détresse a I'’échelle locale et a I'’échelle globale. On peut dire qu’a ce niveau, on a un
principe d’inspiration utilitariste visant a maximiser le bien-étre de tous les individus et
de tous les peuples. Nous avons un devoir d’assistance auprés des personnes
handicapés de leur fournir toute I'aide nécessaire leur permettant de parvenir a un
minimum d’autonomie et nous avons l'obligation d’intervenir auprés des peuples en
situation de détresse. Au dela d’un certain seuil, il faut en vertu du principe de différence
chercher a maximiser le capital, les moyens de production et les pouvoirs de décision
aux individus et aux peuples, a I'échelle locale et internationale. Au terme d’une
redistribution adéquate, on aurait des inégalités résultant de la présence de différents
talents et de différentes ressources naturelles sans que l'on puisse parler d’injustice.
Ces inégalités ne seraient pas injustes parce que le maximum aurait été accompli pour
gue les individus et les peuples parviennent a se développer pleinement en fonction des
ressources dont ils disposent. Les seules inégalités qui persisteraient seraient celles qui
seraient requises pour le maintien d’'une richesse pouvant servir les objectifs d’'une
redistribution juste et celles qui résulteraient du fait de circonstances telles que des
talents et des ressources inégaux.

Cette conception de la justice distributive fait intervenir les personnes et les peuples et
autant dans la sphére domestique que dans la sphére internationale. Elle marie le
nationalisme et le cosmopolitisme au profit d’'une seule et méme cause, la justice
sociale. Elle est foncierement anti-individualiste et anti-collectiviste puisqu’elle rejette
autant la primauté des droits individuels que la primauté des droits collectifs. Il s’agit
d’'une approche qui procéde d’un pluralisme axiologique. Elle s’appuie sur une
conception cosmopolite et nationaliste de la personne et des peuples et elle permet
d’inscrire le nationalisme dans un combat pour la justice sociale tout en sensibilisant les
cosmopolites aux combats pour la libération nationale des peuples. Elle s’oppose au
nationalisme de David Miller, par exemple, pour qui la justice sociale requiert des
conditions de confiance solidaire qui ne peuvent étre garanties que par la nationalité. Le
nationalisme de Miller s’oppose donc au cosmopolitisme. Inversement, plusieurs
pensent qu’une perspective cosmopolite requiert que soit abandonnée une perspective
nationaliste et ils estiment que les individus doivent étre les sujets ultimes de la
distribution équitable. Je crois cependant que ces deux visions opposées sont
inacceptables. Le seul nationalisme qui soit acceptable a mes yeux est celui qui
s’appuie sur une position impartiale et qui affirme les droits collectifs de tous les peuples
et non seulement de son propre peuple. Si chacun se porte a la défense de son propre
peuple, ce doit étre dans le but d’appliquer le principe de I'égalité de tous les peuples, et
non pour privilégier son propre peuple. Les conationaux de tous les pays doivent
défendre les intéréts de leurs peuples respectifs, mais c’est seulement au sens ou c’est
la facon que I'on a de défendre concrétement le droit de tous les peuples. L’action
menée a I'échelle locale pour son propre peuple ne doit donc pas se traduire par une
préférence affichée a I’égard de son propre peuple.

Ceux qui opposent la vision impartiale cosmopolite a la vision partiale nationaliste
croient que le nationalisme implique nécessairement un point de vue partial a I'égard de
ses semblables alors que la justice cosmopolite considérerait de maniere impartiale le
droit de tous les individus. Mais cette facon de voir les choses est tres partisane, pour



ne pas dire partiale. Il existe aprés tout aussi a I'échelle individuelle une propension a
privilégier ses semblables, qu’il s’agisse des membres de sa propre famille ou de ses
amis proches. Le débat n’est donc pas entre une approche nationaliste partiale et une
approche individualiste impartiale. On peut critiquer le point de vue partial autant a
I’échelle individuelle qu’a I'’échelle collective et I'on peut défendre une vision impartiale
autant a I'échelle collective qu’a I'’échelle individuelle. Je suis donc en désaccord
profond avec ceux qui soutiennent que le nationalisme est essentiellement lié a un point
de vue partial. Dans le cadre du droit cosmopolitique, les nations peuvent dans une
certaine mesure faire montre de partialité, pourvu que celle-ci soit contrainte par des
principes cosmopolites individuels. Mais l'inverse est aussi vrai. Dans le cadre d’un droit
des peuples juste et raisonnable, les individus peuvent faire ce qu’ils veulent et étre
partiaux a I'endroit de leurs proches, pourvu qu’ils acceptent les contraintes
raisonnables provenant du droit des peuples.

Méme si le nationalisme peut favoriser a I'échelle locale I'apparition d’'une solidarité
sociale durable, doit-on aller jusqu’a dire que la solidarité sociale est impossible sans la
solidarité nationale ? Bien sir que non. Mais il est vrai que le respect des différentes
solidarités nationales (le pluriel est essentiel ici) constitue une condition nécessaire a la
mise en place d’'une solidarité cosmopolitique durable. Et lorsque I'on endosse un
nationalisme prenant la forme impatrtiale de I'affirmation des droits collectifs de tous les
peuples, il n’y a pas de contradiction entre le nationalisme et le cosmopolitisme.
Inversement, lorsque le cosmopolitisme ne s’appuie pas sur une idéologie étroitement
individualiste, il peut étre compatible avec le nationalisme. Ces remarques ont des
incidences autant sur le plan procédural que sur le plan des principes. Sur le plan
procédural, on constate que pour créer une solidarité cosmopolite, il faut que soit établi
un lien de confiance entre les peuples. Ce lien de confiance suppose la reconnaissance
mutuelle mais ne requiert pas un lien nationalitaire communément partagé. Sur le plan
des principes, il n’y a pas de justice cosmopolite sans la reconnaissance du droit qu’ont
les peuples a un développement égal et sans la reconnaissance du droit qu’ont les
peuples a une infrastructure économique adaptée a leurs besoins.

Une justification philosophique

Dans les deux sections précédentes, nous avons décrit un double régime équilibré et
mutuellement contraignant de droits individuels et collectifs pour les personnes et les
peuples. Il nous reste maintenant a fournir une justification philosophique qui s’accorde
avec le libéralisme politique. Dans le cadre du libéralisme politique, tout comme dans
les autres versions du libéralisme, il faut affirmer la primauté du juste sur les
conceptions du bien et donc affirmer la primauté du droit sur les obligations morales
particulieres. Le droit n’est pas comme chez les communautariens dérivé a partir d’une
obligation de respecter les capacités métaphysiques des personnes et des peuples. La
politique de la reconnaissance des peuples ne doit donc pas prendre la forme d’une
reconnaissance des objectifs collectifs, mais bien des droits collectifs. Et le philosophe
libéral doit s’ouvrir a la reconnaissance des droits collectifs, car cela permet d’assurer
une reconnaissance politique a tous les peuples, y compris a ceux qui font partie d’états
multinationaux. Cela conduit a I'adoption de deux régimes de droits, individuels et
collectifs, que I'on cherche a équilibrer et qui se restreignent mutuellement.



Pour parvenir a une justification a partir du libéralisme politique, on peut commencer par
se demander si ce n’est pas anti-libéral de limiter les droits et libertés individuels par un
ensemble de droits collectifs dont les titulaires seraient des peuples. La réponse que
I'on donnera a cette question nous mettra sur la piste d’une justification adéquate. En
cherchant a répondre a ce probléme d’'incompatibilité, on sera amené a formuler une
justification philosophique en faveur de l'adoption d’un régime de droits collectifs
applicables aux peuples et compatible avec les prescriptions du libéralisme politique.
Peut-on contraindre raisonnablement les libertés individuelles par un ensemble de droits
collectifs? On peut étre tenté de répondre a cette question en faisant remarquer que les
droits et libertés individuels se limitent déja entre eux. Le droit a la liberté d’expression
est limité par les politiques contre la littérature haineuse. Le droit a la vie est limité par le
droit de procéder dans certains cas a un avortement ou a une euthanasie. Le droit du
public a linformation est limité par le droit a la vie privée. Le droit a la liberté
d’association est limité par des lois anti-gang. Il y a donc déja des contraintes imposées
aux droits et libertés de la personne. Pourquoi alors ne pas admettre les contraintes qui
découleraient d’un régime de droits collectifs?

La différence, répondra-t-on, est que dans le premier cas, la liberté individuelle est
limitée par les autres libertés individuelles, et on peut penser que, de cette maniére, on
accroit globalement la liberté individuelle de tous. Lindividu a dans tous les cas la
priorité car les contraintes imposées aux libertés individuelles des uns et des autres sont
acceptables dans la mesure ou, globalement, elles servent a accroitre la liberté de tous.
II'y a donc une différence fondamentale entre les deux sortes de restrictions, celles
provenant des libertés individuelles et celles provenant des droits collectifs. Pour que la
justification fonctionne, il faut donc approfondir notre réponse a I'objection
d’incompatibilité.

Que dire des limites apportées par les libertés politiques/positives des Anciens aux
libertés civiques/négatives des Modernes? Ma liberté est limitée par mes responsabilités
de citoyen. Elle est limitée par les obligations que j'ai envers la société, et qui doivent se
traduire par une participation citoyenne aux pouvoirs de délibération, d’élection, ainsi
gu’aux pouvoirs législatifs et exécutifs au sein du systéme de coopération sociale. Ici, la
liberté négative et civique de lindividu n’est plus contrainte seulement par d’autres
libertés négatives et civiques. Alors, ne peut-on pas revenir a la charge et soutenir que
les libéraux devraient de la méme maniere manifester une plus grande ouverture
d’esprit a I’égard des droits collectifs ? lls doivent le faire en tout cas s’ils sont disposés
a contraindre les libertés négatives par les libertés positives, car ils manifestent alors
une ouverture d’esprit a I'égard de I'idée de limiter les libertés négatives et il n’y a pas
de raison de ne pas accepter les contraintes qui proviennent des droits collectifs.

A cela, le philosophe individualiste peut répondre que la mise en place d’un systéme de
libertés positives et politiques est justifiée en bout de piste par la valeur instrumentale
gu’elle représente pour la satisfaction des libertés individuelles négatives. Les libertés
politiques viennent limiter les libertés civiques, mais c’est dans le but de favoriser
ultimement la liberté individuelle. La démocratie participative est certes importante, mais



comme un moyen d’améliorer la démocratie représentative, qui est elle-méme un
moyen de maximiser la liberté individuelle. Autrement dit, on accepte certes la Liberté
des Anciens, mais seulement comme un moyen pour favoriser la Liberté des Modernes,
et le républicanisme est subordonné au libéralisme traditionnel, qui demeure
individualiste. Voila, dira-t-on une différence essentielle entre les contraintes en
provenance du républicanisme et les contraintes en provenance d’une approche qui
favorise 'aménagement d’'un systeme de droits collectifs pour les peuples.

Mais les libéraux ne doivent-ils pas reconnaitre de toute fagon I'importance des cultures
sociétales nationales ? Bien sar, répondront-ils, mais c’est seulement pour permettre a
chaque individu d’exercer pleinement sa liberté d’individu au sein de son peuple
particulier. Il s’agit la encore une fois d’une justification individualiste. Le peuple, lui-
méme congu comme une culture sociétale nationale, est nécessaire pour mettre en
place un systéme de droits et libertés. Selon Kymlicka, les cultures sociétales compléetes
doivent étre valorisées d’un point de vue libéral parce qu’elles sont des conditions de
possibilité de I'exercice d’'une véritable liberté individuelle. Lindividu serait alors encore
une fois la seule source, ou la source ultime de revendication Iégitime et la valeur des
cultures sociétales serait subordonnée a la liberté individuelle. Un systeme de droits
collectifs ne se présente pas de la méme facon et c’est pourquoi le philosophe libéral se
doit de le rejeter.

Mais le fait d’admettre que la culture sociétale nationale a une valeur instrumentale pour
la satisfaction des libertés individuelles ne peut suffire a justifier I'existence des cultures
sociétales particulieres. Au fond, n’importe quelle culture sociétale nationale pourrait
réaliser cette fonction instrumentale, et cela est méme compatible avec I'existence d’une
seule grande culture sociétale pour tous les individus. Aussi, il semble que I'on ne
puisse se contenter, dans une perspective libérale, d’'un argument favorable a
I'existence d’une culture sociétale nationale en général. Si I'on reconnait I'importance
des cultures sociétales particulieres et que I'on insiste sur la nécessité de préserver une
multitude et une diversité de cultures sociétales nationales, on affirme bien plus que
'importance de la culture sociétale nationale en général. Par conséquent, dans la
mesure ou le philosophe libéral est disposé a reconnaitre I'importance de la diversité et
de la multitude des cultures sociétales nationales, il ne peut justifier cela sur des bases
strictement individualistes, et il doit accepter une version du libéralisme qui permet
d’intégrer un régime de droits collectifs pour les peuples. Les libéraux ne veulent-ils pas
assurer la protection de la variété des cultures sociétales nationales? Pourquoi
pensons-nous que cette nation doit étre protégée et non seulement une autre? Si notre
culture n'a pas de valeur en tant que telle et seulement une valeur instrumentale
générale pour l'individu, comment peut-on alors vouloir la préserver en tant que telle ?
Pourquoi refuser une autre culture qui pourrait autant faire l'affaire et répondre aux
mémes objectifs instrumentaux? Pourquoi ne pas se laisser assimiler a d’autres
cultures ? Pourquoi refuser de s’assimiler a une culture sociétale plus englobante?
Pourquoi ne pas renoncer a sa propre culture sociétale? Dans la mesure ou les
philosophes libéraux partagent ces réticences et veulent eux-mémes préserver la
diversité et la pluralité des cultures sociétales nationales, il semble qu’ils doivent eux-
mémes intégrer un régime de droits collectifs pour les différents peuples. Si les



philosophes libéraux sont disposés non seulement a protéger la culture sociétale en
général, mais bien les cultures sociétales nationales particulieres, ne doivent-ils pas
admettre un double régime de droits, individuels et collectifs, fonctionnant de fagon
autonome?

Le philosophe libéral individualiste peut avoir une réponse a cette question. On note tout
d’abord que les individus ont un attachement a une culture sociétale nationale
spécifique, parce que, tout en étant des sources de diversité, les cultures sociétales
nationales comportent des caractéristiques différentes les unes par rapport aux autres.
D’une culture sociétale nationale a l'autre, on constate des différences dans la langue
commune, dans les institutions publigues communes, ou dans lhistoire publique
commune. Le philosophe individualiste peut ensuite étre tenté de montrer non
seulement que la culture sociétale nationale constitue de maniere générale pour
I'individu le cadre a l'intérieur duquel peut s’exercer sa liberté pleine et entiere; il croit
aussi étre en mesure de montrer que toutes les cultures sociétales nationales
particuliéres sont importantes. En I'occurrence, Kymlicka pense que l'individu considere
sa propre culture sociétale comme un cadre d’exercice essentiel pour sa propre liberté.
L'individu accorderait a sa propre culture sociétale le statut d’un bien premier social et
lui ferait jouer un réle important dans l'estime qu’il a de lui-méme. Il s’agit ici non
seulement d’affirmer la thése sociologique générale selon laquelle la culture sociétale
nationale aurait de fait un role crucial a jouer et constituerait un bien social premier. Il
s’agit de prétendre que, sur le plan de la psychologie morale, les individus traitent leur
propre culture sociétale nationale comme un bien social premier jouant un réle important
sur I'estime de soi. Le philosophe individualiste sera alors fortement enclin a choisir la
premiére option et a se rabattre sur une version édulcorée des protections collectives
inspirée par la théorie des droits différenciés par le groupe. Les droits collectifs des
peuples seront des droits détenus, réclamés et justifiés par les individus.

Le probleme est que cette derniere these est fausse et que les individus n’ont pas tous
une telle opinion de la valeur de leur propre culture sociétale nationale. La justification
individualiste échoue par conséquent. La culture sociétale nationale joue sans doute de
facto un réle important pour la liberté individuelle, mais les individus peuvent ne pas
accorder a leur propre culture sociétale la premiere place dans leur palmarés
d’allégeance. De sorte que I'on se trouve face a un dilemme important : ou bien
renoncer a justifier I'importance d’une multitude de cultures sociétales nationales
distinctes, ou bien renoncer a l'individualisme moral.

S'il exploite la premiére avenue, le philosophe individualiste devra renoncer aussi a faire
des cultures sociétales nationales les sujets ultimes de droits collectifs. Pour tenir
compte de I'objection que les individus ont des attachements divers a une tres grande
variété de groupes culturels, il sera par la méme occasion enclin a accepter de modifier
sa perspective initiale en admettant une variété de groupes comme sujets possibles de
droits collectifs : des groupes idéologiques, religieux, linguistiques, et non seulement
des groupes nationaux. De cette maniere, sa position refletera fidélement les
préférences rationnelles variables des individus. Il sera d’autant plus enclin a le faire
que la seule alternative semble étre d’accorder une valeur intrinseque aux cultures



sociétales nationales. Mais c’est 1a, a toutes fins utiles, une démonstration par 'absurde
contre une politique de la reconnaissance prenant la forme d’un systeme de droits
collectifs.

En choisissant de s’accrocher a une approche individualiste, nous sommes donc en
apparence forcés de choisir entre deux options insatisfaisantes: accorder aux groupes
une valeur dérivée a partir de celle qui leur est accordée par les individus, ce qui nous
oblige a admettre une trés grande variété de groupes comme sujets de droits collectifs,
ou ne pas reconnaitre des droits collectifs du tout. Il existe certes une autre option qui
requiert, il est vrai, 'abandon de l'individualisme moral. On peut persévérer dans notre
tentative de faire des cultures sociétales nationales les seuls détenteurs de droits
collectifs en leur accordant une valeur intrinseéque mais, la encore, il s’agit d’une solution
peu attrayante.

Mais il est possible de rester libéral et de reconnaitre les droits collectifs des peuples
sans invoquer une justification individualiste erronée comme celle supposant une
préférence rationnelle partagée et liée a I'estime de soi. Et qui plus est, on peut y
parvenir sans étre obligé de reconnaitre a tous les groupes, et non seulement aux
peuples, une valeur équivalente.

Qu’est-ce qui fait que les peuples particuliers sont importants? On peut invoquer le
principe de la valeur de la « diversité culturelle », et soutenir que les cultures sociétales
nationales sont importantes parce qu’elles sont les sources ultimes de la diversité
culturelle. Cette argumentation va ensuite se traduire tout naturellement dans une
approche qui recommande la protection des différentes cultures sociétales nationales.
Mais peut-on formuler cet argument dans le cadre du libéralisme politique, et sans faire
appel a une théorie compréhensive s’appuyant sur la bio-diversité?

Pour parvenir a une telle justification, il faut certes admettre tout d’abord que les
personnes se représentent majoritairement comme des membres de cultures sociétales
nationales particuliéres. Il faut ensuite qu’elles veuillent majoritairement que leur propre
culture sociétale continue d’exister. Il faut aussi qu’elles consentent a ce qu’elles soient
protégées. Tout cela peut étre accepté parce que tout cela est compatible avec le fait
gue certaines personnes n’accordent pas beaucoup d’importance a leur propre culture
sociétale. On respecte ainsi la diversité des liens affectifs possibles a I'égard de sa
propre culture sociétale nationale. Mais il faut surtout qu’elles endossent majoritairement
le principe de la valeur de la diversité culturelle et que les cultures sociétales soient a
leurs yeux, encore a notre époque, une source ultime de diversité culturelle, et ce,
autant a I’échelle locale qu’a I’échelle internationale. Or, on peut étre d’accord avec tout
cela sans attacher tellement d’importance a sa propre culture sociétale. Ainsi, la
justification proposée ne suppose pas que tous les individus s’accordent a dire que leur
propre culture sociétale nationale joue un réle fondamental dans I'estime gu’ils se font
d’eux-mémes. La culture sociétale nationale peut occuper une place différente dans les
différents palmarés d’allégeance, et ce, méme si un consensus existe sur le réle crucial
et instrumental de la culture sociétale nationale dans le maintien de la diversité
culturelle.



Il resterait ensuite a justifier le principe de valeur de la diversité culturelle. Peut-on en
fournir une justification qui s’accorde avec le libéralisme politique ? On peut tout d’abord
réaliser un consensus par recoupement autour de cette idée. Certains penseront que la
diversité culturelle a une valeur intrinséque. D’autres y verront une valeur instrumentale
pour la survie de I'espéce humaine. D’autres encore y verront une valeur instrumentale
pour l'individu. Peu importe, I'idée est que I'on parvienne a réaliser un consensus par
recoupement sur cette question.

Je crois que l'on peut aussi développer un argument qui s’appuie exclusivement sur la
raison publique et qui n’exploite que les ressources du libéralisme politique. Je suppose
tout d'abord que notre conception de la société internationale doive étre empreinte d'un
réalisme minimal. Il faut ensuite invoquer le fait que la réalité internationale est encore
en grande partie personnifiée par les cultures sociétales nationales. On questionne
certes de plus en plus de nos jours le modele de I'état-nation, et on questionne aussi
beaucoup la souveraineté des états. Pour cette raison, certains seront peut-étre enclin a
admettre différents modéles d’organisations politiques : il peut certes s'agir d'états-
nations, mais aussi d'états multinationaux, de fédérations multinationales, de fédérations
d'états-nations, de confédérations d'états souverains, ou d'organisations internationales
regroupant des états souverains. Or, dans tous ces modeles, la culture sociétale
nationale reste bien en selle. Ces différents modeles n’évacuent jamais la réalité de la
culture sociétale nationale. Dans les modéles de fédérations multinationales, les
cultures sociétales nationales peuvent étre présentes en tant qu'états fédérés. Cela ne
fait d’ailleurs que confirmer I'importance des cultures sociétales nationales, car pour étre
viables les fédérations multinationales devront reconnaitre leurs nations constitutives. Il
faut reconnaitre que les cultures sociétales nationales, souveraines ou fédérées,
prennent de I'importance depuis plus de deux cents ans. Il s'agit d'une tendance lourde
qui se manifeste dans la multiplication des états souverains et dans I'affrmation des
cultures sociétales nationales au sein d’états multinationaux. L’argument est donc le
suivant: puisqu’il faut prendre acte de l'importance accrue de la diversité des cultures
sociétales nationales sur la scéne internationale et puisque cette diversité participe de la
diversité culturelle, il faut alors adopter le principe de la valeur de la diversité culturelle.

On s’est demandé plus t6t pourquoi les diverses cultures sociétales nationales devaient
faire I'objet de protections spéciales prenant la forme de droits collectifs, et on a conclu
qgue cela pouvait se justifier en recourant au principe de la valeur de la diversité
culturelle. Maintenant on se demande pourquoi il faut admettre cette derniére valeur, et
la réponse nous est donnée en observant que la société internationale prend de plus en
plus la forme d’un ensemble irréductible de cultures sociétales nationales et en
s’appuyant sur une approche réaliste. Il importe de noter que cette argumentation n’est
pas circulaire. C’est en invoquant la valeur de la diversité culturelle que nous
choisissons d’adopter un régime normatif de protections collectives destinées aux
diverses cultures sociétales nationales. Et c’est en invoquant un argument réaliste au
sujet d’une tendance lourde observée au sein de la communauté internationale que
nous justifions la valeur de la diversité culturelle.



J'aime cet argument parce qu'il s’appuie sur la raison publique. Cela ne veut pas dire
que je rejette d'autres arguments visant a justifier la valeur de la diversité culturelle,
comme celui qui invoque son rdle instrumental pour la survie de lI'espece. Mais il est vrai
gu’il y a un désaccord fondamental sur les justifications des uns et des autres, selon que
Pon soit individualiste ou communautarien, selon que l'on soit narrativiste ou
essentialiste, et selon que I'on soit dualiste ou naturaliste. L’'argument politique invoqué
ici respecte cette diversité irréductible de points de vue résultant de théories
compréhensives différentes, parce qu’il invoque seulement des faits pertinents au sujet
de la culture politique internationale. On justifie de cette maniére les droits collectifs des
peuples a partir de considérations qui sont compatibles avec le libéralisme politique.

Conclusion

Dans cet article, j'ai tenté de montrer les bienfaits du libéralisme politique pour la
formulation d’un nationalisme cosmopolite. Sa principale vertu consiste dans la
possibilité d’adjoindre au systeme de droits et libertés de la personne un droit des
peuples. J’ai cependant aussi critiqué la version particuliere du droit des peuples
défendue par Rawls. Ce dernier distingue deux domaines d’application distincts du droit,
gouvernés par des principes qui leur sont propres, alors que le nationalisme
cosmopolite cherche a mettre en place un seul et unique systeme de droits, pour les
personnes et les peuples, applicable autant a I'échelle internationale qu’a I’échelle
locale. Mais la principale différence est que je rejette la tolérance libérale a I'endroit des
sociétés hiérarchisées et ne l'admet qu’a I'égard des sociétés communautariennes
démocratiques. Cet amendement nous a amené a réfléchir sur les rapports complexes
qui existent entre les notions de tolérance et d’autonomie. Cela nous a notamment
permis d’apercevoir les liens constitutifs qui existent entre la tolérance libérale et la
nécessité de mettre en place un double systeme de droits pour les personnes et pour
les peuples. Jai conclu cet exposé par I'examen d’un argument philosophique
permettant de justifier 'adoption d’un systéme de droits collectifs dont les bénéficiaires
seraient les peuples. Cet argument s’éloigne de I'individualisme moral et exploite plutdt
le principe de la valeur de la diversité culturelle. Le principe affirmant la valeur de la
diversité culturelle explique pourquoi les droits collectifs des peuples peuvent et doivent
étre protégés en restreignant parfois raisonnablement la liberté individuelle. Ce principe
peut a son tour étre justifié en invoquant a notre rescousse des considérations
empreintes de réalisme et qui s’inspirent de certaines tendances profondes apercues au
sein de la culture politique internationale. Tout cela a été rendu possible grace au
libéralisme politique et c’est la raison pour laquelle ce cadre théorique constitue une
ressource inestimable pour le nationalisme cosmopolite.



