
LE FRANÇAIS COMME LANGUE PUBLIQUE COMMUNE 

PAR

MICHEL SEYMOUR
Seymour@videotron.ca

http://pages.infinit.net/mseymour/

Les travaux de la commission des États généraux sur la situation et l’avenir de la 
langue française au Québec nous ont donné l’occasion de réfléchir sur la 
politique linguistique québécoise. Celle-ci rend explicite la protection des droits 
collectifs de la nation québécoise dans son ensemble. En effet, la nation 
québécoise est une communauté politique dans laquelle le français est la langue 
publique commune. 

Je veux tenir compte dans ma réflexion de la réalité québécoise actuelle, telle 
qu’elle est, mais aussi du Québec souverain tel qu’il pourrait être. Ces deux 
perspectives ne sont pas séparées l’une de l’autre. Si l’on tient compte de 
l’éventualité de la souveraineté du Québec, il faut déjà s’y préparer. Cela veut 
dire que les Québécois francophones doivent déjà commencer à se concevoir 
comme une majorité et que toute réflexion sur la politique linguistique doit se 
faire en pensant à l’aménagement des rapports entre les communautés 
francophone, anglophone, allophone et autochtone. Il ne faut pas intervenir sur le 
sujet en défendant seulement tel ou tel groupe d’intérêt, sans égard pour les 
autres groupes. Nous devons intervenir comme des citoyens à part entière. Il 
faut que tout aménagement tienne compte des intérêts et des droits de chacun. 

Mais en même temps, le Québec francophone est et demeurera minoritaire en 
Amérique du Nord, et ce, quel que soit son statut politique. C’est d’ailleurs cette 
situation de minoritaire et les injustices historiques subies qui ont justifié 
historiquement la mise en place d’un dispositif législatif comme la Loi 101. Mais 
même dans l’éventualité de la souveraineté, il serait impensable de renoncer à 
notre politique linguistique. La Charte de la langue française demeurera 
nécessaire parce que les francophones du Québec demeureront minoritaires sur 
le continent nord-américain quoi qu’il advienne. 

Dans l’éventualité du Québec souverain, nous demeurerons, nous les 
francophones du Québec, un groupe minoritaire. Et avant la souveraineté du 
Québec, nous sommes déjà en un sens un groupe majoritaire. Il faut que les 
citoyens prennent acte de cette double réalité.

Je viens de parler de la situation linguistique du Québec en tenant compte de 
l’éventualité de la souveraineté du Québec. Mais à vrai dire, il ne faut pas 
souscrire nécessairement au projet souverainiste pour reconnaître qu’en un sens 
le Québec francophone est à la fois majoritaire et minoritaire. Il n’est pas 

mailto:Seymour@videotron.ca
http://pages.infinit.net/mseymour/


nécessaire d’être souverainiste pour reconnaître que le Québec a une seule 
langue publique commune, le français, et que cette langue doit être protégée. Et 
il n’est pas nécessaire non plus d’être fédéraliste pour croire que les droits 
consacrés de la minorité anglophone doivent être maintenus. Il faut chercher à 
maintenir un équilibre entre les droits collectifs de la majorité et les droits 
collectifs de la minorité anglophone et des peuples autochtones. Il faut 
également que les droits des citoyens allophones de s’intégrer pleinement à la 
société québécoise et d’être traités comme des citoyens à part entière soient 
protégés et maintenus.

Un bref rappel de l’histoire récente 

Ces années-ci, nous étions presque parvenus à un équilibre satisfaisant entre la 
majorité francophone et la minorité anglophone. Après le discours au Centaur, le 
Premier Ministre du Québec est passé de la parole aux actes. Il a mis le paquet 
pour convaincre les membres de son parti de la nécessité de maintenir la loi 86. 
Sans me prononcer sur le fond de la question, puisque cette loi comporte 
beaucoup d’éléments, elle est surtout connue pour la clause qui garantit la nette 
prédominance du français sur l’affichage, tout en autorisant l’usage d’autres 
langues. Ce modus vivendi s’accorde d’ailleurs avec les prescriptions spécifiques 
de la Cour suprême du Canada. 

Le gouvernement du Québec s’est ensuite empressé de transformer les 
commissions scolaires confessionnelles en commissions scolaires linguistiques. 
Ce changement répondait également à une revendication traditionnelle de la 
société québécoise dans son ensemble, mais aussi à une revendication de la 
communauté anglophone. Certains exprimèrent cependant des réserves au sujet 
de la disparition dans l’article 93 de la Constitution canadienne  de la référence 
aux droits, privilèges et obligations appartenant aux écoles et aux syndics 
d’école. Il y avait selon eux un danger que la nouvelle loi ne reconnaisse plus le 
droit qu’a la communauté anglophone de gérer ses propres commissions 
scolaires. Cette objection ne tenait pas la route puisque la jurisprudence avait fait 
en sorte d’interpréter l’article 23 de la Charte canadienne des droits et libertés 
comme impliquant l’existence d’un tel droit. La Cour suprême du Canada avait 
eu l’occasion de statuer sur le droit collectif de la minorité anglophone de gérer 
ses propres écoles et commissions scolaires, même si cela n’était pas 
explicitement contenu dans l’article 23. Qu’à cela ne tienne, l’avocat de la 
minorité anglophone, Me Julius Grey, demanda au gouvernement québécois 
d’inclure explicitement le droit de gérer les commissions scolaires dans la charte 
des droits et libertés du Québec. Le gouvernement a tenu compte des 
remarques de Me Grey en incluant des dispositions explicites en ce sens dans le 
texte même de la loi sur les commissions scolaires linguistiques. 

On se rappellera aussi que pendant la même période une autre pomme de 
discorde est apparue concernant ceux qui pourraient avoir le droit de vote pour 
élire des commissaires au sein des commissions scolaires. Fallait-il être un 



parent d’enfant anglophone pour avoir ce droit de vote ? À la demande de la 
communauté anglophone, le droit de vote fut élargi pour inclure des personnes 
qui n’étaient pas des parents d’enfants anglophones.

Telles ont donc été les mesures mises en place par le Gouvernement du Québec 
dans les années qui suivirent le discours du Centaur pour répondre à certaines 
des attentes de la minorité anglophone du Québec. Aussi, il ne faut pas se 
surprendre qu’un rapport positif du Consulat américain au Québec ait été déposé 
au State Department après la première année du gouvernement Bouchard. 

Certains autres irritants ont été corrigés par la suite et certains autres restent à 
résoudre, mais il faut reconnaître que le Gouvernement québécois a cherché à 
tenir compte des droits acquis de la communauté anglophone du Québec. Cela 
s’est manifesté encore dans la loi 170 sur la fusion des municipalités. Les villes 
bilingues sur l’île de Montréal sont grâce à cette loi devenues des 
arrondissements qui ont pu préserver leur statut bilingue. 

Il ne m’appartient de juger le bien-fondé des démarches entreprises par le 
gouvernement du  Québec. Mais on se doit de constater que des efforts de 
rapprochement ont eu lieu et que ceux-ci sont venus en grande partie du 
gouvernement québécois.

On ne peut pas dire cependant que des pas semblables ont été faits de la part 
de la communauté anglophone. Pendant la même période, le groupe Alliance 
Québec s’est radicalisé sous la gouverne de William Johnson. Le groupe 
préconisait la partition, le bilinguisme officiel et l’action directe auprès des 
tribunaux et dans la rue. Voilà ce qui fut récolté par le gouvernement québécois 
dans la foulée d’un référendum serré qui fut perdu de justesse par les 
souverainistes. Les choses n’ont pas vraiment changé sous la gouverne de 
Monsieur Housefather. Le groupe Alliance Québec et ses porte-parole se sont à 
nouveau engagés dans des poursuites devant les tribunaux. 

On mentionnera deux autres exemples récents. Les démêlées entourant la 
langue d’affichage sont réapparues à l’occasion de l’affaire Lyon and the Walrus 
qui a été portée à l’attention du juge Paul-Marcel Bellavance. Brent Tyler, l’avocat 
des plaignants, a tenté de prendre en défaut la loi 86 qui consacre la nette 
prédominance du français dans l’affichage commercial en prétextant que le 
français n’était plus dans une situation précaire, et en arguant que le 
gouvernement devait justifier à nouveau sa loi. Le juge Bellavance a renversé le 
jugement de première instance en invoquant l’existence d’un précédent, à savoir 
l’existence d’un jugement énoncé par la Cour suprême à l’occasion de l’arrêt 
Ford. Le juge Bellavance a donc rejeté la requête des plaignants. 

Un autre cas très préoccupant a été soulevé devant les tribunaux. Il concernait 
les parents d’enfants francophones qui désiraient envoyer leurs enfants dans des 
écoles anglaises. Là encore, les avocats d’Alliance Québec ont joué un rôle pro-



actif déplorable. Heureusement, ceux-ci ont été déboutés en Cour supérieure du 
Québec. Dans le jugement rendu le 14 novembre 2000, le juge Maurice Laramée 
écrivait :

« [Le Québec] a tenté de parvenir, par sa démarche législative en 
matière linguistique, à un juste équilibre entre les droits de son groupe 
minoritaire anglophone et ceux de son groupe majoritaire 
francophone. Sa politique linguistique se veut en outre une réponse à 
la fragilité de cet équilibre causée par l’immigration et la chute du taux 
de natalité au sein de la communauté francophone. Les statistiques 
démographiques révèlent que la seule façon de maintenir cet équilibre 
est de renforcer l’apprentissage et l’utilisation du français dans le 
cadre d’une politique législative axée sur les droits collectifs. » 

Plus récemment encore, Alliance Québec s’en est pris à la loi 171 qui 
redéfinissait les règles visant à déterminer le statut bilingue des municipalités, et 
ils ont aussi attaqués devant les tribunaux les dispositions contenues dans la loi 
99 du gouvernement du Québec. Là encore il fallait répondre à Brent Tyler, 
leader activiste d’Alliance Québec. Il n’est sans doute pas inutile de rappeler 
qu’Alliance Québec est un organisme financé par le gouvernement fédéral au 
coût d’un million de dollars par année.

Ces actions d’Alliance Québec ou de certains de leurs représentants sont 
extrêmement néfastes pour plusieurs raisons. Elles contribuent à polariser le 
débat au lieu de contribuer à calmer le jeu. Elles sont injustifiées sur le fond et 
elles contribuent surtout à donner l’impression auprès de la majorité québécoise 
qu’elles reflètent le sentiment général de la communauté anglophone du 
Québec, alors qu’il n’en est rien. La majorité des anglophones du Québec ne se 
retrouve plus dans les actions radicales menées par Alliance Québec. Depuis 
quelques années, plusieurs groupes membres se sont désaffiliés d’Alliance 
Québec. Un autre groupe prend le relais et rassemble maintenant la majorité des 
groupes anglophones. Le Quebec Community Groups Network est, en effet, en 
train de prendre le relais. Ce groupe est beaucoup plus représentatif de la 
communauté. Il rassemble 18 groupes, dont Alliance Québec, qui est le plus 
financé et le plus gros. Mais Alliance Québec ne peut plus prétendre parler au 
nom de tous les anglophones du Québec. 

Neuf de ces groupes sont régionalement distribués avec un mandat de la 
communauté anglophone. Les neuf autres groupes ont un caractère sectoriel et 
ont des mandats provinciaux. On ne retrouve malheureusement pas encore le 
groupe Coalition Québec de Harold Chorney au sein du Quebec Community 
Groups Network (QCGN). On n’y retrouve pas non plus  le groupe Forum 
Québec dirigé par Dermod Travis. La raison est que le QCGN ne rassemble que 
des groupes financés par Patrimoine Canada. Je ne dis donc pas que cette 
coalition est parfaitement démocratique, mais elle est beaucoup plus 
représentative de la communauté anglophone que ne l’est Alliance-Québec. Il 



faut donc encourager le remplacement progressif du groupe Alliance Québec par 
le QCGN pour se faire une meilleure idée de l’opinion partagée par la 
communauté anglo-québécoise, et reconnaître l’importance de Coalition Québec 
et de Forum Québec.

Ce changement aurait une très grande importance dans la mesure où cela 
contribuerait à diminuer la tentation qu’ont certains de radicaliser à nouveau les 
débats et les enjeux. La conjoncture politique actuelle laisse croire à certains que 
tout est permis.  Certains se croient en mesure d’imposer à nouveau l’usage de 
l’anglais au centre-ville de Montréal dans les grands centres  commerciaux. 

C’est sans doute pour cette raison que l’on voit réapparaître ces temps-ci, au 
sein de la communauté francophone, des positions qui, si elles étaient toutes 
mises en application, contribueraient à remettre en question les droits consacrés 
de la communauté anglophone. Là encore, il ne m’appartient pas de porter un 
jugement sur le fond de ces recommandations. Certains préconisent le retour à 
la loi 101. D’autres voudraient que les dispositions de la Charte de la langue 
française portant sur la langue d’enseignement des enfants de parents 
francophones et des enfants de parents allophones soient étendues pour couvrir 
le niveau collégial. D’autres encore envisagent la fusion des commissions 
scolaires française et anglaise en une seule et même grande commission 
scolaire. D’autres soutiennent que la minorité anglophone dispose de privilèges 
qui sont injustes quand on les compare aux autres minorités. Selon ce point de 
vue, il faudrait abandonner le discours favorisant le maintien de droits collectifs 
consacrés à l’intention de la minorité anglophone. Certains affirment que la 
constitution du Québec souverain ne devrait pas inclure des dispositions qui font 
explicitement référence à des droits de la minorité anglo-québécoise.

D’autres voudront aussi questionner le fait que la minorité anglophone constitue 
une minorité linguistique nationale au sens d’être une extension de majorité 
nationale voisine (et non, bien entendu au sens d’être une nation à part entière). 
Bien sûr, aucun Anglo-Québécois ne se représente sa communauté comme 
constituant à elle seule une nation. Mais en tant qu’extension de majorité 
nationale voisine (la majorité nationale anglo-canadienne), il s’agit quand même 
d’une sorte de communauté nationale, c’est-à-dire une partie de nation. On 
pourrait parler des Anglo-Québécois comme d’une communauté historique 
semblable à la minorité francophone en Ontario, à la minorité castillane en 
Catalogne, à la minorité palestinienne en Israël, aux minorités russes dans les 
pays baltes et à la minorité hongroise en Roumanie (ou en Slovaquie). Il y a de 
nombreux exemples de minorités linguistiques nationales entendues au sens 
d’extension de majorité nationale voisine, et les Anglo-Québécois peuvent être 
compris de cette façon. Mais certains questionnent maintenant cela.

Je ne veux pas prendre position dans tous ces débats. Il me manque encore trop 
d’éléments pour être en mesure de me prononcer sur tous ces points. Il y a 
plusieurs façons de comprendre et d’aménager les rapports entre la majorité et 



les minorités sur le territoire du Québec. Mais j’estime que nous ne devons pas 
renoncer à reconnaître l’existence d’une minorité linguistique nationale anglo-
québécoise qui dispose de droits consacrés. Et je soumets que toute solution 
aux différents problèmes doit tenir compte de l’existence d’un peuple québécois 
ou d’une nation québécoise ayant une langue publique commune.

Des bonnes et des mauvaises nouvelles

Les communautés francophone et anglophone sont parvenues ces dernières 
années à un modus vivendi important. Si la situation avait pu être entièrement 
stabilisée, nous ne serions pas ici aujourd’hui à débattre encore de cette 
question. Je partage sur ce point l’opinion de Jean-François Lisée, opinion 
exprimée dans son ouvrage Sortie de secours. Les inquiétudes au sujet du 
Français apparaissent surtout quand nous tentons de prévoir ce qui nous attend 
dans les vingt prochaines années. Il y a plusieurs données inconnues qui ne 
nous permettent pas de dire présentement si les reculs constatés par le français, 
en particulier sur l’Île de Montréal, sont des reculs significatifs. Il y a des 
éléments positifs et des éléments négatifs.

Du côté des éléments positifs, on peut mentionner que selon Marc Termote par 
exemple, le plurilinguisme du Québec ne devrait pas « affecter la prédominance 
du français comme langue d’usage public (définie comme la langue la plus 
souvent utilisée dans les communications publiques), même à Montréal. ». Un 
peu plus loin, l’auteur ajoute :     « nous constatons que la répartition de la 
population selon la langue d’usage public est très peu sensible à des 
modifications plausibles dans la composition de la population selon la langue 
d’usage à la maison et à des modifications dans la structure des flux 
d’immigrants selon leur origine. Du moins cela est vrai si l’on se base sur les 
résultats de l’enquête réalisée par le Conseil de la langue française en 1997 pour 
obtenir les probabilités de passage d’une langue d’usage privée ou d’une langue 
connue à une langue d’usage public. Le pourcentage de locuteurs du français 
dans la sphère publique devrait rester stable autour de 68% dans l’Île de 
Montréal, de 90% dans le reste de la région métropolitaine et de 95% dans le 
reste du Québec. » 

On sait également, si l’on se fie à l’étude de Paul Béland portant sur le français 
au travail, que l’usage du français au travail progresse depuis 1971.  La 
proportion de Québécois francophones qui travaillent pendant 90% ou plus du 
temps en français serait passée de 52% en 1971 à 63% en 1993. La proportion 
d’allophones travaillant pendant 50% ou plus du temps en français serait passée 
de 42% à 63% en 1989. Et la proportion de d’anglophones travaillant pendant 
50% ou plus du temps en français est passée de 14% en 1971 à 45% en 1989.    



Selon Pierre Bouchard et Jacques Maurais, la situation de l’affichage est aussi 
relativement stable à Montréal. En 1999, on constatait que 97% des commerces 
avaient à des degrés variables du français dans leur affichage et que 2% 
n’avaient que de l’anglais. 

Selon Marc Levine, en 1997, 46% des commerces de l’île de Montréal avaient 
une image linguistique exclusivement française et 78% donnaient une image 
linguistique où le français était nettement majoritaire.

Selon le conseil de la langue française, 71% de la population sur l’île de Montréal 
utilise principalement le français comme langue d’usage public. 78% de la 
population appartenant à la région métropolitaine et 87% de la population 
québécoise entière en font autant. 58% des allophones montréalais utilisent le 
plus souvent le français dans la vie publique des centres commerciaux. 

De 1971 à à nos jours, les jeunes allophones sont passés de 90% dans les 
écoles anglaises à 79% dans les écoles de langue française.

Du côté négatif, il faut faire état de la cohabitation difficile des deux politiques 
linguistiques : celle du gouvernement du Québec qui préconise le français 
comme seule langue officielle et celle du gouvernement fédéral qui affirme 
l’existence de deux langues officielles, l’anglais et le français. Certains 
prétendent que ces deux politiques peuvent être harmonisées, mais d’autres 
cherchent à imposer le régime fédéral au niveau du gouvernement québécois. 

La politique de multiculturalisme du gouvernement fédéral assure une 
reconnaissance de la langue et de la culture des immigrants pourvu que ceux-ci 
s’intègrent à l’une ou l’autre des deux communautés linguistiques. Et puisque les 
deux communautés linguistiques cohabitent déjà sur le territoire du Québec, cela 
veut dire que dans la perspective du gouvernement fédéral, les immigrants ne 
doivent pas nécessairement s’intégrer à la communauté francophone.

Le pourcentage de la population de l’île de Montréal qui dit parler le français à la 
maison a fléchi entre 1991 et 1996 passant de 58,4% à 55,2%. Les 
francophones ne représenteront donc plus la majorité de la population dans 15 
ou 20 ans. Dans quelle mesure, demande Marc Levine, les gains du français 
comme langue publique pourront-ils être maintenus si le français régresse 
comme langue d’usage privé ? Cette question est centrale. Marc Termote calme 
quelque peu nos inquiétudes à cet égard, mais d’autres ont souligné les 
déficiences dans notre méthode visant à déterminer la proportion de la 
population faisant un usage public du français. 

On assiste également à l’assimilation des francophones à l’extérieur du Québec. 
On sait par exemple, que 40% de la population dont la langue maternelle est le 
français en Ontario déclarent que leur langue d’usage principale à la maison est 
l’anglais. Et d’une manière générale, nous assistons à une minorisation 



croissante des francophones au sein du Canada. 

En outre, comme on l’a mentionné plus haut, les contestations de la Charte de la 
langue française ont récemment repris devant les tribunaux.

Enfin, mentionnons que des indices révèlent une certaine régression du français 
sur l’île depuis les dernières années. Par exemple, 79,5 % des commerces 
étaient conformes à la loi sur l’affichage en 1997, mais cette proportion est 
descendue rapidement en 1999 à 76,4.  En outre, la proportion des messages 
rédigés uniquement en français fléchit de 1997 à 1999, et passe de 73,3% à 
69% dans l’ensemble de l’île de Montréal.

Un phénomène de minorisation politique des francophones pourrait survenir à 
Montréal suite à la fusion des municipalités. Le parti politique élu à la ville de 
Montréal pourrait être représentatif des intérêts de la communauté anglophone et 
rarement ceux de la communauté francophone. Comme le signale enfin Jean-
François Lisée dans son ouvrage Sortie de secours, le gouvernement canadien 
dépensera bientôt plus sur le territoire québécois que le gouvernement 
québécois lui-même. Cela pourrait contribuer davantage à une érosion de 
l’identité québécoise, et cela ne pourrait qu’engendrer des remous importants au 
sein de la population. 

Il est difficile de pondérer l’importance de ces différents éléments positifs et 
négatifs. J’aurais pour ma part tendance à dire comme Jean-François Lisée que 
les choses iront en empirant. La question va alors se poser avec de plus en plus 
d’acuité. Comment peut-on préserver l’équilibre des forces en présence sans 
empiéter sur les droits acquis de la minorité anglophone ?  Il me semble qu’à 
moyen terme, la seule façon de maintenir les droits acquis des Anglo-Québécois 
tout en freinant l’érosion lente du français en Amérique du Nord est de faire 
accéder le Québec au statut d’État indépendant.

Mais indépendamment de cette éventualité, il faut d’ores et déjà chercher à 
maintenir un équilibre entre les droits légitimes du peuple québécois qui est 
d’assurer le maintien du français comme langue publique commune et d’assurer 
le maintien des droits acquis de la minorité anglo-québécoise.

Une première recommandation

On peut extraire des remarques qui précèdent deux recommandations centrales. 
Quelles que soient les politiques adoptées par le gouvernement du Québec, il 
faut assurer la protection des droits acquis de la minorité anglophone. À quoi fait-
on allusion ici? La minorité anglo-québécoise dispose d’écoles, de collèges, 
d’universités, d’hôpitaux, et de CLSC. Elle dispose depuis quelque temps d’un 
super centre hospitalier universitaire (CHUM). Elle gère elle-même la plupart de 
ces institutions. Il s’agit d’institutions qui sont pour la plupart financées à partir de 
fonds publics. 



La minorité anglo-québécoise pourrait s’attendre à se voir reconnaître le droit de 
maintenir ces institutions et se voir reconnaître le droit de gérer ces institutions. 
Cette reconnaissance pourrait se faire dans le cadre d’une refonte de la Charte 
de la langue française ou dans l’éventuelle constitution d’un Québec souverain. 
La communauté anglo-québécoise devrait se voir aussi reconnaître un droit de 
veto sur tout changement apportés aux clauses la concernant dans la  Charte ou 
dans une éventuelle constitution. 

Et quelles que soient les dispositions précises qui apparaîtraient dans ces 
documents, il m’apparaît absolument crucial de reconnaître les droits collectifs 
de la minorité anglo-québécoise. Celle-ci doit être identifiée en tant que groupe 
spécifique et ses droits doivent être identifiés explicitement comme des droits 
collectifs. 

Pour illustrer clairement ce que je veux dire, je vais m’inspirer du cas de la 
communauté franco-ontarienne, et tout particulièrement des démêlées entourant 
la dissolution presque totale des services assurés à l’hôpital Montfort.Alors qu’au 
Québec, la restructuration des services hospitaliers s’est traduite par la création 
du centre hospitalier de l’Université McGill, la restructuration en Ontario s’est 
réalisée sans égards à la minorité francophone en tant que collectivité, et cela a 
eu pour effet de remettre en cause le seul hôpital principalement consacré à 
servir la minorité francophone. L’hôpital Montfort dessert une clientèle composée 
à 80% de francophones, et c’est parce que la restructuration s’est effectuée dans 
un esprit de “ neutralité bienveillante ”, et en toute “ impartialité ”, qui se veut 
colour-blind  aux différences de la minorité, que l’on a pu aboutir à cette 
aberration qu’est la délocalisation substantielle de plusieurs services garantis 
dans le seul hôpital pour francophones de l’Ontario.

Bien entendu, la commission de la restructuration a rapidement réalisé que ses 
ambitions réformatrices allaient se heurter à un obstacle de taille. Les 
francophones n’allaient tout de même pas se laisser faire de la sorte. Les 
membres de la Commission se sont rendu compte qu’ils devaient agir en tenant 
compte de la loi 8 sur les services en langue française dans lequel il est écrit que 
les franco-ontariens on le droit “  de communiquer en français et de recevoir des 
services disponibles en français ” dans les institutions qui sont désignées comme 
devant offrir de tels services.

Il convient tout de suite de faire remarquer cependant que les droits des franco-
ontariens sont compris dans la loi 8 comme se réduisant à des droits individuels 
de communiquer en français et de recevoir des services en français. Nulle part 
est-il question du droit de la communauté francophone de développer ses 
propres institutions, et de gérer par elle-même ses institutions.

Aussi, il ne faut pas voir de la malveillance dans l’attitude de la commission de la 
restructuration. Il faut simplement y voir une incapacité viscérale à penser aux 



droits collectifs de la minorité francophone d’Ontario. Les droits des franco-
ontariens sont compris à l’aune de réclamations d’individus qui sont isolés les 
uns des autres et qui veulent chacun obtenir des services dans leurs langues. La 
commission de la restructuration ne doit donc pas être blâmée à cet égard. Elle 
ne fait qu’agir en fonction d’une loi adoptée par l’assemblée législative 
ontarienne et qui est aveugle aux réclamations que les franco-ontariens 
pourraient faire en tant que collectivité.

Une fois que l’on choisit de penser les intérêts des franco-ontariens comme 
n’étant rien de plus que des droits individuels à recevoir des services en français, 
et non comme des droits collectifs à préserver et développer leurs propres 
institutions, les considérations impartiales et froides peuvent conduire la 
commission à proposer une délocalisation des services offerts à Montfort vers 
d’autres hôpitaux. 

Dans le cas de l’hôpital Montfort, le seul objectif reconnu par le gouvernement 
ontarien demeure la protection des services à des individus francophones. On 
semble ne pas comprendre le caractère crucial de la dimension symbolique 
impliquée dans la préservation de l’hôpital Montfort pour la communauté franco-
ontarienne. Et pourtant la dimension symbolique est cruciale, parce qu’elle peut 
jouer un rôle sur la cohésion de la communauté. Une institution de ce genre est 
l’expression d’une volonté d’exister en tant que collectivité. Des institutions telles 
que Montfort constituent un fait symbolique qui institutionnalise le vouloir-vivre 
collectif de la communauté. C’est un acte de reconnaissance mutuelle à long 
terme. Sans une telle reconnaissance mutuelle, chaque franco-ontarien doit faire 
porter sa lutte sur le terrain des batailles individuelles, dans les tranchées pour 
ainsi dire, dans une lutte au corps à corps, en espérant que les autres vont en 
faire autant, mais sans jamais avoir l’assurance qu’ils vont en faire autant. 
Chaque individu est alors livré à lui-même face au pressions assimilatrices 
toujours de plus en grandes. 

Voilà ce qui est en jeu dans le choix que nous avons de caractériser ou non les 
réclamations des franco-ontariens en termes de droits individuels ou en termes 
de droits collectifs. C’est la cohésion de la communauté dans son ensemble qui 
se joue dans ce débat qui, autrement, pourrait ne sembler que philosophique. 
Les institutions d’une communauté linguistique minoritaire sont constitutive de 
son identité en tant que communauté. 

Je prétends que même si la communauté anglo-québécoise ne peut être 
comparée à la communauté franco-ontarienne, parce qu’elle est cent fois mieux 
traitée, il convient de ne pas commettre la même erreur que le gouvernement 
ontarien et de reconnaître l’importance pour la communauté anglo-québécoise 
de disposer de ses propres institutions. Celles-ci, répétons-le, symbolisent le 
vouloir-vivre collectif de la communauté. Sans la reconnaissance explicite de la 
volonté gouvernementale de maintenir de telles institutions, on maintient une 
situation instable qui est néfaste pour l’équilibre des forces en présence.



Certains s’opposent à une telle politique de la reconnaissance en s’appuyant sur 
une conception républicaine française qui reconnaît l’égalité de tous les citoyens 
mais qui est incapable d’admettre que ce principe peut et doit être harmonisé 
avec la protection des droits collectifs de la minorité anglo-québécoise. Mais 
qu’on le veuille ou non, nous sommes obligés de reconnaître un pluralisme des 
valeurs et il faut par conséquent chercher à établir un équilibre entre les valeurs 
individuelles et les valeurs collectives. Le pluralisme axiologique est de mise. 
Nous avons l’habitude au Québec de chercher cet équilibre entre les droits 
collectifs et les droits individuels, et entre les droits collectifs de la population 
dans son ensemble, par rapport aux droits collectifs de la minorité anglophone et 
des peuples autochtones. Cette expérience est originale et elle nous honore. 
Nous ne devons pas céder au républicanisme jacobin.

Ceux qui s’objectent à la reconnaissance des droits collectifs de la minorité au 
nom de l’égalité des citoyens sont engagés dans une entreprise de construction 
nationale qui prend la forme du nationalisme civique traditionnel. Le lien entre le 
nation building traditionnel et le refus de reconnaître des droits collectifs 
minoritaires est évident. On l’a vu encore une fois s’exprimer en France lorsque 
celle-ci a, par l’intermédiaire de son conseil constitutionnel, refusé de ratifier la 
Charte des langues nationales ou minoritaires. Cette Charte est entrée en 
vigueur le 1er mars 1998 en Europe. Le 15 juin  1999, le conseil constitutionnel a 
statué que la Charte comportait des clauses contraires à la constitution. Les 
principes d’indivisibilité de la République d’égalité devant la loi et d’unicité du 
peuple français « s’opposent à ce que soient reconnus des droits collectifs à 
quelque groupe que ce soit, défini par une communauté d’origine, de culture, de 
langue ou de croyance. » Ici on voit comment le refus de reconnaître les droits 
collectifs est lié à une politique nationaliste affirmant l’unicité du peuple français. 
Le Québec n’a pas à reproduire le modèle français. Il doit se concevoir comme 
ouvert aux droits minoritaires pour ne pas tomber dans les écueils du 
nationalisme civique traditionnel. 

Les Anglo-Québécois seraient entièrement justifiés de ne pas se sentir comme 
des membres à part entière de la nation québécoise si la majorité francophone 
refusait de consacrer ses droits acquis. De la même manière que les membres 
de la nation québécoise ont de bonnes raisons de ne pas se sentir Canadiens 
étant donné le refus du Canada de reconnaître l’existence du peuple québécois, 
de la même manière, et même s’il ne s’agit pas d’un peuple, la minorité 
linguistique nationale des Anglo-Québécois serait entièrement justifiée de 
remettre en question son adhésion au peuple québécois en l’absence de toute 
reconnaissance.

Il y a bien sûr plusieurs autres raisons qui poussent certains Anglo-Québécois à 
ne pas se sentir membres de la nation civique québécoise. Certains croient que 
cela impliquerait un renoncement à leur identité canadienne, parce qu’ils ne 



réalisent pas que l’on peut avoir des identités multiples et être à la fois 
Québécois et Canadiens. En effet, on peut être une nation (québécoise) dans la 
nation (canadienne). D’autres refusent l’adhésion à la nation québécoise parce 
qu’ils croient que cela impliquerait une préséance de l’allégeance nationale 
québécoise, alors qu’en réalité, le fait d’être membre de la nation québécoise est 
compatible avec le fait d’accorder la priorité à son allégeance canadienne. 
D’autres ont peur de souscrire à la nation québécoise parce qu’ils croient que 
cela risque de favoriser l’accession du Québec à la souveraineté. Ils ne réalisent 
pas que l’adhésion à une identité civique commune québécoise suscite des 
adhésions et des critiques en provenance des deux camps, fédéraliste et 
souverainiste. Certains fédéralistes souscrivent pleinement à la nation civique 
québécoise alors que certains souverainistes la rejettent complètement. Cela 
prouve que la question identitaire peut et doit être distinguée de toute question 
partisane. D’autres Anglo-Québécois croient que les francophones du Québec ne 
perçoivent pas leur nation comme civique, mais bien comme ethnoculturelle. Ils 
estiment donc ne pas être inclus par les francophones eux-mêmes au sein de la 
nation québécoise. Et puis il y a enfin ceux qui croient que leurs droits ne sont 
pas suffisamment reconnus. Ils estiment alors être justifiés de ne pas se sentir 
impliqués dans la nation québécoise.

J’ai tenté d’évacuer une bonne part de ces malentendus dans un ouvrage récent. 
Je ne veux pas reprendre cette discussion ici. Qu’il suffise de faire remarquer 
que le refus de se sentir comme membre de la nation québécoise repose en 
grande partie sur des malentendus existant de part et d’autre. De chaque côté, il 
y a un désir d’inclusion. Plusieurs Québécois francophones voudraient bien 
inclure les Anglo-Québécois au sein de la nation québécoise mais ils croient que 
ceux-ci ne veulent pas en faire partie. D’autre part, plusieurs anglophones 
voudraient bien faire partie de la nation québécoise mais ils croient que les 
francophones les excluent. 

Si telle est bien la situation, il faudrait alors retenir surtout le désir d’inclusion 
présent de part et d’autre. Mais il est vrai que deux conceptions de la nation 
s’opposent l’une à l’autre sur le territoire du Québec et au sein même de la 
communauté francophone. Certains souscrivent à la conception culturelle de 
Fernand Dumont en vertu de laquelle la nation est francophone et ils 
rassemblent alors les francophones, anglophones et allophones au sein d’une 
même communauté politique et non au sein d’une même nation. D’autres croient 
au nationalisme civique et ils rassemblent les anglophones, les allophones et les 
francophones  au sein d’une seule nation civique. Ma propre position est la 
suivante. Je ne crois pas que nous soyons encore entièrement aux prises avec 
ces deux grandes visions traditionnelles. Je crois plutôt que dans les débats qui 
opposent ces deux groupes, une troisième conception est en gestation. On 
réalise de plus en plus en plus que la nation québécoise rassemble l’ensemble 
des citoyens du Québec qui se représentent comme Québécois, mais on réalise 
aussi en même temps de plus en plus qu’il n’y aurait pas de nation québécoise 
sans la présence d’une majorité nationale de Québécois francophones ayant une 



langue, une culture et une histoire spécifique.

Mais à vrai dire, ces débats importent peu dans le contexte de l’aménagement 
de nos politiques linguistiques. Que la nation québécoise soit strictement 
francophone et qu’elle forme une communauté politique avec les anglophones et 
les allophones,  ou qu’il existe une nation québécoise inclusive rassemblant la 
majorité nationale francophone, la minorité linguistique nationale anglophone et 
des citoyens ayant d’autres origines nationales, dans tous les cas, il faut penser 
les rapports entre la majorité francophone et les minorités anglophone et 
allophones.  Pour que les anglophones se sentent impliqués dans la 
communauté politique québécoise ou pour qu’ils ressentent une adhésion 
véritable à la nation québécoise, il faut mettre en place une politique de la 
reconnaissance. Aucune entreprise de construction nationale n’est légitime si elle 
ne s’accompagne pas d’une politique de la reconnaissance, et ce même si elle 
est issue de la population au lieu d’être imposée par les instances politiques. 
Aucune relation de confiance ne peut s’établir sans politique de la 
reconnaissance. La reconnaissance conditionne les sentiments de confiance et 
d’allégeance.

Une deuxième recommandation

J’en viens à ma deuxième recommandation. Il faut que les membres de la 
communauté anglo-québécoise reconnaissent que le maintien du caractère 
français comme langue publique commune au Québec est un droit collectif pour 
le peuple québécois dans son ensemble. Tous les citoyens du Québec doivent 
admettre que les droits et libertés des individus n’ont pas la primauté absolue sur 
le droit des peuples.

Ce principe est pourtant remis en question par ceux qui tentent de contester 
l’obligation qu’ont les francophones et les allophones d’envoyer leurs enfants 
dans les écoles de langue française. Selon certains, on brimerait la liberté de 
choix des francophones et des immigrants en leur imposant d'envoyer leurs 
enfants à l'école primaire et secondaire francophone. 

Voyons tout d’abord le cas des immigrants. Cette mesure de la Charte de la 
langue française respecte totalement la liberté de choix des immigrants. Ceux-ci 
exercent ce choix en décidant de s'installer au Québec. S'ils veulent faire 
éduquer leurs enfants dans une autre langue, ils peuvent en toute liberté choisir 
de s'installer sur un autre territoire. Et si après avoir décidé de s'installer ici, ils 
changent d'idée et décident d'envoyer leurs enfants dans une école autre que 
française, ils peuvent encore le faire en envoyant leurs enfants dans une école 
privée. Et s'ils veulent envoyer leurs enfants dans une école publique non-
française, ils peuvent encore le faire en déménageant du Québec. En outre, ces 
parents peuvent bénéficier au sein des écoles publiques de l’enseignement de 
l’anglais dès la troisième année. Enfin, les enfants peuvent en toute liberté 
poursuivre leurs études collégiales dans un Cegep de langue anglaise. 



L’ensemble de ces mesures palliatives permettent d’équilibrer les droits 
individuels et collectifs des uns et des autres. En effet, le droit collectif d'une 
éducation française des enfants d'immigrants est harmonisé avec le droit 
individuel du choix de la langue d'éducation de ses enfants. Il importe de répéter 
que le droit individuel des immigrants de choisir la langue anglaise pour leurs 
enfants ne prend pas au Québec seulement la forme d’un droit de retrait 
équivalant à un droit de déménager ailleurs au Canada. Ils ont aussi le moyen 
d’exercer leurs pleine liberté individuelle à l’entrée. Car ils savent d’ores et déjà 
quelles sont les règles gouvernant les enfants d’immigrants au Québec. Ils 
savent donc avant même d’entrer au Québec que s’ils veulent envoyer leurs 
enfants à l’école anglaise, ils peuvent le faire en s’établissant ailleurs au Canada. 

Les mêmes remarques s’appliquent aux francophones. S’ils veulent que leurs 
enfants soient éduqués en anglais, ils peuvent choisir de s’établir ailleurs au 
Canada. Ils peuvent aussi s’ils le désirent faire éduquer leurs enfants dans une 
école privée. Ils peuvent ensuite obtenir un enseignement de l’anglais dans des 
cours spécifiques assurés dès la troisième année. Ils peuvent même envoyer 
leurs enfants dans un collège immédiatement après les études secondaires. Et 
ils peuvent à n’importe quel moment choisir de déménager du Québec pour faire 
éduquer leurs enfants dans une autre langue. Voilà comment se trouvent 
harmonisés les droits individuels et collectifs des uns et des autres eu égard à la 
langue d’enseignement.

Mais pourquoi la question se pose-t-elle au Québec? C'est que le Québec n'a 
pas appliqué une politique nationaliste d'assimilation de sa minorité anglophone. 
Contrairement à la France, le Québec ne s'est pas engagé dans un nation 
building en écrasant les minorités au profit d'une homogénéisation linguistique et 
culturelle. Les immigrants qui débarquent en France, tout comme ceux qui 
s'installent aux États-Unis, n'ont à toutes fins utiles pas le choix. C’est la raison 
pour laquelle on ne leur impose aucune restriction. La force centripète d'un État-
nation encore relativement homogène impose sa force agissante sur les 
mentalités, ce qui les force, sans que cela doive devenir explicite, à s'insérer 
(s'assimiler ou s'intégrer) à la langue et à la culture de la majorité.

Contrairement à la France ou aux États-Unis, le Québec fait entrer explicitement 
dans ses textes de lois, mais en les contraignant, les objectifs collectifs de la 
société dans son ensemble en affirmant que la langue publique commune de 
l'ensemble des Québécois est le français et que cela doit se traduire par des 
politiques dans lesquelles les droits individuels et collectifs se limitent 
réciproquement. Les sociétés qui n'imposent aucune restriction explicite aux 
libertés individuelles sont très souvent dans les faits des sociétés qui s'appuient 
sur des rapports de force politiques, économiques, linguistiques et culturels 
procédant d'un nation building agissant mais implicite. Si ces sociétés 
n’apportent aucune restriction explicite aux libertés individuelles, c’est parce 
qu’elles n’apportent aucune restriction explicite à leur nationalisme. 
L'individualisme moral qui consiste à affirmer les droits individuels des citoyens 



sans restriction aucune s’explique par une attitude réfractaire aux droits 
minoritaires et il participe d'un nationalisme traditionnel qui n’autorise aucune 
restriction à l’entreprise de construction nationale. 

En opposition avec ce genre d’approche, l’identité nationale québécoise peut se 
constituer sans passer par l’entremise d’un nation building traditionnel de ce 
genre. Qu'on le veuille ou non, toute société doit avoir une langue publique 
commune. Les francophones qui veulent librement choisir d'envoyer leurs 
enfants dans des écoles autres que celles de la langue publique commune 
doivent reconnaître cette contrainte collective, et accepter cette limitation 
raisonnable dans leur liberté de choix, tout comme les Français de France, les 
Américains des USA et les Allemands en Allemagne. 

Trois objections

Je terminerai cet exposé en discutant très brièvement trois objections adressées 
à ceux qui souhaitent accorder des droits collectifs aux minorités nationales. La 
première concerne le choix d’assurer le maintien de l’intégrité du groupe 
concerné en compensant toute perte démographique par l’octroi d’un droit 
particulier à certains d’enfants d’immigrants d’être éduqués dans la langue de la 
minorité. Ici l’inquiétude serait de reconnaître du moins en apparence deux 
catégories de citoyens. Une première catégorie se verrait dans l’obligation 
d’envoyer ses enfants dans des écoles de la majorité alors que d’autres citoyens 
pourraient avoir le droit d’envoyer leurs enfants dans des écoles de la minorité. 
N’est-ce pas une discrimination injustifiable entre deux catégories de citoyens ? 

Le deuxième problème se rapporte encore une fois toute politique qui viserait à 
assurer le maintien des institutions appartenant à la minorité. Advenant une perte 
démographique substantielle, l’État pourrait être dans l’obligation d’assurer un 
flot migratoire favorable à cette minorité, sans quoi celle-ci disposerait 
d’institutions en trop grand nombre ou d’institutions trop spacieuses pour 
accueillir un trop petit nombre de bénéficiaires. Ce problème pourrait apparaître 
autant pour les institutions scolaires que pour les institutions hospitalières.

Enfin, une dernière objection concerne la difficulté d’assurer une identité civique 
commune à des citoyens qui disposent d’institutions scolaires, collégiales, 
universitaires, hospitalières, et d’autres institutions culturelles telles que des 
bibliothèques, musées, journaux, postes de radio, postes de télévision et 
d’autres institutions sociales telles que des CLSC et des centres 
communautaires. La cohésion sociale au sein d’une telle société ne risque-t-elle 
pas d’être fragilisée ?

Je dois dire d’entrée de jeu que de telles objections ne doivent pas à mon sens 
être prises à la légère. Tout défenseur des droits collectifs minoritaires doit être 
en mesure de fournir des réponses claires à ces difficultés, et c’est ce que je 



m’emploierai à faire dans les pages qui restent. 

Je serai beaucoup bref concernant les deux premiers problèmes mentionnés, 
parce que les réponses sont plus faciles à donner. La question se pose de savoir 
si une politique de la reconnaissance prenant la forme de la reconnaissance des 
droits collectifs minoritaires  n’est pas un mesure qui risque de maintenir en vie 
de manière artificielle la minorité anglophone du Québec. On imagine, par 
exemple, qu’un très grand nombre d’anglophones quittent le Québec. Une 
politique appropriée ne requiert-elle pas que l’on puisse s’ajuster en 
conséquence, et la souplesse à cet égard ne requiert-elle pas que l’on s’en 
tienne à des mesures administratives pouvant être modulées le cas échéant en 
fonction des besoins de la minorité ? Cette objection ne tient pas compte du fait 
que les différents instruments linguistiques mis en place par l’État québécois sont 
aussi en un certain sens des mesures adoptées pour préserver artificiellement la 
langue française. Sans ces diverses mesures, de larges segments de la 
population québécoise se seraient assimilés à l’anglais. De la même manière 
que l’on intervient par une loi en faveur de la protection du français, nous devons 
également intervenir dans la sphère juridique pour protéger les droits collectifs 
de la minorité nationale anglo-québécoise. Et si l’on choisit d’incorporer les lois 
linguistiques québécoises dans la charte des droits et libertés ou de les 
incorporer dans la constitution éventuelle d’un Québec souverain, il faudra en 
faire autant pour ce qui est des droits collectifs de la minorité. On ne peut ici 
invoquer une différence entre les deux en prétextant que les lois linguistiques 
québécoises visent à assurer la mise en place d’une langue de la citoyenneté et 
participent d’un nationalisme civique, alors que la reconnaissance des droits 
minoritaires participerait d’un découpage ethnique. La raison est le nationalisme 
civique est toujours en même temps subordonné à la défense des intérêts d’une 
certaine majorité. Car si ce n’était pas le cas, pourquoi faudrait-il que la langue 
citoyenne soit le français. Pourquoi pas l’anglais ? Après tout, la majorité des 
Canadiens parlent anglais. Si l’on choisit le français comme langue de la 
citoyenneté québécoise, c’est parce qu’il y a sur le territoire québécois une 
majorité nationale de francophones québécois. Le nationalisme civique est 
acceptable pourvu qu’il soit conscient des intérêts qu’il défend et c’est alors que 
des mesures palliatives s’imposent. Si l’on accepte une identité civique 
commune fondée en partie sur la reconnaissance d’une langue publique 
commune, il faut tenter d’harmoniser ce fait avec la présence sur le territoire 
d’une minorité anglo-québécoise. Le nationalisme civique est trop souvent l’alibi 
que se donnent ceux qui favorisent au fond l’assimilation des minorités. Si le 
nationalisme civique québécois veut plaider l’innocence à cet égard, il doit le 
prouver en acceptant de constitutionnaliser les droits collectifs minoritaires.

La deuxième objection est elle aussi facile à réfuter. On suppose encore une fois 
que dans l’éventualité d’une perte substantielle des effectifs anglophones, 
l’enchâssement de leurs droits contraindrait le gouvernement à intervenir 
directement au niveau de l’immigration pour assurer à nouveau une hausse de 
leurs effectifs, et ce parce que la reconnaissance de leurs droits acquis est 



interprétée ici comme supposant la nécessité de préserver les mêmes 
institutions, et ce même si celles-ci sont en trop grand nombre après le départ 
éventuel d’anglophones. Le problème est alors que l’on crée deux catégories de 
citoyens : les citoyens immigrants qui doivent envoyer leurs enfants à l’école 
française et les citoyens immigrants qui peuvent envoyer leurs enfants à l’école 
anglaise. On notera tout d’abord que d’une certaine façon, les lois linguistiques 
québécoises admettent déjà une distinction entre deux sortes de citoyens : il y a 
les citoyens francophones et allophones qui doivent envoyer leurs enfants dans 
les écoles de langue française, et les citoyens anglophones qui peuvent envoyer 
leurs enfants dans les écoles de langue anglaise ou de langue française. Mais 
plus important encore, le maintien des droits acquis de la minorité nationale 
anglo-québécoise ne requiert pas à mon sens que l’on s’assure du maintien de 
leurs effectifs. Il faut seulement assurer le maintien de toutes ses institutions en 
fonction des besoins de la population. Si pour une raison ou pour une autre, la 
population diminue, il faudra alors assurer seulement d’un nombre suffisant 
d’institutions pour répondre adéquatement aux besoins de la population 
concernée. C’est seulement en ce sens qu’il faut comprendre le maintien de ses 
droits acquis. 

L’identité civique commune doit s’appuyer sur le socle d’une identité nationale 
commune. Cette identité nationale suppose tout d’abord l’existence d’une langue 
publique commune. Elle suppose ensuite l’existence d’une culture publique 
commune caractérisée par un ensemble d’institutions dans lesquelles la langue 
commune est utilisée. Ces institutions sont à leur tour inscrites dans un carrefour 
d’influences et elles offrent un contexte de choix. L’identité nationale commune 
suppose enfin une histoire publique commune. Il s’agit d’une histoire semblable à 
celle qui est proposée par Gérard Bouchard et qui est caractérisée par 
l’ensemble des contributions métissées de chacune des composantes de la 
société.

Voilà donc d’intéressantes pistes de solutions pour parvenir à mettre en place 
une identité nationale partagée par les anglophones et les francophones du 
Québec. Les deux groupes peuvent se reconnaître une allégeance nationale 
commune à la condition que les deux voient la nation québécoise de la même 
façon : à savoir comme une communauté politique inclusive qui est composée 
d’une majorité nationale francophone et d’une minorité nationale anglophone 
(entendue au sens d’extension de nation voisine et non au sens de nation 
minoritaire), et d’individus ayant différentes origines nationales. Dire que le 
français est la langue publique commune signifie que si deux citoyens du 
Québec parlent deux langues différentes, la langue commune qu’ils doivent 
utiliser est le français.

La politique d’inclusion doit s’accompagner d’une politique de la reconnaissance 
de la différence. Le caractère explicitement pluriculturel du Québec doit faire 
partie de l’identité civique commune de tous les Québécois. Est-ce que cet 
arrangement peut nuire à la construction d’une identité civique commune ? Ma 



réponse est tout d’abord que la politique de la reconnaissance est un moyen 
efficace pour garantir l’allégeance des membres de la minorité. S’ils sont 
reconnus dans leur différences, les membres de la minorité se sentiront 
davantage attachés à leur communauté politique d’appartenance. Mais n’y a-t-il 
pas un danger de ghettoïsation ? Cette question est d’importance et il nous faut 
prendre conscience des difficultés qu’elle pose. Il s’agit de penser la cohabitation 
entre la majorité et les minorités de telle sorte que celle-ci soient intégrées à la 
communauté politique sans être assimilées à la majorité. Il faut parvenir à 
reconnaître leur différence mais sans que cela nuise à leur intégration. 

Au Québec, où vit une communauté d’anglo-québécois oscillant autour de 10% 
de la population québécoise (700 000 personnes), les dangers d’assimilation 
sont pratiquement absents. Les Anglo-Québécois vivent dans un pays 
majoritairement composé d’anglophones. Ils sont sur un continent composé 
principalement d’anglophones. Et ils parlent la langue internationale par 
excellence, l’anglais. En outre, ils bénéficient de nombreux services en anglais. 
Ils ont des écoles primaires et secondaires de langue anglaise. Ils ont des 
collèges de langue anglaise. Ils disposent de commissions scolaires de langue 
anglaise et contrôle ces commissions scolaires. Ils ont trois universités sur le 
territoire québécois (McGill, Concordia  et Bishop). Ils ont un ensemble 
d’hôpitaux et un centre hospitalier universitaire. Ils disposent de centres locaux 
de services communautaires assurant des services en anglais. Ces diverses 
institutions sont financées en grande partie avec l’aide de fonds publics. Bien sûr, 
ils ont à leur disposition des chaînes de télévision, de radio et des journaux dans 
leur langue. Bref, les Anglo-Québécois fonctionnent dans un environnement leur 
permettant de préserver leur héritage linguistique et culturel. Plusieurs de ces 
institutions ont été créées par eux. Elles ne sont pas toutes le fruit d’interventions 
gouvernementales, mais l’État québécois les subventionnent à partir des deniers 
publics, et cela est une garantie de la volonté des Québécois d’assurer leur 
maintien sur le territoire du Québec. Il ne resterait plus en toute logique qu’à 
consacrer ces droits dans un texte ayant une portée constitutionnelle, ce qui 
aurait pour effet de rassurer la minorité au sujet de la volonté de garantir leurs 
droits acquis.

Pour assurer leur intégration au sein de la société québécoise, l’apprentissage 
du français est obligatoire dans les écoles dès le niveau primaire. On envisage 
aussi de créer au niveau collégial des sessions entières d’immersion dans un 
collège de langue française. Au Québec, la langue de travail est le français. Les 
Anglo-Québécois savent donc qu’ils doivent apprendre le français pour être en 
mesure de travailler au Québec. Voilà un acquis depuis l’adoption en 1977 de la 
loi 101. Les générations précédentes d’anglophones québécois ont pu se 
dérober aux exigences de cette loi, mais ce ne peut plus être le cas des enfants 
de la loi 101. En outre, si les anglophones ont le droit d’utiliser l’anglais sur les 
affiches commerciales, le français doit avoir la prédominance dans l’affichage. 
Voilà un autre acquis qui est, cette fois-ci, dû à la loi 86. Cette loi servait à 
amender la loi 101 sur le sujet, car cette dernière préconisait l’usage exclusif du 



français en matière d’affichage commercial. Enfin, la loi 101 stipule également 
que les enfants d’immigrants ont tous l’obligation d’envoyer leurs enfants dans 
des écoles primaires et secondaires de langue française. Ce correctif est apparu 
essentiel parce qu’un très grand nombre d’immigrants s’intégraient à la 
communauté anglophone du Québec et ils avaient depuis toujours eu tendance à 
envoyer leurs enfants dans des écoles de langue anglaise. En vertu de la loi 101, 
ce ne peut plus être le cas. C’est seulement une fois rendu au niveau collégial 
que les jeunes immigrants peuvent poursuivre leurs études en anglais.  À cause 
de ces mesures, les effectifs dans les écoles de langue anglaise ont connu une 
perte substantielle. Celles-ci ne recrutent plus comme avant des enfants 
d’immigrants. Depuis que des correctifs ont été apportés, la clientèle anglophone 
des écoles de langue anglaise a eu tendance à se stabiliser. Il faut dire aussi que 
de manière générale, l’État québécois cherche de plus en plus à favoriser 
l’arrivée d’immigrants ayant des habiletés en français. Du moins, il accorde des 
points à tout immigrant qui est en mesure de s’intégrer à la majorité francophone. 
Le Québec dispose d’une autonomie relative en matière d’immigration et est 
donc en mesure d’influer quelque peu sur le choix des immigrants en fonction de 
leur langue parlée. 

Les mesures que je viens de décrire suffisent-elles à assurer l’intégration de tous 
au sein de la communauté politique québécoise ? Le résultat de ces politiques a 
eu pour effet que les deux tiers des anglophones québécois sont devenus 
bilingues. Et lorsqu’on demande aux citoyens québécois s’ils sont en mesure de 
s’exprimer minimale ment en français, on note un résultat dépassant les 90%. Le 
nerf de la guerre d’intégration étant la langue, on pourrait penser que la bataille 
est en train d’être gagnée. Il faut dire cependant que de nombreux problèmes 
doivent encore être résolus. Un nombre très important d’immigrants s’intègrent à 
la communauté anglophone du Québec. La proportion de la population 
immigrante qui s’intègre à la communauté anglophone dépasse la proportion 
d’anglophones au sein de la population. Si la communauté anglo-québécoise ne 
croît pas en nombre, c’est parce que les anglophones du Québec ont une très 
grande mobilité et qu’ils sont assez nombreux à quitter le Québec pour un emploi 
ailleurs en Amérique du Nord. On sait aussi que d’ici une vingtaine d’années, les 
citoyens de langue maternelle française seront minoritaires sur l’île de Montréal. 
Cela pourrait éventuellement causer des problèmes d’intégration. Il est vrai que 
pour compenser ce manque, on peut compter sur un très grand nombre de 
francophones qui vivent au sud ou au nord de Montréal et qui viennent à chaque 
jour sur l’île pour y travailler. Mais plusieurs entreprises n’appliquent pas encore 
les mesures appropriées pour assurer que le français devienne la langue de 
travail.

Quoi qu’il en soit, il est clair que c’est dans la recherche d’un tel équilibre que 
réside la solution aux problèmes posés par la volonté de maintenir à la fois une 
politique d’inclusion au sein d’une identité civique commune québécoise et une 
politique de la reconnaissance à l’endroit de la minorité anglo-québécoise.



Conclusion

Voilà d’intéressantes pistes de solutions pour parvenir à mettre en place une 
identité nationale partagée par les anglophones et les francophones du Québec. 
Les deux groupes peuvent se reconnaître une allégeance nationale commune à 
la condition que les deux voient la nation québécoise de la même façon : à savoir 
comme une communauté politique inclusive qui est composée d’une majorité 
nationale francophone et d’une minorité linguistique nationale anglophone 
(entendue au sens d’extension de nation voisine et non au sens de nation 
minoritaire), et d’individus ayant différentes origines nationales. Dire que le 
français est la langue publique commune signifie que si deux citoyens du 
Québec parlent deux langues différentes, la langue commune qu’ils doivent 
utiliser est le français.

L’identité civique commune doit s’appuyer sur le socle d’une identité nationale 
commune. Cette identité nationale suppose tout d’abord l’existence d’une langue 
publique commune. Elle suppose ensuite l’existence d’une culture publique 
commune caractérisée par un ensemble d’institutions dans lesquelles la langue 
commune est utilisée. Ces institutions sont à leur tour inscrites dans un carrefour 
d’influences et elles offrent un contexte de choix. L’identité nationale commune 
suppose enfin une histoire publique commune. 

Au Québec, on rend les choses explicites. Nous domestiquons le nationalisme 
en lui donnant la forme du nationalisme libéral. Nous respectons les libertés 
individuelles et nous respectons les droits collectifs de la minorité anglophone. 
Ces politiques doivent être explicites parce que le Québec n’est pas une nation 
linguistiquement homogène. Pour que les règles de fonctionnement de cette 
nation soient claires, elles doivent être explicites, et elles doivent s'afficher 
publiquement. Que le Québec devienne souverain ou non, il ne sera jamais un 
État-nation traditionnel, puisqu'il lui faudra toujours aménager un espace public à 
sa minorité nationale anglophone, et parce qu’il lui faudra toujours défendre 
explicitement les droits collectifs du peuple québécois.


