
Tous droits réservés © Association québécoise d'histoire politique; VLB Éditeur,
2004

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 29 juin 2020 10:52

Bulletin d'histoire politique

Le droit des peuples
Michel Seymour

Diversité, mondialisation, justice. La philosophie politique devant les
grands enjeux contemporains
Volume 12, numéro 3, printemps 2004

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1060720ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1060720ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Bulletin d'histoire politique
Lux Éditeur

ISSN
1201-0421 (imprimé)
1929-7653 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Seymour, M. (2004). Le droit des peuples. Bulletin d'histoire politique, 12 (3),
79–88. https://doi.org/10.7202/1060720ar



Le droit des peuples* 

MICHEL SEYMOUR 

Département de philosophie 
Université de Montréal 

L:ancien juge en chef de la Cour suprême du Canada, Antonio Lamer, a 
souvent dit que l'enchâssement de la Charte des droits et libertés dans la 
Constitution avait eu pour effet de transformer profondément la société 
canadienne. L:un des effets les plus importants aura été de contribuer à ren, 
forcer l'identité citoyenne des Canadiens. Comme l'écrit le politologue Alan 
Cairns en parlant de l'enchâssement de la charte dans la Constitution,« one 
of the most significant constitutional consequences of the Charter has 
attracted little attention - its enhancement of the institution of citizen, 
ship» 1• 

On ne saurait en effet nier l'impact que peut avoir sur le sentiment d'al, 
légeance citoyenne une charte des droits et libertés. Un tel enchâssement 
aurait sans doute pu produire l'effet inverse. N'allions,nous pas en effet assis, 
ter à une prolifération des recours juridiques et ne risquait,on pas alors de 
générer une profonde instabilité au sein de la société ? Autrement dit, en 
enchâssant les droits fondamentaux de la personne, ne risquait,on pas d'ou, 
vrir une boîte de Pandore? C'est en tout cas l'inquiétude que d'aucuns ont 
ressenti lorsque la Cour suprême s'est vue confrontée à une avalanche de 
réclamations en tout genre. Dans son ouvrage consacré à IA Charte des droits 
et libertés et la judiciarisation du politique au Canada, Michael Mandel fait état 
de la très grande variété des intervenants qui se sont présentés tour à tour 
devant les tribunaux les syndicats, la communauté des affaires, les 
femmes, les minorités visibles, les handicapés, etc. et il prend acte de la 
longue liste de leurs réclamations diverses, qu'il s'agisse de l'avortement, du 
suicide assisté, des droits individuels linguistiques, des réparations pour des 
injustices passées, des questions liées à la discrimination sur la base du sexe 
ou de l'origine ethnique, etc. 2 Et pourtant, malgré la très grande variété des 
acteurs en présence, et malgré la très grande diversité des intérêts en cause, 
l'un des effets de la Charte aura été de renforcer le statut du citoyen au sein 
de la population. Les individus ont davantage pu se sentir impliqués dans les 
affaires de la cité, ce qui a eu pour effet de générer chez eux un sentiment 
d'appartenance à la société dans laquelle ils vivent. Comme le mentionne 
José Woerhling: « alors qu'avec la démocratie représentative classique, les 

Association québécoise d'histoire politique 79 

_____ , __ .. - ---------·--· .. -· 



citoyens sont privés de tout moyen d'action ou de contrainte sur leurs 
représentants entre deux élections, le recours au juge constitutionnel leur 
permet d'exercer une telle contrainte institutionnelle » 3

• Or, c'est justement 
cela que rend possible l'enchâssement d'une charte des droits dans un texte
constitutionnel.

La conception citoyenne de la personne qui est renforcée par la Charte 

est une conception politique et non métaphysique. Il s'agit d'une représen; 
tation de soi et non d'une hypothèse portant sur l'identité personnelle. Elle 
constitue le minimum sur lequel nous pouvons tous nous entendre malgré les 
divergences profondes qui existent entre nous sur le plan identitaire. Nous 
avons des conceptions compréhensives radicalement différentes de ce que 
nous sommes, mais nous sommes tous des citoyens. En effet, les individus 
peuvent se concevoir de différentes façons : ils peuvent être croyants, agnos, 
tiques ou athées; ils peuvent estimer que leurs convictions morales, leurs 
conceptions du bien et leurs plans de vie sont constitutifs de leur identité, ou 
ils peuvent au contraire se concevoir comme des personnes autonomes par 
rapport à tout projet, à tout plan de vie ou à toute valeur. Certains peuvent 
concevoir leur propre identité sur le mode narratif alors que d'autres croient 
plutôt à l'existence d'une nature humaine intangible. D'une manière 
générale, les citoyens ont des identités multiples et ils ont des palmarès d'al, 
légeance qui varient les uns par rapport aux autres et qui varient pour un seul 
individu d'une période à l'autre de son existence. Mais en dépit de ces dif, 
férences identitaires majeures, tous ont une identité institutionnelle corn, 
mune: ils sont tous des citoyens de leur propre communauté nationale; ils 
peuvent même être des citoyens d'une communauté multinationale, voire 
supranationale, en plus d'être, bien entendu, des citoyens du monde. Or 
l'enchâssement d'une charte des droits dans un texte constitutionnel peut 
paradoxalement contribuer à renforcer ces liens civiques communément 
partagés. 

J'ose cependant avancer une proposition encore plus audacieuse: nous 

avons toutes les raisons de penser que la même remarque vaut pour les peu; 
ples et, plus généralement, pour les groupes culturels. Il existe, bien enten, 

du, une très grande variété de groupes culturels tout comme il existe une très 
grande variété d'individus: certaines populations se conçoivent comme des 

nations ethniques, d'autres se conçoivent comme des nations de type 

civique, et d'autres encore se décrivent comme culturelles, sociopolitiques 

ou diasporiques. Parmi l'ensemble des groupes culturels, il faut distinguer les 
nations minoritaires (ou majoritaires), les minorités nationales entendues au 
sens d'extension de majorités nationales voisines et les minorités issues 

de l'immigration. Malgré la très grande variété des identités nationales et 

malgré les différences profondes qui existent entre différentes façons de 

80 Bulletin d'histoire politique, vol. 12, n° 3 



concevoir son allégeance culturelle, les groupes culturels ont des traits corn, 
munément partagés: ils forment tous des « cultures sociétales » incluant une 
ou des langues publiques communes, un ensemble d'institutions publiques 
communes et une histoire publique commune pouvant être interprétée de 
différentes façons. 

De la même manière que les individus peuvent, en dépit de leurs diffé, 
rences identitaires profondes, se concevoir comme des citoyens semblables 
au sein d'une même communauté politique, les différents groupes culturels 
peuvent se concevoir comme ayant tous des caractéristiques semblables au 
sein de communautés politiques englobantes. Ils sont tous des groupes cul, 
turels, ou si l'on veut des « cultures sociétales » 

4• Et si ces groupes étaient 
reconnus, ils pourraient accepter de faire partie d'une communauté politique 
englobante. L'idée que je veux soumettre à votre attention est donc la sui, 
vante. De la même manière que l'on a, en dépit des différentes façons de 
concevoir son identité personnelle, osé enchâsser les droits individuels fon, 
damentaux de la personne, et contribué de cette façon à renforcer une 
conception politique de la personne, comprise au sens de citoyen, on devrait 
aussi accepter d'enchâsser les droits collectifs fondamentaux des peuples, et 
d'une manière générale, des groupes culturels ou « cultures sociétales », qu'il 
s'agisse de peuples majoritaires ou minoritaires, de peuples sans État, ou 
d'États,nations, de nations minoritaires ou de minorités nationales. Cela 
pourrait avoir pour effet de contribuer à renforcer les États,nations, les 
multinations ou les supranations dans lesquelles ces groupes culturels sont 
inscrits 5• Après tout, la notion de personne n'est pas plus facile à définir que 
la notion de peuple. Il n'y a donc pas de raisons de penser qu'une reconnais, 
sance est impossible pour les cultures sociétales sous prétexte que les notions 
qui leur sont associées (peuples, nations, minorités nationales) sont difficiles 
à définir. En procédant à l'enchâssement d'un droit des peuples dans une 
constitution, on pourrait favoriser la stabilité, la crédibilité et la viabilité des 
États,nations, des multinations et des supranations. De la même manière que 
l'adoption d'une charte des droits a pu avoir un impact bénéfique sur le ren, 
forcement de l'identité citoyenne, on peut imaginer aussi que le droit des 
peuples pourrait entraîner le renforcement des identités civiques nationales, 
multinationales et supranationales. 

Cette proposition nous contraint certes à repenser les principes fonda, 
mentaux à la base du libéralisme. On ne doit plus, par exemple, faire des indi, 
vidus les seules sources de revendications morales légitimes. Les peuples aussi 
peuvent être des sources de revendications morales légitimes 6. On ne doit pas 
non plus faire de l'autonomie individuelle la seule valeur libérale fondamen, 
tale, parce que l'autodétermination des peuples est aussi une valeur fonda, 
mentale. Il faut donc renoncer à fonder le libéralisme sur l'individualisme 

Association québécoise d'histoire politique 81 



normatif. Il faut plutôt le fonder sur le principe de tolérance. Quoi qu'il en 
soit, il faut avec François Rigaux se montrer favorable à une déclaration uni­
verselle des droits des peuples 7• Tel que le recommande Philippe Richard, il
faut adjoindre aux droits de l'homme un droit des peuples8 • 

Les réticences de plusieurs face à cette éventualité sont remarquablement 
semblables à celles qui ont naguère été exprimées par les ennemis de la 
Charte. On croit que le fait de reconnaître des droits collectifs aux peuples 
revient à ouvrir une autre boîte de Pandore. On craint de voir se déstabiliser 
les États-nations, les multinations et les supranations. On croit que cela 
risque de fragiliser l'ordre international actuel. Et pourtant cela ne risquerait 
pas de se produire si le droit des peuples était suffisamment balisé en échange 
par des mesures telles que le respect de l'intégrité territoriale des États. Bien 
au contraire, une politique de la reconnaissance des peuples aurait peut-être, 
encore une fois, l'effet inverse: cela permettrait de renforcer l'allégeance des 
peuples à des communautés politiques supranationales. Cela pourrait assurer 
une plus grande stabilité à l'Europe et une plus grande stabilité au sein des 
États multinationaux européens. Bien entendu, la même remarque s'ap­
plique à l'État canadien. 

Il va sans dire que l'on ne saurait se satisfaire d'une clause aussi faible que 
l'article 22 de la Charte des droits fondamentaux de l'Union européenne. 9 Il 
s'agit d'une phrase orpheline, perdue dans un ensemble de droits individuels 
et dépourvue de substance et de mordant. Il ne suffit pas, en effet, de faire 
référence de manière vague à l'importance de la diversité culturelle. Comme 
l'écrit Jean-Marc Ferry dans son ouvrage La question de l'État européen, « la 
médiation des États nationaux, et de leur droit reconnu selon le principe 
d'égale liberté, est indispensable à la constitution d'un ordre cosmopolitique, 
lequel ne saurait s'appuyer simplement sur une constitutionnalisation uni­
verselle des droits fondamentaux individuels, mais devrait résulter d'une 
reconnaissance également constitutionnelle des droits fondamentaux des 
peuples» 10. 

Il est vrai que dans ce livre, Ferry réduit le droit des peuples à n'être rien 
de plus que le droit des États-nations. Mais l'un des plus grands penseurs de 
notre époque, le philosophe John Rawls, défend pour sa part un droit appli­
cable à l'ensemble des peuples. Dans son plus récent ouvrage, il propose tout 
d'abord un ensemble de principes pouvant faire l'objet d'un droit applicable 
aux peuples constitués en États 11• Mais il considère qu'il s'agit là seulement 
d'une première approximation et que les huit principes devraient être com­
plétés par des règles gouvernant les fédérations des peuples, ainsi que par des 

gouvernant le droit à l'autodétermination, et en particulier le droit à 
la sécession. Il soutient que l'on peut s'appuyer sur une conception politique 
du peuple semblable à la conception politique de la personne pour parvenir 

82 Bulletin d'histoire politique, vol. 12, n° 3 



à l'élaboration d'un tel droit 12, et il soutient que c'est en procédant de cette 
façon que l'on pourra parvenir à une paix perpétuelle entre les peuples. 

Une question mérite cependant d'être posée à ce stade,ci: qu'est,ce qui 
fait obstacle à la mise en place d'un tel droit des peuples au sein de l'organi, 
sation supranationale européenne ou au sein des États multinationaux, qu'il· 
s'agisse d'États européens ou de l'État canadien? Le plus grand obstacle est 
le nationalisme manifesté par ceux qui défendent le modèle traditionnel de 
l'État,nation homogène. Ce sont ceux qui veulent préserver jalousement les 
prérogatives traditionnelles de l'État,nation qui résistent le plus à l'implan, 
ration d'un régime de droits collectifs pour les minorités. Même les partisans 
les plus farouches de l'Europe qui envisagent favorablement le fédéralisme 
comme modèle d'organisation politique parlent quand même d'une fédéra, 
tion d'États-nations. Cela traduit d'une part une admission implicite que l'on 
n'échappe pas à un certain nationalisme, ce qui est certainement un progrès. 
Mais chez plusieurs, cela traduit d'autre part un refus d'appliquer une poli, 
tique de la reconnaissance des peuples minoritaires à l'intérieur de ces États. 
On peut d'ailleurs supposer sans trop se tromper qu'ils sont eux,mêmes à 
l'origine de la dilution de l'article 22 de la Charte européenne. 

Il y aurait donc une réticence nationaliste qui se cacherait derrière le 
refus de reconnaître les droits collectifs des peuples et plus généralement des 
cultures sociétales minoritaires. Je donnerai quelques exemples permettant 
d'illustrer ce que j'avance. Face à la possibilité de ratifier la Charte des 
langues régionales ou minoritaires 1 3, le Conseil constitutionnel a écrit la 
chose suivante en se rapportant à la Constitution française: « Considérant 
que ces principes fondamentaux s'opposent à ce que soient reconnus des 
droits collectifs à quelque groupe que ce soit, défini par une communauté 
d'origine, de culture, de langue ou de croyance ... Considérant qu'il résulte 

ces dispositions combinées que la Charte européenne des langues 
régionales ou minoritaires, en ce qu'elle confère des droits spécifiques à des 
"groupes" de locuteurs de langues régionales ou minoritaires, à l'intérieur de 
"territoires" dans lesquels ces langues sont pratiquées, porte atteinte aux 
principes constitutionnels d'indivisibilité de la République, d'égalité devant 
la loi et d'unicité du peuple français»; il est décidé que « la Charte 
européenne des langues régionales ou minoritaires comporte des clauses con, 
traires à la Constitution» 14. 

Le Conseil constitutionnel le dit en toutes lettres. Son refus de recom, 
mander la ratification de la Charte est motivé notamment par son rejet des 
droits collectifs et par sa volonté d'assurer le maintien de l'unicité du peuple 
français 15• On ne saurait donc être plus clair sur les motifs nationalistes qui 
sont à la base de ce refus. Mais il se pourrait bien qu'à moyen terme, ce refus 
nationaliste apparaisse de plus en plus comme une cause d'instabilité, alors 

Association québécoise d'histoire politique 83 



qu'une politique de la reconnaissance pourrait à l'inverse être une source de 
stabilité, de crédibilité et de viabilité pour la communauté politique fran, 
çaise. L'État français est d'ailleurs peut,être en train de s'engager dans cette 
voie avec les mesures qu'il cherche à mettre en place à l'égard de la Corse. 

L'alibi invoqué par les nationalistes défenseurs du modèle traditionnel de 
l'État,nation contre l'octroi de droits collectifs aux minorités est la 
dénonciation de ce qu'ils décrivent comme le nationalisme ethnique de ces 
minorités revendicatrices. Il s'agit en somme de plaquer rhétoriquement sur 
les minorités qui aspirent à la reconnaissance une étiquette ethniciste pour 
se dédouaner de toute obligation à leur endroit. Le paradoxe mérite d'être 
souligné. Ce stratagème rhétorique est déployé alors même que le refus de 
reconnaître des droits collectifs minoritaires a justement pour effet de trans, 
former la communauté politique englobante dans un État ethniquement 
homogène. La paille que l'on invente dans l'œil de l'autre permet en somme 
d'occulter la poutre qui se trouve dans le sien. 

Pour donner un exemple particulièrement saisissant de ce genre de 
procédé rhétorique, je m'inspirerai encore une fois d'une réaction à l'égard 
de la Charte des langues régionales ou minoritaires. Dans un ouvrage consa, 
cré entièrement à cette question, Madame Yvonne Bollmann, germaniste et 
maître de conférences à l'Université Paris,XII, se livre à une charge à fond de 
train contre la Charte. Elle exprime ses positions sans nuances: affirmation 
nationaliste de l'intégrité des États,nations, dénonciation ethniciste des 
regroupements minoritaires 16• L'auteure écrit: « Non seulement l'abandon 
de pans entiers de souveraineté prive déjà la France du libre choix de son 
destin, mais des conflits intérieurs, dont la propagande ethniciste a fait des 
conflits "de nationalités", et qu'attise la Charte européenne des langues 
régionales ou minoritaires, en menacent l'unité. Cette charte est inspirée par 
la conception allemande traditionnelle de la nation, comme ensemble 
organique à caractère ethnique - non par sa conception française, qui est 
de nature purement politique, et qui définit le Français par sa citoyenneté, 
reléguant dans la sphère privée les différences de tous ordres» 17. 

L'auteure ne semble pas comprendre que les cultures sociétales peuvent 
elles,mêmes être conçues comme des entités politiques inclusives. Il n'y a pas 
de raisons de ne pas reconnaître dans l'espace politique des cultures socié, 
tales, si celles,ci sont caractérisées par une langue commune, des institutions 
communes et une histoire commune. Des personnes de différentes origines 
ethniques peuvent appartenir à de telles cultures sociétales. 

On touche ici à une difficulté importante rencontrée par tout modèle 
politique qui cherche à renforcer l'identité civique commune en s'appuyant 
sur une conception politique du citoyen. Il faut en somme apporter un 
amendement majeur à la thèse initiale que nous soumettions en nous servant 

84 Bulletin d'histoire politique, vol. 12, n° 3 



des propos tenus par Alan Cairns. Le renforcement de l'identité civique 
citoyenne par la Charte canadienne des droits et libertés est peut-être voué 
à l'échec, lorsque l'on s'en sert comme un instrument au service d'une entre­
prise de construction nationale (nation-building) qui ne s'accompagne pas 
d'une politique de la reconnaissance en faveur des cultures sociétales minori­
taires. La judiciarisation du politique est dangereuse et problématique si elle 
s'arrête en cours de route et qu'elle relègue les minorités dans la sphère 

privée, et cet échec risque d'être encore plus retentissant lorsque cette atti­
tude est adoptée dans des sociétés multinationales. 

En fait, l'enchâssement exclusif des droits individuels de la personne com­
biné à une accusation d' ethnicisme dirigée contre toute revendication minori­
taire, qu'il s'agisse d'une minorité linguistique, d'une minorité nationale ou 

d'une nation minoritaire, a pour objectif inavoué une construction nationale 
homogène faite sur le dos de ces mêmes minorités. José Woehrling a examiné 
l'effet d'une telle politique dans le cas canadien. Il a probablement raison d'af­
firmer que la Charte a eu pour effet d'affaiblir le caractère fédéral du Canada 18• 

On pourrait d'ailleurs être tenté d'aller plus loin et d'affirmer que la Charte des 
droits et libertés canadienne a été un instrument dans une entreprise de nation­

building réalisée sur le dos du Québec. 
Alan Cairns lui-même n'échappe malheureusement pas à cette critique. 

Dans le même ouvrage cité plus haut, il écrit en effet: « Across the great 
<livides of provinces and ethnicity, perhaps the most essential vehicle to 
bring us together is a strenghtened sense of citizenship that cannot be left to 
the free play of forces in the social market but requires nurturing by the state. 

ln that educational task, and admitting all its weaknesses, the Charter is a 
central weapon » 

19• Ici, tous les propos que nous dénonçons sont présents. 
Aucune reconnaissance du peuple québécois n'est envisagée. Ce groupe 
minoritaire est au contraire caractérisé comme l'un des groupes ethniques et 
la Charte est décrite comme une arme permettant de forger une identité 
civique exclusivement canadienne. 

Ce qui rend d'autant plus surprenante cette intransigeance canadienne à
l'égard du Québec, c'est le fait que le Canada reconnaît pourtant les droits 
collectifs des peuples autochtones aux articles 25 et 3 5 de la Constitution, 
qu'il s'agisse de leurs droits ancestraux ou de leurs droits issus de traités, tout 
comme il reconnaît, bien que ce soit de façon plus ou moins implicite, les 

droits collectifs des minorités linguistiques aux articles 16 à 23 du même 

document 20• Mais aucune mention n'est faite de l'existence du peuple québé­

cois. Et dans la mesure où le refus de cette reconnaissance se maintient, on 
voit mal comment la Charte canadienne des droits et libertés pourrait 

accentuer l'adhésion des Québécois à la citoyenneté canadienne. Cette diffi� 

culté est d'autant plus grande que la mise en place de l'ordre constitutionnel 

Association québécoise d'histoire politique 85 



de 1982 s'est faite sans référendum et malgré l'opposition presque unanime de 
tous les députés de l'Assemblée nationale du Québec. 

Il y a donc des obstacles importants qui risquent de venir s'interposer 
dans une politique de construction nationale qui ne s'appuierait principale# 
ment que sur une charte des droits individuels pour assurer la cohésion 
sociale au sein de la communauté politique. Comme l'écrit encore José 
Woerhling, « la Charte canadienne ne garantit principalement que les droits 
individuels et les libertés négatives, dont la mise en œuvre exige le retrait et 
la non-intervention de l'État. Le recours systématique au discours des droits 
encourage donc l'adoption d'une vision libérale tronquée, dans laquelle 
toute intervention de l'État est suspecte parce qu'elle menace la sphère d'au­
tonomie individuelle protégée par les droits barrières» 21• 

Le refus de constitutionnaliser le droit des peuples est lui#même très sou# 
vent causé par une politique nationaliste inavouée fondée sur le modèle de 
l'État#nation traditionnel. Ce refus, qui trouve sa caution dans l'ambition 
apparemment noble de créer une identité civique transcendant les ethnies, 
est lui-même une source d'instabilité profonde. Les pays multinationaux qui 
au contraire choisiront d'appliquer une telle politique pourront être assurés 
d'une plus grande stabilité. Je dirais donc en conclusion la chose suivante qui 
peut paraître paradoxale et choquante, mais qui, me semble+il, est néan­
moins vraie. Notre incapacité à accueillir favorablement un droit des peuples 
explique en partie notre difficulté à apprivoiser le nationalisme. Pire encore, 
cette incapacité attise les tensions nationalistes et est elle#même une cause 
profonde d'instabilité. 

NOTES ET RÉFÉRENCES 

* Ce texte est également publié sous le titre « La Charte et les peuples», dans N. 
Neuwahl (dir.), La Charte de Nice comme instrument juridique et de gouvernance, 
Montréal, les Presses de l'Université de Montréal, 2003 (sous presse).

1. Alan C. Cairns Charter versus Federalism. The Dilemmas of Constitutional Reform,
Montréal/Kingston, McGill-Queen's, 1992, p. 75.

2. Michael Mandel, La Charte des droits et libertés et la judiciarisation du politique au
Canada, Montréal, Boréal, 1996.
3. José Woehrling, « Protection des droits de l'Homme et contrôle de constitutionnalité
au Canada», à paraître dans la Revue heflénique des droits de l'homme, 2001.
4. La notion de culture sociétale est due à Will Kymlicka. Voir La citoyenneté multicul­
turelle, Montréal, Boréal, 2001.
5. Par droit collectif, j'entends un bien participatoire ou institutionnel créé par un
groupe et dont profite le groupe, qui peut être réclamé par ce même groupe. Pour une
caractérisation plus voir mon article « Qui a peur des droits collectifs ? » dans

86 Bulletin d'histoire politique, vol. 12, n° 3 



José Woerhling (dir.), La protection internationale des minorités linguistiques, numéro 
thématique de la revue Terminogmmme de l'Office québécois de la langue française, 
Québec, Les publications du Québec, no. 95-96, hiver 2001, p. 37-60. 

6. Sur l'aménagement d'un droit des peuples dans le cadre de la justice internationale,
voir John Rawls, « The Law of Peoples », dans Stephen Shute et Susan Hurley, dir., On
Human Rights. The Oxford Amnesty Lectures 1993, New York, Basic Books, 1993, p. 41-
82; voir surtout Rawls, The Law of Peoples, Cambridge, Harvard University Press, 1999.
Il existe une traduction française de l'article de 1993 en forme d'ouvrage. Le texte est
paru sous le titre Le droit des gens, Paris, Éditions Esprit, 1996.

7. François Rigaux, Pour une déclaration universelle des droits des peuples : identité nationale
et coopération internationale, Bruxelles, Chronique sociale, 1990.

8. Philippe Richard, Droits de l'homme, droits des peuples, Lyon, Chronique sociale, 1995.

9. Charte des droits fondamentaux de l'Union européenne, 2000/C, 364/01.

10. Jean-Marc Ferry, La question de l'État européen, Paris, NRF Gallimard, 2000, p. 91.

11. Voici les huit principes introduits par Rawls dans The Law of Peoples: les peuples
sont libres et indépendants, et leur liberté et leur indépendance doivent être respectées
par les autres peuples; les peuples sont égaux et auteurs des accords qu'ils consentent;
les peuples possèdent le droit à l'autodéfense, mais non le droit à la guerre; les peuples
doivent respecter un devoir de non-intervention; les peuples doivent respecter les
traités et engagements; les peuples doivent observer certaines restrictions spécifiques sur
la conduite de la guerre; les peuples doivent respecter les droits de l'homme; les peuples
ont un devoir d'assistance auprès des peuples en difficulté. La pensée de Rawls a beau­
coup évolué de puis la parution en 1971 de sa Théorie de la justice (Paris, Seuil, 1997) et
depuis la parution de l'article des Amnesty Lectures en 1993. Contrairement à la section
58 de l'ouvrage de 1971, qui concerne le droit international public (the law of nations),
la perspective du droit des peuples apparaît plus progressiste dans son ouvrage de 1999,
par l'ajout des deux derniers principes (l'obligation de préserver les droits humains et le
devoir d'assistance auprès des peuples en difficulté). Et contrairement à ses deux contri­
butions précédentes, le droit des peuples n'est plus restreint aux droits des populations
organisées en État.

12. John Rawls, Law of Peoples , p. 23 et 34.

13. Charte européenne des langues régionales ou minoritaires, Conseil de l'Europe, Série des
traités européens, no. 148, Strasbourg, 5 novembre 1992.

14. Délibéré par le Conseil constitutionnel dans sa séance du 15 juin 1999, présidée par
M. Yves Guéna et où siégeaient MM. Georges Abadie, Michel Ameller, Jean-Claude
Colliard, Alain Lancelot, Mme. Noëlle Lenoir, M. Pierre Mazeaud et Mme. Simone Veil.

15. Et pourtant, nulle part est-il question de façon explicite des droits collectifs. La plu­
part des références concernent des droits individuels. Le seul article qui semble difficile­
ment éviter une telle référence est l'article 12 (2): « En ce qui concerne les territoires
autres que ceux sur lesquels les langues régionales ou minoritaires sont traditionnelle­
ment pratiquées, les Parties s'engagent à autoriser, à encourager et/ou à prévoir, si le
nombre des locuteurs d'une langue régionale ou minoritaire le justifie, des activités ou
équipements culturels appropriés, conformément au paragraphe précédent».

Association québécoise d'histoire politique 87 



16. Voir Yvonne Bollmann, La bataille des langues en Europe, Paris, Bartillat, 2001.

1 7. Bollmann, p. 9, 1 O.

18. Voir Woerhling, « Convergences et divergences entre fédéralisme et protection des
droits et libertés: l'exemple des États,Unis et du Canada», McGill Law Journal, vol. 46,
2000, p. 21,68; voir p. 50.

19. Cairns, Charter versus f ederalism, p. 61.

20. Lois constitutionnelles de 1867 à 1982, Ottawa, Ministère de la Justice, Canada, Lois
codées au 1er octobre 1989, Ministère des Approvisionnements et Services, Canada
1989. En ce qui a trait aux minorités linguistiques, la Constitution canadienne parle en
fait seulement du « droit de chacun» dans ses différents articles, ce qui laisse clairement
entendre qu'il s'agit de droits individuels. La plupart des documents internationaux qui
concernent les minorités linguistiques font d'ailleurs référence aux droits qu'ont les
individus en tant que membres de minorités linguistiques ou nationales. Mais la 
jurisprudence a tiré des conséquences notamment à partir de l'article 23 en stipulant
que cet article implique notamment le droit qu'ont les minorités de gérer leurs commis,
sions scolaires. Or ce dernier droit est clairement un droit collectif. J'ajouterais aussi
qu'à l'article 23 (3) a) et b ), on précise que les services aux minorités linguistiques ne
peuvent être assurés que dans les régions où le nombre le justifie. Cela révèle que
l'octroi de droits individuels linguistiques dépend en définitive de la présence d'une
communauté ayant certains traits caractéristiques appropriés, et cela nous rapproche
sensiblement de l'admission que c'est la communauté qui est en définitive la véritable
détentrice de ces droits.

21. José Woehrling, « Protection des droits de l'Homme et contrôle de constitutionna,
lité au Canada», op. cit. 

88 Bulletin d'histoire politique, vol. 12, n° 3 


