Document généré le 29 juin 2020 10:52

Bulletin d'histoire politique

Le droit des peuples

Michel Seymour

Diversité, mondialisation, justice. La philosophie politique devant les
grands enjeux contemporains

Volume 12, numéro 3, printemps 2004

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1060720ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1060720ar

Aller au sommaire du numéro

Editeur(s)

Bulletin d'histoire politique
Lux Editeur

ISSN
1201-0421 (imprimé)
1929-7653 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

Seymour, M. (2004). Le droit des peuples. Bulletin d'histoire politique, 12 (3),
79-88. https://doi.org/10.7202/1060720ar

Tous droits réservés © Association québécoise d'histoire politique; VLB Editeur,

2004

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

erudit

Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
I'Université de Montréal, 'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/



Le droit des peuples”

MICHEL SEYMOUR
Département de philosophie
Université de Montréal

L'ancien juge en chef de la Cour supréme du Canada, Antonio Lamer, a
souvent dit que I'enchassement de la Charte des droits et libertés dans la
Constitution avait eu pour effet de transformer profondément la société
canadienne. L'un des effets les plus importants aura été de contribuer a ren-
forcer I'identité citoyenne des Canadiens. Comme 'écrit le politologue Alan
Cairns en parlant de 'enchassement de la charte dans la Constitution, «one
of the most significant constitutional consequences of the Charter has
attracted little attention — its enhancement of the institution of citizen-
Ship » 1,

On ne saurait en effet nier I'impact que peut avoir sur le sentiment d’al-
légeance citoyenne une charte des droits et libertés. Un tel enchissement
aurait sans doute pu produire 'effet inverse. N’allions-nous pas en effet assis-
ter & une prolifération des recours juridiques et ne risquait-on pas alors de
générer une profonde instabilité au sein de la société? Autrement dit, en
enchéassant les droits fondamentaux de la personne, ne risquait-on pas d’ou-
vrir une boite de Pandore ? Cest en tout cas 'inquiétude que d’aucuns ont
ressenti lorsque la Cour supréme s'est vue confrontée 4 une avalanche de
réclamations en tout genre. Dans son ouvrage consacré 4 La Charte des droits
et libertés et la judiciarisation du politique au Canada, Michael Mandel fait état
de la trés grande variété des intervenants qui se sont présentés tour 2 tour
devant les tribunaux — les syndicats, la communauté des affaires, les
femmes, les minorités visibles, les handicapés, etc. — et il prend acte de la
longue liste de leurs réclamations diverses, qu'il s’agisse de 'avortement, du
suicide assisté, des droits individuels linguistiques, des réparations pour des
injustices passées, des questions liées a la discrimination sur la base du sexe
ou de l'origine ethnique, etc.? Et pourtant, malgré la trés grande variété des
acteurs en présence, et malgré la trés grande diversité des intéréts en cause,
'un des effets de la Charte aura été de renforcer le statut du citoyen au sein
de la population. Les individus ont davantage pu se sentir impliqués dans les
affaires de la cité, ce qui a eu pour effet de générer chez eux un sentiment
d’appartenance 2 la société dans laquelle ils vivent. Comme le mentionne
José Woerhling: «alors qu'avec la démocratie représentative classique, les

Association québécoise d’histoire politique 79



citoyens sont privés de tout moyen d’action ou de contrainte sur leurs
représentants entre deux élections, le recours au juge constitutionnel leur
permet d’exercer une telle contrainte institutionnelle » 3. Or, c’est justement
cela que rend possible I'enchassement d’une charte des droits dans un texte
constitutionnel.

La conception citoyenne de la personne qui est renforcée par la Charte
est une conception politique et non métaphysique. Il s’agit d’une représen-
tation de soi et non d’une hypothése portant sur I'identité personnelle. Elle
constitue le minimum sur lequel nous pouvons tous nous entendre malgré les
divergences profondes qui existent entre nous sur le plan identitaire. Nous
avons des conceptions compréhensives radicalement différentes de ce que
nous sommes, mais nous sommes tous des citoyens. En effet, les individus
peuvent se concevoir de différentes facons: ils peuvent étre croyants, agnos-
tiques ou athées; ils peuvent estimer que leurs convictions morales, leurs
conceptions du bien et leurs plans de vie sont constitutifs de leur identité, ou
ils peuvent au contraire se concevoir comme des personnes autonomes par
rapport a tout projet, a tout plan de vie ou a toute valeur. Certains peuvent
concevoir leur propre identité sur le mode narratif alors que d’autres croient
plutdt 2 D'existence d’'une nature humaine intangible. D’'une maniere
générale, les citoyens ont des identités multiples et ils ont des palmares d’al-
légeance qui varient les uns par rapport aux autres et qui varient pour un seul
individu d’une période a I'autre de son existence. Mais en dépit de ces dif-
férences identitaires majeures, tous ont une identité institutionnelle com-
mune: ils sont tous des citoyens de leur propre communauté nationale; ils
peuvent méme étre des citoyens d’'une communauté multinationale, voire
supranationale, en plus d’étre, bien entendu, des citoyens du monde. Or
I'enchassement d’une charte des droits dans un texte constitutionnel peut
paradoxalement contribuer A renforcer ces liens civiques communément
partagés.

J ose cependant avancer une proposition encore plus audacieuse: nous
avons toutes les raisons de penser que la méme remarque vaut pour les peu-
ples et, plus généralement, pour les groupes culturels. Il existe, bien enten-
du, une trés grande variété de groupes culturels tout comme il existe une trés
grande variété d’individus: certaines populations se congoivent comme des
nations ethniques, d’autres se congoivent comme des nations de type
civique, et d’autres encore se décrivent comme culturelles, sociopolitiques
ou diasporiques. Parmi ’ensemble des groupes culturels, il faut distinguer les
nations minoritaires (ou majoritaires), les minorités nationales entendues au
sens d’extension de majorités nationales voisines et les minorités issues
de I'immigration. Malgré la trés grande variété des identités nationales et
malgré les différences profondes qui existent entre différentes fagons de

80 Bulletin d’histoire politique, vol. 12, n° 3



concevoir son allégeance culturelle, les groupes culturels ont des traits com-
munément partagés: ils forment tous des « cultures sociétales » incluant une
ou des langues publiques communes, un ensemble d’institutions publiques
communes et une histoire publique commune pouvant étre interprétée de
différentes facons.

De la méme maniere que les individus peuvent, en dépit de leurs diffé-
rences identitaires profondes, se concevoir comme des citoyens semblables
au sein d'une méme communauté politique, les différents groupes culturels
peuvent se concevoir comme ayant tous des caractéristiques semblables au
sein de communautés politiques englobantes. Ils sont tous des groupes cul-
turels, ou si 'on veut des «cultures sociétales»4. Et si ces groupes étaient
reconnus, ils pourraient accepter de faire partie d'une communauté politique
englobante. Lidée que je veux soumettre a votre attention est donc la sui-
vante. De la méme maniere que 'on a, en dépit des différentes fagons de
concevoir son identité personnelle, osé enchasser les droits individuels fon-
damentaux de la personne, et contribué de cette fagon a renforcer une
conception politique de la personne, comprise au sens de citoyen, on devrait
aussi accepter d’enchasser les droits collectifs fondamentaux des peuples, et
d’une maniére générale, des groupes culturels ou « cultures sociétales », qu’il
s'agisse de peuples majoritaires ou minoritaires, de peuples sans Etat, ou
d’Etats-nations, de nations minoritaires ou de minorités nationales. Cela
pourrait avoir pour effet de contribuer a renforcer les Etats-nations, les
multinations ou les supranations dans lesquelles ces groupes culturels sont
inscrits5. Aprés tout, la notion de personne n’est pas plus facile a définir que
la notion de peuple. Il n’y a donc pas de raisons de penser qu’une reconnais-
sance est impossible pour les cultures sociétales sous prétexte que les notions
qui leur sont associées (peuples, nations, minorités nationales) sont difficiles
a définir. En procédant a ’enchassement d’un droit des peuples dans une
constitution, on pourrait favoriser la stabilité, la crédibilité et la viabilité des
Etats-nations, des multinations et des supranations. De la méme maniére que
I'adoption d’une charte des droits a pu avoir un impact bénéfique sur le ren-
forcement de l'identité citoyenne, on peut imaginer aussi que le droit des
peuples pourrait entrainer le renforcement des identités civiques nationales,
multinationales et supranationales.

Cette proposition nous contraint certes a repenser les principes fonda-
mentaux 2 la base du libéralisme. On ne doit plus, par exemple, faire des indi-
vidus les seules sources de revendications morales légitimes. Les peuples aussi
peuvent étre des sources de revendications morales légitimes®. On ne doit pas
non plus faire de I'autonomie individuelle la seule valeur libérale fondamen-
tale, parce que I'autodétermination des peuples est aussi une valeur fonda-
mentale. Il faut donc renoncer a fonder le libéralisme sur I'individualisme

Association québécoise d’histoire politique 81



normatif. Il faut plutét le fonder sur le principe de tolérance. Quoi qu'il en
soit, il faut avec Francois Rigaux se montrer favorable & une déclaration uni-
verselle des droits des peuples?. Tel que le recommande Philippe Richard, il
faut adjoindre aux droits de ’homme un droit des peuples?.

Les réticences de plusieurs face a cette éventualité sont remarquablement
semblables a celles qui ont naguere été exprimées par les ennemis de la
Charte. On croit que le fait de reconnaitre des droits collectifs aux peuples
revient & ouvrir une autre boite de Pandore. On craint de voir se déstabiliser
les Etats-nations, les multinations et les supranations. On croit que cela
risque de fragiliser 'ordre international actuel. Et pourtant cela ne risquerait
pas de se produire si le droit des peuples était suffisamment balisé en échange
par des mesures telles que le respect de l'intégrité territoriale des Ftats. Bien
au contraire, une politique de la reconnaissance des peuples aurait peut-étre,
encore une fois, I'effet inverse: cela permettrait de renforcer I’allégeance des
peuples a des communautés politiques supranationales. Cela pourrait assurer
une plus grande stabilité 4 'Europe et une plus grande stabilité au sein des
Etats multinationaux européens. Bien entendu, la méme remarque s’ap-
plique a I’Etat canadien.

Il va sans dire que I'on ne saurait se satisfaire d’une clause aussi faible que
l'article 22 de la Charte des droits fondamentaux de I'Union européenne.?® 1l
s'agit d’'une phrase orpheline, perdue dans un ensemble de droits individuels
et dépourvue de substance et de mordant. Il ne suffit pas, en effet, de faire
référence de maniére vague a I'importance de la diversité culturelle. Comme
P’écrit Jean-Marc Ferry dans son ouvrage La question de I'Etat européen, «la
médiation des Etats nationaux, et de leur droit reconnu selon le principe
d’égale liberté, est indispensable a la constitution d’un ordre cosmopolitique,
lequel ne saurait s'appuyer simplement sur une constitutionnalisation uni-
verselle des droits fondamentaux individuels, mais devrait résulter d’une
reconnaissance également constitutionnelle des droits fondamentaux des
peuples » 1°.

Il est vrai que dans ce livre, Ferry réduit le droit des peuples a n’étre rien
de plus que le droit des Etats-nations. Mais 'un des plus grands penseurs de
notre époque, le philosophe John Rawls, défend pour sa part un droit appli-
cable a ’ensemble des peuples. Dans son plus récent ouvrage, il propose tout
d’abord un ensemble de principes pouvant faire ’'objet d’un droit applicable
aux peuples constitués en Etats!!. Mais il considere qu'il s'agit la seulement
d’une premiére approximation et que les huit principes devraient étre com-
plétés par des regles gouvernant les fédérations des peuples, ainsi que par des
réglesgouvernant le droit a I'autodétermination, et en particulier le droit a
la sécession. 1l soutient que I'on peut s’appuyer sur une conception politique
du peuple semblable a la conception politique de la personne pour parvenir

82 Bulletin d’histoire politique, vol. 12, n° 3



a I’élaboration d’un tel droit!2, et il soutient que c’est en procédant de cette
fagcon que I'on pourra parvenir & une paix perpétuelle entre les peuples.

Une question mérite cependant d’étre posée a ce stade-ci: qu'est-ce qui
fait obstacle a la mise en place d’un tel droit des peuples au sein de I'organi-
sation supranationale européenne ou au sein des Etats multinationaux, qu'il -
sagisse d’Etats européens ou de I’Etat canadien? Le plus grand obstacle est
le nationalisme manifesté par ceux qui défendent le modele traditionnel de
I’Etat-nation homogene. Ce sont ceux qui veulent préserver jalousement les
prérogatives traditionnelles de I'Etat-nation qui résistent le plus a 'implan-
tation d’un régime de droits collectifs pour les minorités. Méme les partisans
les plus farouches de I'Europe qui envisagent favorablement le fédéralisme
comme modele d’organisation politique parlent quand méme d’une fédéra-
tion d’Etats-nations. Cela traduit d’une part une admission implicite que 'on
n’échappe pas 4 un certain nationalisme, ce qui est certainement un progres.
Mais chez plusieurs, cela traduit d’autre part un refus d’appliquer une poli-
tique de la reconnaissance des peuples minoritaires a I'intérieur de ces Etats.
On peut d’ailleurs supposer sans trop se tromper qu'ils sont eux-mémes 2
I'origine de la dilution de I'article 22 de la Charte européenne.

Il y aurait donc une réticence nationaliste qui se cacherait derriere le
refus de reconnattre les droits collectifs des peuples et plus généralement des
cultures sociétales minoritaires. Je donnerai quelques exemples permettant
d’illustrer ce que j’avance. Face a la possibilité de ratifier la Charte des
langues régionales ou minoritaires!3, le Conseil constitutionnel a écrit la
chose suivante en se rapportant a la Constitution frangaise: « Considérant
que ces principes fondamentaux s’opposent a ce que soient reconnus des
droits collectifs a quelque groupe que ce soit, défini par une communauté
d’origine, de culture, de langue ou de croyance... Considérant qu’il résulte

de ces dispositions combinées que la Charte européenne des langues

régionales ou minoritaires, en ce qu’elle confere des droits spécifiques a des
“groupes” de locuteurs de langues régionales ou minoritaires, a I'intérieur de
“territoires” dans lesquels ces langues sont pratiquées, porte atteinte aux
principes constitutionnels d’indivisibilité de la République, d’égalité devant
la loi et d'unicité du peuple frangais»; il est décidé que «la Charte
européenne des langues régionales ou minoritaires comporte des clauses con-
traires a la Constitution » 4.

Le Conseil constitutionnel le dit en toutes lettres. Son refus de recom-
mander la ratification de la Charte est motivé notamment par son rejet des
droits collectifs et par sa volonté d’assurer le maintien de I'unicité du peuple
frangais!>. On ne saurait donc étre plus clair sur les motifs nationalistes qui
sont a la base de ce refus. Mais il se pourrait bien qu’a moyen terme, ce refus
nationaliste apparaisse de plus en plus comme une cause d’instabilité, alors

Association québécoise d’histoire politique 83



qu’une politique de la reconnaissance pourrait 2 I'inverse étre une source de
stabilité, de crédibilité et de viabilité pour la communauté politique fran-
caise. LEtat frangais est d’ailleurs peut-étre en train de s’engager dans cette
voie avec les mesures qu’il cherche a mettre en place a I’égard de la Corse.

Lalibi invoqué par les nationalistes défenseurs du modele traditionnel de
PEtat-nation contre loctroi de droits collectifs aux minorités est la
dénonciation de ce qu'ils décrivent comme le nationalisme ethnique de ces
minorités revendicatrices. [l s’agit en somme de plaquer rhétoriquement sur
les minorités qui aspirent a la reconnaissance une étiquette ethniciste pour
se dédouaner de toute obligation a leur endroit. Le paradoxe mérite d’étre
souligné. Ce stratagéme rhétorique est déployé alors méme que le refus de
reconnaitre des droits collectifs minoritaires a justement pour effet de trans-
former la communauté politique englobante dans un Etat ethniquement
homogene. La paille que I'on invente dans I’ceil de I’autre permet en somme
d’occulter la poutre qui se trouve dans le sien.

Pour donner un exemple particulierement saisissant de ce genre de
procédé rhétorique, je m’inspirerai encore une fois d’une réaction a I'égard
de la Charte des langues régionales ou minoritaires. Dans un ouvrage consa-
cré entiérement a cette question, Madame Yvonne Bollmann, germaniste et
maitre de conférences a I'Université Paris-XIl, se livre 2 une charge a fond de
train contre la Charte. Elle exprime ses positions sans nuances: affirmation
nationaliste de lintégrité des Etats—nations, dénonciation ethniciste des
regroupements minoritaires!®. LCauteure écrit: «Non seulement I’'abandon
de pans entiers de souveraineté prive déja la France du libre choix de son
destin, mais des conflits intérieurs, dont la propagande ethniciste a fait des
conflits “de nationalités”, et qu’attise la Charte européenne des langues
régionales ou minoritaires, en menacent I'unité. Cette charte est inspirée par
la conception allemande traditionnelle de la nation, comme ensemble
organique a caractere ethnique — non par sa conception frangaise, qui est
de nature purement politique, et qui définit le Frangais par sa citoyenneté,
reléguant dans la sphere privée les différences de tous ordres » 17.

Lauteure ne semble pas comprendre que les cultures sociétales peuvent
elles-mémes étre congues comme des entités politiques inclusives. Il n'y a pas
de raisons de ne pas reconnaitre dans I’espace politique des cultures socié-
tales, si celles-ci sont caractérisées par une langue commune, des institutions
communes et une histoire commune. Des personnes de différentes origines
ethniques peuvent appartenir a de telles cultures sociétales.

On touche ici a une difficulté importante rencontrée par tout modele
politique qui cherche a renforcer I'identité civique commune en s’appuyant
sur une conception politique du citoyen. Il faut en somme apporter un
amendement majeur 2 la theése initiale que nous soumettions en nous servant

84 Bulletin d’histoire politique, vol. 12, n° 3



des propos tenus par Alan Cairns. Le renforcement de I'identité civique
citoyenne par la Charte canadienne des droits et libertés est peut-étre voué
a I’échec, lorsque 'on s’en sert comme un instrument au service d’'une entre-
prise de construction nationale (nation-building) qui ne s’accompagne pas
d’une politique de la reconnaissance en faveur des cultures sociétales minori-
taires. La judiciarisation du politique est dangereuse et problématique si elle
s’arréte en cours de route et qu'elle relégue les minorités dans la sphere
privée, et cet échec risque d’étre encore plus retentissant lorsque cette atti-
tude est adoptée dans des sociétés multinationales.

En fait, ’enchassement exclusif des droits individuels de la personne com-
biné & une accusation d’ethnicisme dirigée contre toute revendication minori-
taire, qu'il s’agisse d’'une minorité linguistique, d’'une minorité nationale ou
d’une nation minoritaire, a pour objectif inavoué une construction nationale
homogene faite sur le dos de ces mémes minorités. José Woehrling a examiné
|effet d’'une telle politique dans le cas canadien. Il a probablement raison d’af-
firmer que la Charte a eu pour effet d’affaiblir le caractere fédéral du Canadas.
On pourrait d'ailleurs étre tenté d'aller plus loin et d’affirmer que la Charte des
droits et libertés canadienne a été un instrument dans une entreprise de nation-
building réalisée sur le dos du Québec.

Alan Cairns lui-méme n’échappe malheureusement pas a cette critique.
Dans le méme ouvrage cité plus haut, il écrit en effet: « Across the great
divides of provinces and ethnicity, perhaps the most essential vehicle to
bring us together is a strenghtened sense of citizenship that cannot be left to
the free play of forces in the social market but requires nurturing by the state.
In that educational task, and admitting all its weaknesses, the Charter is a
central weapon » . Ici, tous les propos que nous dénongons sont présents.
Aucune reconnaissance du peuple québécois n’est envisagée. Ce groupe
minoritaire est au contraire caractérisé comme l'un des groupes ethniques et
la Charte est décrite comme une arme permettant de forger une identité
civique exclusivement canadienne.

Ce qui rend d’autant plus surprenante cette intransigeance canadienne 2
'égard du Québec, c’est le fait que le Canada reconnait pourtant les droits
collectifs des peuples autochtones aux articles 25 et 35 de la Constitution,
qu'il s’agisse de leurs droits ancestraux ou de leurs droits issus de traités, tout
comme il reconnatit, bien que ce soit de fagon plus ou moins implicite, les
droits collectifs des minorités linguistiques aux articles 16 a 23 du méme
document°. Mais aucune mention n’est faite de I'existence du peuple québé-
cois. Et dans la mesure ot le refus de cette reconnaissance se maintient, on
voit mal comment la Charte canadienne des droits et libertés pourrait
accentuer I'adhésion des Québécois a la citoyenneté canadienne. Cette diffi-
culté est d’autant plus grande que la mise en place de 'ordre constitutionnel

Association québécoise d’histoire politique 85



de 1982 s’est faite sans référendum et malgré I'opposition presque unanime de
tous les députés de I’Assemblée nationale du Québec.

Il y a donc des obstacles importants qui risquent de venir s’interposer
dans une politique de construction nationale qui ne s’appuierait principale-
ment que sur une charte des droits individuels pour assurer la cohésion
sociale au sein de la communauté politique. Comme D’écrit encore José
Woerhling, « la Charte canadienne ne garantit principalement que les droits
individuels et les libertés négatives, dont la mise en ceuvre exige le retrait et
la non-intervention de I'Etat. Le recours systématique au discours des droits
encourage donc l'adoption d’une vision libérale tronquée, dans laquelle
toute intervention de 'Etat est suspecte parce quelle menace la sphére d’au-
tonomie individuelle protégée par les droits barriéres » 2L,

Le refus de constitutionnaliser le droit des peuples est lui-méme trés sou-
vent causé par une politique nationaliste inavouée fondée sur le modele de
I’Etat-nation traditionnel. Ce refus, qui trouve sa caution dans I'ambition
apparemment noble de créer une identité civique transcendant les ethnies,
est lui-méme une source d’instabilité profonde. Les pays multinationaux qui
au contraire choisiront d’appliquer une telle politique pourront étre assurés
d’une plus grande stabilité. Je dirais donc en conclusion la chose suivante qui
peut paraitre paradoxale et choquante, mais qui, me semble-t-il, est néan-
moins vraie. Notre incapacité a accueillir favorablement un droit des peuples
explique en partie notre difficulté & apprivoiser le nationalisme. Pire encore,
cette incapacité attise les tensions nationalistes et est elle-mé&me une cause
profonde d’instabilité.

NOTES ET REFERENCES

* Ce texte est également publié sous le titre «La Charte et les peuples », dans N.
Neuwahl (dir.), La Charte de Nice comme instrument juridique et de gouvernance,
Montréal, les Presses de I'Université de Montréal, 2003 (sous presse).

1. Alan C. Cairns Charter versus Federalism. The Dilemmas of Constitutional Reform,
Montréal/Kingston, McGill-Queen’s, 1992, p. 75.

2. Michael Mandel, La Charte des droits et libertés et la judiciarisation du politique au
Canada, Montréal, Boréal, 1996.

3. José Woehrling, « Protection des droits de I'Homme et contréle de constitutionnalité
au Canada », 2 paraitre dans la Revue hellénique des droits de ’homme, 2001.

4. La notion de culture sociétale est due & Will Kymlicka. Voir La citoyenneté multicul-
turelle, Montréal, Boréal, 2001.

5. Par droit collectif, j’entends un bien participatoire ou institutionnel créé par un
groupe et dont profite le groupe, qui peut étre réclamé par ce méme groupe. Pour une
caractérisation plus précise voir mon article «Qui a peur des droits collectifs?» dans

86 Bulletin d’histoire politique, vol. 12, no 3



José Woerhling (dir.), La protection internationale des minorités linguistiques, numéro
thématique de la revue Terminogramme de I'Office québécois de la langue frangaise,
Québec, Les publications du Québec, no. 95-96, hiver 2001, p. 37-60.

6. Sur 'aménagement d’un droit des peuples dans le cadre de la justice internationale,
voir John Rawls, « The Law of Peoples », dans Stephen Shute et Susan Hurley, dir., On
Human Rights. The Oxford Amnesty Lectures 1993, New York, Basic Books, 1993, p. 41-
82 ; voir surtout Rawls, The Law of Peoples, Cambridge, Harvard University Press, 1999.
Il existe une traduction frangaise de I'article de 1993 en forme d’ouvrage. Le texte est
paru sous le titre Le droit des gens, Paris, Editions Esprit, 1996.

7. Frangois Rigaux, Pour une déclaration universelle des droits des peuples : identité nationale
et coopération internationale, Bruxelles, Chronique sociale, 1990.

8. Philippe Richard, Droits de I'homme, droits des peuples, Lyon, Chronique sociale, 1995.
9. Charte des droits fondamentaux de I'Union européenne, 2000/C, 364/01.
10. Jean-Marc Ferry, La question de I'Etat européen, Paris, NRF Gallimard, 2000, p. 91.

11. Voici les huit principes introduits par Rawls dans The Law of Peoples: les peuples
sont libres et indépendants, et leur liberté et leur indépendance doivent étre respectées
par les autres peuples; les peuples sont égaux et auteurs des accords qu'ils consentent;;
les peuples possedent le droit a 'autodéfense, mais non le droit a la guerre; les peuples
doivent respecter un devoir de non-intervention; les peuples doivent respecter les
traités et engagements; les peuples doivent observer certaines restrictions spécifiques sur
la conduite de la guerre; les peuples doivent respecter les droits de ’homme ; les peuples
ont un devoir d’assistance aupres des peuples en difficulté. La pensée de Rawls a beau-
coup évolué de puis la parution en 1971 de sa Théorie de la justice (Paris, Seuil, 1997) et
depuis la parution de I'article des Amnesty Lectures en 1993. Contrairement a la section
58 de I'ouvrage de 1971, qui concerne le droit international public (the law of nations),
la perspective du droit des peuples apparait plus progressiste dans son ouvrage de 1999,
par I'ajout des deux derniers principes (I'obligation de préserver les droits humains et le
devoir d’assistance aupres des peuples en difficulté). Et contrairement a ses deux contri-
butions précédentes, le droit des peuples n’est plus restreint aux droits des populations
organisées en Etat.

12. John Rawls, Law of Peoples , p. 23 et 34.

13. Charte européenne des langues régionales ou minoritaires, Conseil de I'Europe, Série des
traités européens, no. 148, Strasbourg, 5 novembre 1992.

14. Délibéré par le Conseil constitutionnel dans sa séance du 15 juin 1999, présidée par
M. Yves Guéna et ot siégeaient MM. Georges Abadie, Michel Ameller, Jean-Claude
Colliard, Alain Lancelot, Mme. Noélle Lenoir, M. Pierre Mazeaud et Mme. Simone Veil.

15. Et pourtant, nulle part est-il question de fagon explicite des droits collectifs. La plu-
part des références concernent des droits individuels. Le seul article qui semble difficile-
ment éviter une telle référence est l'article 12 (2): «En ce qui concerne les territoires
autres que ceux sur lesquels les langues régionales ou minoritaires sont traditionnelle-
ment pratiquées, les Parties s’engagent & autoriser, & encourager et/ou a prévoir, si le
nombre des locuteurs d’'une langue régionale ou minoritaire le justifie, des activités ou
équipements culturels appropriés, conformément au paragraphe précédent ».

Association québécoise d’histoire politique 87



16. Voir Yvonne Bollmann, La bataille des langues en Europe, Paris, Bartillat, 2001.
17. Bollmann, p. 9-10.

18. Voir Woerhling, « Convergences et divergences entre fédéralisme et protection des
droits et libertés: 'exemple des Etats-Unis et du Canada », McGill Law Journal, vol. 46,
2000, p. 21-68; voir p. 50.

19. Cairns, Charter versus federalism, p. 61.

20. Lois constitutionnelles de 1867 a 1982, Ottawa, Ministere de la Justice, Canada, Lois
codées au ler octobre 1989, Ministere des Approvisionnements et Services, Canada
1989. En ce qui a trait aux minorités linguistiques, la Constitution canadienne parle en
fait seulement du « droit de chacun» dans ses différents articles, ce qui laisse clairement
entendre qu'il s’agit de droits individuels. La plupart des documents internationaux qui
concernent les minorités linguistiques font d’ailleurs référence aux droits qu’ont les
individus en tant que membres de minorités linguistiques ou nationales. Mais la
jurisprudence a tiré des conséquences notamment a partir de I'article 23 en stipulant
que cet article implique notamment le droit qu’'ont les minorités de gérer leurs commis-
sions scolaires. Or ce dernier droit est clairement un droit collectif. J’ajouterais aussi
qu’a l'article 23 (3) a) et b), on précise que les services aux minorités linguistiques ne
peuvent étre assurés que dans les régions ot le nombre le justifie. Cela révele que
I'octroi de droits individuels linguistiques dépend en définitive de la présence d’une
communauté ayant certains traits caractéristiques appropriés, et cela nous rapproche
sensiblement de I'admission que c’est la communauté qui est en définitive la véritable
détentrice de ces droits.

21. José Woehrling, «Protection des droits de 'Homme et contrdle de constitutionna-
lité au Canada », op. cit.

88 Bulletin d’histoire politique, vol. 12, n° 3



