
 

Éthique publique
Revue internationale d’éthique sociétale et
gouvernementale 
vol. 6, n° 1 | 2004
Que reste-t-il du bien commun ?

Le bien commun et la justice : perspective
nationale et internationale
Michel Seymour

Édition électronique
URL : http://journals.openedition.org/ethiquepublique/2072
DOI : 10.4000/ethiquepublique.2072
ISSN : 1929-7017

Éditeur
Éditions Nota bene

Édition imprimée
Date de publication : 1 janvier 2004
ISSN : 1488-0946

Ce document vous est offert par Bibliothèques de l’Université de Montréal

Référence électronique
Michel Seymour, « Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale », Éthique
publique [En ligne], vol. 6, n° 1 | 2004, mis en ligne le 04 janvier 2016, consulté le 29 juin 2020. URL :
http://journals.openedition.org/ethiquepublique/2072  ; DOI : https://doi.org/10.4000/ethiquepublique.
2072 

Ce document a été généré automatiquement le 29 juin 2020.

Tous droits réservés



Le bien commun et la justice :
perspective nationale et internationale

Michel Seymour

1 Je me propose de traiter de la notion de bien commun dans le contexte des discussions

portant sur la justice, et ce tant à l’échelle internationale qu’à l’échelle nationale. On a

souvent l’impression que les débats locaux sur la question du bien commun sont très

éloignés de ceux qui ont cours sur la scène mondiale. Par exemple, au Québec, la notion

de bien commun renvoie à l’idée de « projet de société », qui soulève un débat à cause de

son rapport avec la question nationale. L’enjeu est depuis toujours de déterminer si la

question identitaire doit être séparée du choix d’un projet de société. Peut-on se porter à

la défense de la nation québécoise en laissant à l’arrière-plan la façon que nous avons

d’envisager l’orientation sociale du Québec,  ou est-ce que le projet national  doit  être

subordonné au projet de société ? Il peut sembler à première vue que ces débats soient

sans intérêt sur le plan international ; je voudrais justement montrer que tel n’est pas le

cas.  Je  crois  en  effet  que  nos  débats  ont  des  répercussions  importantes  à  l’échelle

internationale.  Il  se  pourrait  même  que  nous  soyons,  au  Québec,  plus  sensibles  que

d’autres  sociétés  à  la  complexité  des  rapports  entre  question identitaire  et  question

sociale.  Nous sommes aussi  par  le  fait  même peut-être  plus  attentifs  à  la  dimension

collective de la justice internationale, alors que, dans des sociétés comme les États-Unis

ou la Grande-Bretagne, la justice internationale est appréhendée dans une perspective

étroitement individualiste. Dans ces pays, les néolibéraux s’opposent aux cosmopolites.

Les premiers préconisent la liberté d’entreprendre, contre l’interventionnisme de l’État,

les seconds affirment la primauté absolue des droits individuels à l’échelle internationale,

aux dépens des droits des peuples. Dans l’un et l’autre camp, on propose des perspectives

incomplètes,  qui  font  l’impasse  sur  la  dimension  collective  et  identitaire  de  la

mondialisation, et je ne pense pas ici seulement au thème de la diversité culturelle. Je

songe plutôt au droit qu’ont les peuples d’aspirer à un développement égal et de se doter

d’une infrastructure économique appropriée.

 

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

1



I

2 Avant de m’engager dans une brève réflexion sur le bien commun sous l’angle de la

justice internationale, je vais dans un premier temps replacer cette discussion dans le

débat que nous menons au Québec sur la question du projet de société. Un consensus est

en train d’émerger  à  cet  égard.  Il  apparaît  de  plus  en plus  absurde de  subordonner

entièrement le projet national à l’édification d’une forme particulière de société, tout

comme il  est  absurde de suspendre la  question du projet  de société  en attendant  la

résolution de la question nationale. Le projet national et le projet de société sont deux

questions distinctes, même si on ne peut complètement les séparer l’une de l’autre. Il

s’agit de deux combats qui doivent être menés simultanément, deux combats distincts qui

se renforcent mutuellement. Je vais maintenant tâcher de clarifier quelque peu ces idées.

3 On a sans doute raison de dire qu’un projet national peut rassembler des conceptions très

différentes du projet de société, et qu’il ne faut pas associer trop étroitement la question

nationale et le projet de société. Ceux qui tentent de faire dépendre la question nationale

du projet de société ont en effet tendance à sous-estimer l’importance du peuple et de sa

reconnaissance, et ils se disent que la seule raison d’être de la souveraineté étatique est le

projet  de  société  qu’elle  sert  à  véhiculer.  Je  crois  qu’ils  se  trompent,  pour  plusieurs

raisons. Mais, paradoxalement, lorsqu’on s’emploie à fournir ces raisons, on s’avise que

des liens étroits d’une autre nature existent entre la question nationale et le projet de

société.

4 Tout d’abord, on ne peut séparer les questions sociales de la question nationale, surtout si

notre réflexion porte sur le  rapport  que la  souveraineté nationale entretient  avec la

mondialisation.  Car même sans être étroitement subordonnée à un projet  de société,

l’affirmation  nationale  est  intimement  liée  à  l’approfondissement  de  l’expérience

démocratique. Réalisée à l’intérieur d’un État multinational ou par la création d’un État

souverain, elle permet à une population entière d’être partie prenante aux débats parce

qu’elle rend possible la souveraineté populaire. L’exercice du droit à l’autodétermination,

interne ou externe, qui est au cœur de l’affirmation nationale d’un peuple, constitue un

exercice  de  souveraineté  populaire.  Il  s’agit  donc  d’un  exercice  éminemment

démocratique.  Or,  l’une des caractéristiques du phénomène de la globalisation est  de

souffrir  de  déficit  démocratique.  On a  donc  des  raisons  de  croire  que la  démocratie

entendue comme souveraineté populaire peut à long terme servir de rempart contre la

mondialisation. Voilà donc comment, d’une première façon, l’affirmation nationale de

tout un peuple peut avoir des répercussions sociales importantes, fussent-elles indirectes

et insensibles sur le coup. Il s’agit d’une démarche démocratique qui, à long terme, peut

permettre  à  tel  peuple  de  résister  aux  procédés  antidémocratiques  qui  caractérisent

l’actuel développement économique global.

5 Un autre lien existe entre l’affirmation nationale d’un peuple et les questions sociales. La

question identitaire concerne la préservation de la culture sociétale, entendue au sens

d’une structure de culture (un ensemble d’institutions)  offrant un contexte de choix,

c’est-à-dire un ensemble d’options. Or, il importe de remarquer que le contexte de choix

est  toujours  le  résultat  d’un  carrefour  d’influences  dans  lequel  se  trouve  inscrite  la

société.  La  culture  sociétale  occupe  toujours  un  certain  espace-temps  et  se  trouve

toujours pour cette raison inscrite dans des réseaux d’influence qui s’expliquent par la

proximité géographique, le partage d’une langue, l’existence de liens historiques ou par

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

2



l’influence  d’un pays  très  puissant.  Or,  le  contexte  de  choix  québécois  implique  une

ouverture à l’égard de l’Europe, ce qui inclut l’Europe sociale. La défense de la culture

sociétale québécoise va donc de pair avec la préservation de certaines valeurs sociales

européennes.

6 Mais le lien le plus important entre le projet de société et l’identité nationale est sans

doute  le  suivant.  Malgré  les  différentes  façons  que  nous  avons  de  concevoir  le  bien

commun, et même à cause de cette diversité irréductible de points de vue prenant la

forme d’un pluralisme raisonnable de conceptions divergentes,  il  faut  tenter de faire

consensus sur des principes de justice fondamentaux. Or, cela peut et doit inclure des

principes  de  justice  distributive,  et  cela  peut  et  doit  se  traduire  par  des  principes

constitutionnels  semblables  aux droits  socioéconomiques qui  apparaissent  dans notre

charte des droits  et  libertés1.  Or,  la  charte des droits  et  libertés  fait  partie  de notre

identité de peuple. Sans réduire l’identité du peuple à n’être rien de plus qu’une adhésion

à une identité constitutionnelle, ainsi que le suppose le patriotisme constitutionnel de

Jürgen  Habermas,  les  principes  fondamentaux  qui  sont  à  la  base  du  contrat  social

rassemblant  les  membres  d’un  peuple  ont  une  portée  identitaire  importante2.  Ainsi,

même si  une variété  de  projets  de  société  peuvent  et  doivent  être  reconnus comme

compatibles avec le projet national québécois, notre identité est liée étroitement à des

principes de justice sociale, ceux qui sont admis dans notre charte des droits et libertés.

7 Enfin,  même si  l’on  détache  la  question  nationale  du  débat  concernant  le  projet  de

société, on ne peut détacher le débat sur le projet de société des programmes de partis

politiques. Par exemple, les partis politiques nationalistes du Québec, qu’il  s’agisse du

Parti  québécois  ou  du  Bloc  québécois,  doivent  décider  si  oui  ou  non  ils  veulent

approfondir leur orientation sociale-démocrate. Ils peuvent et doivent en même temps se

faire les promoteurs de projets de société particuliers. Même si ce sont des coalitions

rassemblant des membres qui ont des points de vue très variés sur les questions sociales,

cette diversité peut s’accommoder d’une préoccupation sociale commune.

8 Je rejette bien entendu le point de vue communautarien qui donne au bien commun

priorité sur la justice et qui définit ensuite la justice à partir du bien commun. Je soutiens

au contraire avec les philosophes libéraux que la justice doit primer le bien commun, et

ce à cause du pluralisme raisonnable de nos sociétés. Mais une société qui est gouvernée

par des principes de justice raisonnables doit également adopter des principes de justice

distributive. Aussi, une constitution québécoise qui affirmerait les droits et libertés de la

personne et les droits collectifs du peuple ainsi que les droits collectifs minoritaires serait

incomplète. Elle devrait également inclure des droits socioéconomiques. Elle ferait ainsi

plus que fournir un cadre purement formel et procédural : elle engagerait d’une certaine

façon simultanément et parallèlement le peuple entier dans la réalisation d’un véritable

projet de société.

9 Le  nationalisme  québécois  est d’ailleurs  inévitablement  lié  à  une  redéfinition  de  la

gauche. Il s’agit tout d’abord d’une gauche qui n’est pas antinationaliste. Ce n’est pas non

plus un mouvement protectionniste par définition opposé à la libéralisation des échanges.

Le libre-échange avec les États-Unis est peut-être le résultat d’une démarche stratégique

du capitalisme américain pour mettre en place à l’échelle internationale une intégration

économique qui va dans le sens d’un capitalisme corporatif ou néolibéral global, et, à long

terme, cette stratégie ne peut aller dans le sens des intérêts du Québec. Mais si l’on s’en

tient à la seule perspective des intérêts du Québec, le libre-échange a pu en même temps

être avantageux et a constitué une bonne chose en soi3. Il demeure encore utile au Québec

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

3



pourvu que l’intégration n’aille pas plus loin, que le chapitre 11 soit biffé et que les enjeux

sociaux, environnementaux et culturels ne soient pas éludés. Le mouvement nationaliste

québécois  donne  aussi  l’exemple  d’une  gauche  qui  n’est  pas  en  soi  contre  toute

décentralisation, si on le compare au nouveau Parti démocratique fédéral, par exemple.

De plus, le nationalisme québécois rejette une politique de laisser-faire qui compte sur la

main  invisible  du  développement  économique,  mais  il  reconnaît  par  réalisme

pragmatique que l’activité économique soutenue par un État interventionniste constitue

un  moyen  essentiel  pour  permettre  à  l’État  d’assurer  le  maintien  de  surplus  lui

permettant de jouer son rôle social. On comprend aussi que les citoyens ne doivent plus

être seulement des sujets de droit mais aussi des personnes responsables, et notamment à

l’égard des générations futures,  pourvu que les  entreprises se comportent elles  aussi

comme des citoyens corporatifs responsables. L’État providence est en un certain sens un

modèle  dépassé  si  on désigne par  là  un État  pourvoyeur  pour  des  citoyens  qui  sont

seulement des sujets de droit. L’État doit désormais lui-même agir de façon responsable et

il se doit d’assurer l’équilibre de ses dépenses publiques. Ce thème de la responsabilité

n’annonce  pas  la  fin  de  l’État  interventionniste,  il  permet  seulement  de  mettre  en

évidence la nécessité d’assurer un meilleur partage des responsabilités entre les citoyens.

Le défi est justement de trouver un équilibre entre l’application de principes de justice

sociale et le respect de l’équité intergénérationnelle. Les partis nationalistes du Québec, à

l’exception de l’Alliance démocratique du Québec et de l’Union des forces progressistes

qui se situent respectivement à droite et à gauche de la position que nous décrivons,

défendent  simultanément  le  projet  d’indépendance  du Québec  et  un projet  social  de

nature  sociale-démocrate.  La  social-démocratie  n’est  pas  une panacée  et  j’ai  soutenu

ailleurs qu’elle ne peut constituer véritablement une solution à tous nos maux. La seule

solution à long terme est de mettre en place une démocratie de propriétaires4. Mais il faut

en  même  temps  être  réaliste  et  pragmatique  et  lutter  en  faveur  d’approches

réformatrices. Là  encore,  on  observe  au  Québec  l’existence  de  deux  combats  menés

parallèlement et conjointement. Cela ne réfute-t-il pas la thèse d’une séparation entre le

projet  national  et  le  projet  de société ?  Je  pense que non,  parce que nous soutenons

effectivement que les deux combats doivent être menés conjointement et parallèlement.

Mais nous soutenons en même temps que l’un ne peut être assimilé à l’autre. On ne peut

subordonner la question nationale au projet de société et on ne peut reporter le projet

social en accordant la priorité au projet national.

10 On peut illustrer les  liens inextricables qui  existent entre la question nationale et  la

question sociale en examinant la situation du Québec dans le Canada. Le Québec s’est

depuis de nombreuses années doté d’un ensemble de politiques progressistes. Il a adopté

une loi sur l’équité salariale, une loi sur la lutte contre la pauvreté et contre l’exclusion

sociale, ainsi que des lois portant sur la famille (la perception des pensions alimentaires,

les  garderies  à  cinq dollars)  que l’on ne retrouve pas  ailleurs  au pays.  Notre  salaire

minimum est plus élevé que partout ailleurs en Amérique (sauf en Colombie-Britannique).

Le coût de la vie est moins élevé ici qu’ailleurs. Nos frais de scolarité sont les plus bas en

Amérique. La structure de taxation exclut 40 % de la population de l’obligation de payer

de l’impôt. Nos impôts sont plus lourds parce que nous avons accepté de financer de

nombreux  projets  sociaux.  Le  Québec  se  caractérise  également  par  un  modèle  de

concertation avec les différents acteurs socioéconomiques. Ce ne sont donc pas seulement

la langue et la culture qui définissent la particularité de la société québécoise, c’est tout

cela. Or, le problème est en premier lieu que, dans l’ensemble, le Canada est une société

un peu moins progressiste que le Québec. Les lois fédérales sur les congés parentaux et

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

4



sur les jeunes contrevenants sont des politiques qui ne correspondent pas à notre identité

québécoise. La réaction négative à l’égard du mariage homosexuel, majoritaire au Canada

anglais,  est  minoritaire  au  Québec.  Une  majorité  de  Canadiens  anglais  se  disaient

favorables à la guerre en Irak juste avant le début des hostilités, au Québec une majorité

écrasante y est restée opposée.

11 Ensuite, nos acquis sont mis en péril par un nationalisme canadien toujours de plus en

plus envahissant. Le gouvernement fédéral est engagé depuis le référendum de 1995 dans

une entreprise de construction nationale accélérée et le nationalisme canadien tend à

uniformiser à la baisse nos orientations sociales progressistes.  Il  envahit tout d’abord

systématiquement les compétences québécoises et  il le fait  aux dépens des transferts

sociaux. Cela met en péril nos acquis. La volonté du gouvernement fédéral de s’assurer

une plus grande visibilité et de réduire celle du Québec va de pair avec une réduction des

paiements de transfert,  ce qui  crée des pressions de plus en plus importantes sur le

gouvernement québécois. Le programme des bourses du millénaire était mal adapté au

Québec parce que notre régime de prêts et bourses était en très bon état et ne nécessitait

pas d’être bonifié. Le programme fédéral des chaires d’excellence crée des déséquilibres

sur le plan salarial au sein des corps professoraux universitaires, et sert notamment à

amadouer  les  intellectuels  québécois5.  Et  même  lorsqu’elles  sont  progressistes,  les

politiques fédérales constituent des intrusions qui se traduisent par des coûts importants

ultérieurement soustraits des paiements de transferts dont ont besoin les provinces pour

assumer leurs responsabilités sociales.

12 Un autre élément important de la stratégie du gouvernement fédéral permet d’illustrer le

caractère inextricable de la question nationale et de la question sociale. L’entente-cadre

sur l’union sociale sert aussi les intérêts nationalistes de l’État canadien. Elle autorise le

gouvernement fédéral à envahir les champs de compétence des provinces. Celles-ci ne

peuvent se retirer d’un programme fédéral que si elles s’engagent à l’administrer ou font

la preuve qu’elles l’ont déjà réalisé6. Le Québec, lui, réclame un véritable droit de retrait

avec pleine compensation financière et il  veut une plus importante autonomie fiscale

pour faire les choses à sa manière. Il  y a deux aspects identitaires impliqués dans ce

combat politique : le principe d’autodétermination, qui nous permet d’adopter le projet

de société de notre choix, et l’idée que le Québec est d’emblée plus enclin que le Canada à

se conformer à des principes de justice distributive (tout comme le Canada l’est davantage

que les États-Unis), mais qu’il en est empêché, à l’intérieur du cadre fédéral, par l’entente-

cadre sur l’union sociale. Voilà donc une autre question qui place le Québec dans une

double situation difficile, à la fois sur le plan identitaire et sur le plan social. Le bien

commun, ramené à des principes de justice sociale, est en lien étroit avec la question

identitaire du Québec dans le Canada.

13 J’illustrerai par un dernier exemple les liens étroits entre la question identitaire et le

projet social en me servant encore une fois de la situation du Québec dans le Canada. Le

déséquilibre fiscal au sein de la fédération canadienne a été favorisé par la conjoncture

économique,  par  les  réductions  dans  les  paiements  de  transferts  et  par  les  surplus

accumulés à la caisse d’assurance-emploi.  Cela a assuré au gouvernement fédéral  des

revenus plus importants par rapport à ses responsabilités constitutionnelles, alors que les

provinces ont dû composer avec des revenus moindres et des coûts de plus en plus élevés

dans les secteurs relevant de leur propre juridiction7. Le gouvernement fédéral a choisi de

maintenir  le  déséquilibre,  voire  d’en nier  l’existence,  pour le  mettre  au service d’un

interventionnisme  subordonné  à  des  impératifs  de  construction  nationale.  Cela  s’est

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

5



traduit par une démarche qui bien souvent va à l’encontre des intérêts québécois.  Le

déséquilibre  fiscal  fait  en  sorte  qu’il  devient  de  plus  en  plus  difficile  d’assumer  les

responsabilités sociales qui sont les nôtres, et les pressions sont énormes pour que l’on

augmente les frais de garderie, que l’on baisse les impôts et que l’on augmente les frais de

scolarité afin de s’ajuster au reste du continent. Comme on le voit, des enjeux importants

ayant  un  caractère  social  caractérisent  les  relations  Québec-Canada,  et  ces  enjeux

s’entremêlent à la question identitaire.

14 Certains  s’opposeront  à  cette  interprétation  qui  fait  du  Québec  une  société  plus

progressiste que le Canada. Le Québec ne s’est-il pas montré historiquement favorable au

libre-échange alors que les intellectuels et nationalistes canadiens y étaient opposés ?

Mais les différences se sont de plus en plus estompées depuis quelques années sur ce

point. De part et d’autre, on admet les bénéfices relatifs du libre-échange et de part et

d’autre on reconnaît  qu’une intégration économique plus poussée avec les États-Unis

serait problématique. Il est vrai aussi que le gouvernement fédéraliste en place au Québec

depuis avril 2003 s’est engagé dans une entreprise de réingénierie et de démantèlement

de l’État québécois qui cherche à donner une orientation néolibérale au Québec. Mais cela

ne  fait  que  confirmer  davantage  notre  point  de  vue.  Les  libéraux ont  aussi  renoncé

simultanément  à  la  tradition  autonomiste  qui  a  caractérisé  historiquement  le  Parti

libéral. Plus que jamais, la question nationale est donc liée à la dimension sociale. Ceux

qui sont favorables à une orientation néolibérale sont aussi les fervents défenseurs du

maintien du lien fédéral et sont contre l’exercice du droit à l’autodétermination. Et ceux

qui s’opposent au démantèlement de nos institutions publiques et parapubliques sont

comme par hasard aussi favorables au droit du Québec à l’autodétermination.

 

II

15 Jusqu’ici, j’ai avancé trois choses. J’ai tout d’abord affirmé la primauté de la justice sur les

diverses  conceptions  du  bien  commun.  J’ai  aussi  soutenu  que  certains  principes

fondamentaux de justice devaient faire partie intégrante du projet national, même si ce

projet ne doit pas être subordonné au projet de société. J’ai enfin montré que la question

identitaire et la question sociale étaient de plusieurs façons entremêlées parce que les

principes de justice fondamentaux font partie de la fibre identitaire d’un peuple.  Ces

diverses remarques, je les ai faites dans le contexte de nos débats politiques québécois et

canadiens. Je voudrais maintenant montrer brièvement que les mêmes remarques valent

à l’échelle de la justice internationale.

16 Quels enseignements peut-on tirer de l’expérience nationale québécoise lorsqu’il s’agit de

penser le bien commun dans le cadre de la mondialisation ? Notons tout d’abord qu’à

l’échelle internationale autant qu’à l’échelle locale, il n’existe pas une telle chose que le

Bien Commun. Il  n’existe qu’un ensemble de conceptions divergentes. Mais au niveau

international comme au niveau local, il faut penser des principes de justice susceptibles

d’être communément partagés. Or, parmi eux, il faut faire figurer des principes de justice

distributive.

17 Commençons par noter que, à notre époque, les véritables enjeux ne sont plus seulement

locaux  mais  également  globaux.  On  peut  certes  épiloguer  longuement  sur  la  façon

d’améliorer notre système de santé et de lutter contre la pauvreté et l’exclusion sociale,

mais ces enjeux relèvent de plus en plus de facteurs qui dépassent l’échelle locale. Et

lorsque la discussion se reporte sur la scène mondiale, on se rend compte de l’importance

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

6



des  solutions  envisagées  à  l’échelle  locale.  Le  nationalisme  qui  prend  tellement

d’importance à l’échelle locale paraît aux yeux de certains bien insignifiant quand on

considère les enjeux de la mondialisation. Mais il s’agit là d’une opinion qui trahit une

perspective étroite. Le fait est que les questions identitaires interviennent aussi à l’échelle

internationale et qu’elles sont liées étroitement aux enjeux sociaux. Je viens de montrer

que le nationalisme québécois doit simultanément résoudre des problèmes identi-taires

et  sociaux,  mais  cela  est  vrai  aussi  à  l’échelle internationale.  Le  droit  à

l’autodétermination  des  peuples,  le  principe  de  la  diversité  culturelle,  le  souci  de

combattre le déficit démocratique des institutions supranationales,  constituent autant

d’enjeux qui  font réapparaître la dimension identitaire au sein de la réflexion sur la

justice internationale.

18 Mais  il  y  a  plus.  La  justice  distributive  ne  peut  se  satisfaire  d’une  redistribution  à

l’intention  des  individus.  Il  faut  assurer  aussi  une  redistribution  des  moyens  de

production à l’intention des peuples. Les peuples doivent être en mesure de mettre au

point leurs propres infrastructures économiques. Ils ont un droit égal au développement

économique. Ce sont eux et non les individus qui réclament des biens institutionnels de

ce genre. En somme, les enjeux sont les mêmes.

19 Certains reprochent aux nationalistes québécois de ne pas tenir suffisamment compte de

la mondialisation. On oppose même parfois les deux questions.  Mais il  s’agit là d’une

appréciation bien sommaire de l’importance du nationalisme au Québec. Le nationalisme

québécois ne fait pas autre chose qu’affirmer les droits collectifs du peuple québécois. Or,

une justice distributive égalitaire internationale ne peut se permettre de méconnaître

l’importance de la dimension collective des débats. Les peuples de la terre ont un droit

collectif  à  se  développer  également  en tant  que  peuples.  Cela  va  bien au-delà  d’une

meilleure allocation des ressources financières destinées aux individus, et doit être pensé

dans  le  contexte  plus  large  d’une  démocratie  de  propriétaires.  Il  faut  assurer  une

meilleure distribution non seulement du capital mais aussi des moyens de production et

des centres de décision à l’intention des peuples. Les peuples n’ont pas seulement le droit

de  bénéficier  de  transferts  du  capital,  ils  ont  également  le  droit  de  disposer  d’une

infrastructure  économique  satisfaisante  et  de  se  prononcer  sur  les  orientations  de

l’économie mondiale à l’échelle de la planète. Or, ce sont là des droits collectifs. On ne

peut se montrer favorable à la défense de tels droits tout en se montrant défavorable aux

nationalismes qui portent de telles revendications sur la place publique8.

20 Les  nationalistes  québécois  doivent  se  rendre  compte  que  le  maintien  d’une  social-

démocratie minimale à l’échelle du Québec ne peut être assuré à long terme sans que

soient  mises en place progressivement les  conditions favorables d’une démocratie  de

propriétaires à l’échelle internationale. Inversement, les défenseurs du cosmopolitisme

libéral ne peuvent faire l’économie des questions nationales et du droit des peuples à

l’autodétermination. Ces droits ne sont pas toujours utilisés par un État autoritaire pour

assurer le maintien de la violation des droits de l’homme. Les peuples de la terre sont

aussi  des revendicateurs légitimes et  progressistes lorsqu’ils  militent en faveur d’une

meilleure redistribution de la richesse,  des moyens de production et des pouvoirs de

décision. La solidarité affichée par les pays en voie de développement, et particulièrement

par les pays de l’Afrique noire lors des débats de l’Organisation mondiale du commerce à

Cancùn, constitue un exemple éloquent de ce que j’avance. Les peuples ont le droit au

développement économique, un droit à la protection de leur économie nationale, un droit

à la protection de leur environnement, à leur système d’éducation nationale.

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

7



21 Le Québec est  déjà résolument engagé dans cette voie.  Il  reste sans aucun doute des

tâches immenses à accomplir pour nous rapprocher d’une justice sociale exemplaire, mais

il  faut  éviter  d’adopter  à  l’égard  de  nos  avancées  sociales  un  point  de  vue  trop

idéologique. Même si beaucoup reste à faire, nos énergies doivent aussi être investies

dans la défense de nos acquis. Le modèle québécois est le vaste chantier de la démocratie

québécoise en action. Il faut en être fier, car il y a de plus en plus péril en la demeure. Je

conviens qu’il faut tâcher d’améliorer de plus en plus notre démocratie sociale, mais je

soutiens aussi que les dangers que nous courons à long terme débordent largement les

enjeux portant sur l’amélioration interne de notre social-démocratie. Certains gauchistes

qui se réclament d’une perspective privilégiée sur les enjeux entourant la mondialisation

font la fine bouche devant la « médiocrité » de notre démocratie sociale. Ce jugement

critique, même s’il est parfois fondé, manifeste paradoxalement une étroitesse de vue et

trahit un manque de sens politique. Les plus importants enjeux en ce moment au Québec

ne sont pas d’améliorer encore plus notre démocratie sociale. Nous devons sans doute

tâcher de le faire le plus possible, mais le premier défi auquel nous faisons face au Québec

est de maintenir nos acquis dans le contexte de la mondialisation. Ceux qui ont critiqué le

Parti québécois à cause de ses positions insuffisamment progressistes sont maintenant

confrontés à  un nouveau gouvernement qui  risque de provoquer des reculs  majeurs.

Aussi,  il  est  parfois  contre-productif  et  même  dangereux  de  s’en  prendre  aux

gouvernements nationalistes québécois  sous prétexte qu’ils  ne sont pas suffisamment

progressistes.  Dans  la  plupart  des  cas,  cette  critique  sert  davantage  la  cause  des

néolibéraux,  puisqu’elle  permet  de  déstabiliser  l’un  des  seuls gouvernements

progressistes en Amérique du Nord. Combattre un gouvernement nationaliste québécois

qui cherche à maintenir les acquis sociaux parce qu’il n’est pas suffisamment à gauche

peut sans doute paraître noble, mais c’est une lutte à courte vue quand on songe aux

enjeux majeurs qui se dessinent à l’horizon international.

22 Jusqu’ici, j’ai associé étroitement le mouvement nationaliste québécois à une cause sociale

en l’inscrivant dans une conjoncture mondiale de combat pour une société internationale

progressiste. Mais le cosmopolitisme n’est-il pas par définition étranger au nationalisme ?

Le nationalisme ne fait-il pas intervenir une préférence en faveur des compatriotes ? Pour

David Miller, la justice sociale requiert que soient garanties les conditions de confiance.

Or,  la  confiance requiert  à  notre époque une solidarité  que seule la  nationalité  peut

garantir9.  Le  nationalisme  de  Miller  s’oppose  donc  au  cosmopolitisme.  Inversement,

plusieurs pensent qu’une perspective cosmopolitique requiert que soit abandonnée une

perspective étroitement nationaliste. Je crois cependant que ces deux visions opposées

sont inacceptables.  Le seul  nationalisme qui  soit  acceptable à mes yeux est  celui  qui

s’appuie sur une position impartiale. Le véritable nationaliste est celui qui affirme les

droits collectifs de tous les peuples et non seulement de son propre peuple.

23 Certains opposent la vision impartiale cosmopolitique à la vision partiale nationaliste.

L’idée est que le nationalisme implique nécessairement un point de vue partial à l’égard

de ses semblables alors que la justice cosmopolitique considère de manière impartiale le

droit de tous les individus. Mais cette façon de voir les choses est très partisane. Je suis

donc  en  désaccord  profond  avec  ceux  qui  soutiennent  que  le  nationalisme  est

essentiellement un point de vue partial. Le nationalisme peut favoriser à l’échelle locale

l’apparition  d’une  solidarité  sociale.  Mais  doit-on  aller  jusqu’à  dire  que  la  solidarité

sociale  est  impossible  sans  la  solidarité  nationale ?  Bien  sûr  que  non.  La  solidarité

cosmopolitique ne s’oppose pas à la solidarité nationale. Bien au contraire, le respect des

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

8



solidarités  nationales  constitue  une  condition  nécessaire  à  la  mise  en  place  d’une

solidarité  cosmopolitique.  Lorsque  l’on  endosse  un  nationalisme  prenant  la  forme

impartiale  d’une affirmation des  droits  collectifs  de tous  les  peuples,  il  n’y  a  pas  de

contradiction entre le nationalisme et le cosmopolitisme. Cela est vrai autant sur le plan

procédural que sur le plan des principes. Pour créer une solidarité cosmopolitique, il faut

que soit établi un lien de confiance entre les peuples. Ce lien de confiance suppose la

reconnaissance mutuelle et non un lien nationalitaire communément partagé. Sur le plan

des principes, il n’y a pas de justice cosmopolitique sans reconnaissance des droits des

peuples au développement égal et sans prise de conscience des droits collectifs qu’ont les

peuples à une infrastructure économique adaptée à leurs besoins. Le droit cosmopolitique

ne peut être seulement un ensemble de droits individuels. Il doit inclure également les

droits des peuples.

24 Il existe aussi à l’échelle individuelle une propension à privilégier ses semblables, qu’il

s’agisse des membres de sa propre famille ou de ses amis proches. Le débat n’est donc pas

entre une approche nationaliste partiale et une approche individualiste impartiale. On

peut  critiquer  le  point  de  vue  partial  autant  à  l’échelle  individuelle  qu’à  l’échelle

collective et l’on peut défendre une vision impartiale autant à l’échelle collective qu’à

l’échelle individuelle. Dans le cadre du droit cosmopolitique, les nations peuvent jusque

dans une certaine mesure faire montre de partialité, pourvu que celle-ci soit contrainte

par des principes cosmopolitiques individuels. Mais l’inverse aussi est vrai. Dans le cadre

d’un droit des peuples juste et raisonnable, les individus peuvent faire ce qu’ils veulent et

être  partiaux à  l’endroit  de  leurs  semblables,  pourvu qu’ils  acceptent  les  contraintes

raisonnables du droit des peuples.

25 Une approche progressiste et cosmopolitique va de pair avec une redéfinition du rôle joué

par  les  États-nations.  On  doit  rejeter  le  modèle  traditionnel  de  l’État-nation

ethnoculturellement homogène, au profit d’un État-nation pluriethnique et pluriculturel.

On  doit  accepter  aussi  d’autres  modèles  d’organisation  politique,  qu’il  s’agisse  des

fédérations multinationales, des confédérations d’États souverains, des organisations non

gouvernementales  transnationales  et  des  organisations  supranationales.  Il  faut  enfin

aussi accepter de limiter la souveraineté des États souverains quel que soit le modèle

d’organisation politique qui les caractérise. Mais les États doivent en même temps être

des acteurs privilégiés au sein de la communauté internationale, et cela inclut les États-

nations, parce qu’ils constituent encore à notre époque les principaux détenteurs de la

souveraineté populaire.

 

III

26 Je  voudrais  en  terminant  esquisser  une  conception  de  la  justice  inspirée  par  les

considérations  précédentes  en  montrant  comment  des  principes  de  justice  sociale

peuvent s’entremêler à des considérations nationalistes. Nous avons appris des grands

penseurs libéraux de notre époque que même s’il existe un pluralisme raisonnable de

conceptions du bien commun, nous pouvons faire consensus sur des principes de justice

distributive.  Mais  ceux  qui  sont  sensibles  aux  droits  des  peuples  peuvent  en  retour

contribuer à faire avancer une conception de la justice qui s’éloigne de l’individualisme

moral. Notre sensibilité aux enjeux identitaires nous permet de comprendre que la justice

distributive  s’applique  autant  aux  peuples  qu’aux  personnes.  Elle  a  en  outre  une

application autant  à  l’échelle  internationale  qu’à  l’échelle  locale.  Cela  veut  dire  qu’à

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

9



l’échelle internationale les bénéficiaires de la redistribution doivent être les personnes

autant que les peuples, et qu’à l’échelle locale les bénéficiaires doivent être les peuples

autant que les personnes.

27 Il y a deux aspects importants aux principes de justice distributive : un devoir d’assistance

aux personnes et aux peuples en situation de détresse, et une obligation de maximiser le

minimum pour les personnes et les peuples (le principe de différence). Il faut accorder

une priorité absolue au devoir d’assistance à l’égard des personnes et des peuples. Il s’agit

d’un principe qui a une priorité sur tout autre principe, y compris sur les deux principes

de justice admis par Rawls à l’échelle locale. Il faut enfin admettre un principe de justice

maximin pour les personnes et les peuples. À chaque niveau, les droits des personnes et

des peuples sont affirmés sans être hiérarchisés.

28 Il est en outre important d’adopter pour l’essentiel un seul ensemble de principes tant au

niveau national qu’au niveau international. Plus précisément, les principes au sujet des

personnes auxquels on parvient à un niveau devraient être les mêmes que ceux auxquels

on parvient à l’autre niveau. De même en ce qui concerne les peuples. Un principe de

différence comportant plusieurs aspects distincts peut nous servir de modèle.

29 Dans le cadre d’une démocratie de propriétaires, la justice distributive doit maximiser le

transfert du capital, des moyens de production et des pouvoirs de décision aux individus

et aux peuples. Les objets de la distribution appartiennent à la structure de base de la

société à l’échelle nationale, et de la structure de base globale à l’échelle internationale.

Cela  veut  dire  notamment  que  le  transfert  des  ressources  naturelles  collectives

n’interviennent pas comme objets de la justice distributive,  sauf en ce qui  a trait  au

devoir d’assistance.

30 En outre, les inégalités individuelles résultant de la différence de talents ne sont pas en

soi injustes lorsqu’elles procèdent d’une société caractérisée par l’égalité des chances.

Dans le contexte où l’égalité des chances aurait été déjà assurée et où la structure de base

n’aurait  pas influé sur le  développement de certains talents  aux dépens de ceux des

autres,  on aurait  affaire à des inégalités  qui  ne sont pas foncièrement injustes.  C’est

d’ailleurs pour cette raison que le principe de l’égalité des chances doit être considéré

comme prioritaire par rapport au principe de différence. Ce dernier ne doit s’appliquer

qu’à des biens appartenant à la structure de base et non aux talents, mais il présuppose

que l’on ait déjà mis en place une structure de base qui favorise le développement de tous

les  talents.  De  la  même  manière,  l’inégalité  des  ressources  naturelles  ne  doit  pas

nécessairement être totalement éliminée, et on ne la fait intervenir que lorsqu’il s’agit

d’assumer notre devoir d’assistance aux peuples en situation de détresse.  Lorsque les

différences de ressources ne sont plus causées par des facteurs de développement inégal

au sein de la structure de base globale, il s’agit d’inégalités qui ne sont pas foncièrement

injustes.

31 Sur le plan procédural, l’injustice serait d’appliquer une procédure de délibération qui

ferait intervenir la considération de nos talents et de nos ressources naturelles dans la

discussion portant sur la justice individuelle ou la justice entre les peuples. Sur le plan du

contenu substantiel  de la justice,  l’injustice serait  de ne pas chercher à maximiser le

minimum au niveau des biens caractérisant la structure de base globale, c’est-à-dire de ne

pas chercher à corriger au maximum les inégalités au niveau du capital, des moyens de

production  et  des  pouvoirs  de  décision.  Il  faut  doter  tous  les  peuples  de  ressources

financières, de capacités de développement infrastructurelles et de pouvoirs de décision

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

10



leur permettant de développer au maximum les ressources dont elles disposent. Dans une

société  internationale  bien  ordonnée,  certaines  différences  majeures  demeureraient

entre les peuples et ne seraient pas fondamentalement injustes si elles étaient seulement

le fait de l’existence de circonstances différentes.

32 Cette façon de voir les choses nous oblige à réviser la version orthodoxe du principe de

différence selon laquelle les inégalités sont justes seulement si elles servent à maximiser

le minimum. Ce principe est en fait ambigu. On peut l’interpréter comme signifiant que

les inégalités en général,  quelles qu’elles soient,  ne sont acceptables que si  elles sont

instrumentalement mises au service de l’amélioration des plus démunis. Mais on peut

l’interpréter également de telle sorte qu’il ne s’applique qu’à la structure de base de la

société et non à des inégalités résultant des talents ou des ressources naturelles. Cela veut

dire que des inégalités dans les talents ou les ressources naturelles pourront être tolérées

même si elles ne sont pas mises instrumentalement au service de la maximisation de

l’aide aux plus démunis.  Cela est vrai  autant à l’échelle individuelle que collective et

autant  dans  l’espace  national  que  dans  l’espace  international.  Bien  sûr,  les  talents

individuels  et  les  ressources naturelles  ne peuvent faire autrement qu’engendrer des

inégalités dans les biens appartenant à la structure de base de chaque société. Mais ces

biens  doivent  ensuite  être  distribués  au  profit  des  plus  démunis  pourvu  que  cela

n’entrave pas la possibilité d’un développement permettant de maintenir ce soutien. Tel

est le sens profond du principe de différence. On n’affirme pas tout bêtement que les

seules inégalités qui sont tolérées sont celles qui résultent d’une volonté de maximiser le

minimum. On affirme en outre que la distribution maximale est celle qui n’empiète pas

sur la possibilité de maintenir une maximisation du minimum à long terme. Ce transfert

des biens institutionnels (capital, moyens de production et centres de décision) doit en

outre s’effectuer jusqu’à ce que les individus et les peuples parviennent à se développer

en fonction des talents et des ressources dont ils disposent.

33 Il  y a donc deux sortes d’inégalités qui peuvent être tolérées :  celles qui résultent de

différences servant à produire suffisamment de richesse pour permettre la redistribution

aux plus démunis et celles qui persistent dans une société bien ordonnée en fonction de

talents  et  de ressources naturelles  inégalitaires,  une fois  que toutes les  sociétés  sont

dotées  des  moyens  leur  permettant  de  se  développer.  Il  faut  en  somme  contester

l’interprétation égalitariste traditionnelle qui est attachée au principe de différence tel

qu’il se présente dans la philosophie de Rawls. On croit souvent que pour Rawls les seules

inégalités autorisées sont celles qui servent à maximiser le minimum. Mais cela constitue

une interprétation simpliste, puisque les différences entre les individus et les peuples au

niveau des talents et des ressources naturelles ne sont pas fondamentalement injustes10.

34 On  obtient  de  cette  manière  une  théorie  de  la  justice  distributive  à  l’intention  des

individus et des peuples qui admet trois niveaux de considérations. En deçà d’un certain

seuil, il existe un devoir d’assistance aux individus et aux peuples en situation de détresse

à l’échelle locale et à l’échelle globale. On a là un principe utilitariste visant à maximiser

le bien-être de tous les individus et de tous les peuples. Nous avons un devoir auprès des

personnes handicapés de leur fournir toute l’aide nécessaire leur permettant de parvenir

à un minimum d’autonomie et nous avons l’obligation d’intervenir auprès des peuples en

situation de détresse. Au-delà d’un certain seuil, il faut, par un principe de différence,

chercher à maximiser le capital, les moyens de production et les pouvoirs de décision des

individus  et  des  peuples,  à  l’échelle  locale  et  internationale.  Au  terme  d’une

redistribution adéquate, on aurait des inégalités résultant de la présence de différents

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

11



talents et de différentes ressources naturelles sans que l’on puisse parler d’injustice. Ces

inégalités ne seraient pas injustes parce que le maximum aurait été accompli pour que les

individus  et  les  peuples  parviennent  à  se  développer  pleinement  en  fonction  des

ressources dont ils disposent. Les seules inégalités qui persisteraient seraient celles qui

sont  requises  pour  le  maintien  d’une  richesse  pouvant  servir  les  objectifs  d’une

redistribution juste et  celles  qui  résulteraient  du fait  de circonstances telles  que des

talents et des ressources inégaux.

35 Cette conception de la justice distributive fait intervenir les individus et les peuples et

autant  dans  la  sphère  nationale  que  dans  la  sphère  internationale.  Elle  marie  le

nationalisme et le cosmopolitisme dans une seule et même cause, la justice sociale. Elle

est  foncièrement  anti-individualiste  et  anti-collectiviste  puisqu’elle  rejette  autant  la

primauté  des  droits  individuels  que  la  primauté  des  droits  collectifs.  Il  s’agit  d’une

approche  qui  procède  d’un  pluralisme  axiologique.  Elle  s’appuie  sur  une  conception

cosmopolitique et nationaliste de la personne et des peuples et elle permet d’inscrire le

nationalisme dans un combat pour la justice sociale tout en sensibilisant les cosmopolites

aux combats pour la libération nationale des peuples.

NOTES

1.  Voir notamment le droit à l’assistance financière prévu à l’article 45 de la Charte québécoise

des droits et libertés (c. 6, a. 45) : « Toute personne dans le besoin a droit, pour elle et sa famille, à

des mesures d’assistance financière et à des mesures sociales, prévues par la loi, susceptibles de

lui assurer un niveau de vie décent. »

2.  C’est  d’ailleurs  la  raison  pour  laquelle  l’imposition  d’un  ordre  constitutionnel  au  peuple

québécois en 1982 a constitué une déchirure importante au cœur même de l’identité canadienne.

3.  Dans cette optique, on doit peut-être se garder de tirer des conclusions trop rapides au sujet

de l’OMC. Concernant cet organisme, Peter Singer affirme par exemple : « La question de savoir si

elle [l’OMC] a davantage aidé les populations qu’elle ne les a affectées et si elle a causé plus de

bien  aux  populations  qu’elle  a  aidées  qu’elle  n’a  causé  de  misère  aux  populations  qu’elle  a

affectées est une question à laquelle on ne peut répondre sans informations additionnelles » (One

World : The Ethics Of Globalization, New Haven, Yale University Press, 2002).

4.  Voir mon article « Qu’est-ce qu’une démocratie de propriétaires ? », dans A. Duhamel et A.

Lacroix (dir.), Éthique et politique dans l’espace mondial, Montréal, Liber, 2004 (à paraître).

5.  Le programme des chaires du Canada est en effet idéal dans la perspective du nationalisme

canadien. En plus de rendre précaire l’autonomie politique québécoise et d’assurer une grande

visibilité à l’État canadien, le programme sert sournoisement l’unité canadienne. Les détenteurs

de telles chaires ne voudront pas mordre la main qui les nourrit. Ceux qui souhaitent obtenir une

telle chaire ne voudront pas mordre la main qui pourrait les nourrir. Et ceux qui ne s’attendent

pas à en recevoir doivent se taire pour ne pas paraître jaloux. Les collègues que je connais et qui

ont obtenu de telles chaires se sont tous comportés de façon honorable dans les circonstances.

Mais le programme demeure subordonné au nation building canadien.

6.  Voir A.-G. Gagnon (dir.), L’union sociale canadienne sans le Québec. Huit études sur l’entente-cadre,

Montréal, Saint-Martin, 2000.

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

12



7.  Voir le rapport de la Commission sur le déséquilibre fiscal, Pour un nouveau partage des moyens

financiers au Canada, Québec, 2002.

8.  Voir à ce propos mon article « Le nationalisme face à la mondialisation », dans P.-Y. Bonin

(dir.), Mondialisation : perspectives philosophiques, Montréal, L’Harmattan, 2001, p. 113-137.

9.  D. Miller, On Nationality, Oxford, Clarendon, 1995, p. 140.

10.  Certains soutiennent que Rawls défend la thèse selon laquelle les talents individuels doivent

être considérés comme des possessions collectives puisqu’ils représentent des faits moralement

arbitraires pour lesquels les individus ne sont pas moralement responsables. On cite notamment

à cet égard Justice as Fairness, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 2001, p. 74-79. Et

pourtant,  dans  ces  pages,  Rawls  insiste  sur  le  fait  que  sa  thèse  essentielle  est  que  nous  ne

possédons pas nos talents. Ce ne sont pas des objets pour lesquels il y aurait des propriétaires.

Cela est certes vrai de l’individu, mais cela est aussi vrai du groupe. Le groupe ne dispose pas d’un

droit de propriété sur les talents de tous. Rawls soutient que l’on doit plutôt faire comme si la

distribution des talents était un bien commun. Ici,  il  y a un « comme si » et,  surtout, c’est la

distribution des talents qui doit être traitée comme s’il s’agissait d’un bien commun et non les

talents eux-mêmes. Il ne s’agit pas d’envisager une distribution égalitaire des talents mais bien

d’apprécier le fait que leur complémentarité est un bien collectif. Enfin, cette remarque de Rawls

concernant notre attitude à l’égard de la distribution des talents n’est pas une prémisse dans un

argument dont la conclusion serait le principe de différence, et le principe de différence n’est pas

une maximisation du minimum pensée en termes de talents. Il faut plutôt voir dans le principe

de différence une expression de cette attitude que nous avons de traiter la distribution des

talents comme un bien commun. Le principe de différence est une manière particulière de gérer

ce bien commun qu’est la distribution de nos talents. Rawls ne considère pas les talents eux-

mêmes  comme  un  egalisandum possédé  par  tous  et  devant  faire  l’objet  d’une  distribution

égalitaire. Ce sont les surplus coopératifs qui doivent faire l’objet d’une distribution et non les

talents. La même remarque s’applique aux ressources naturelles dont disposent les peuples.

RÉSUMÉS

Ce texte traite de la notion de bien commun dans le contexte des discussions portant sur la

justice, et ce, autant à l’échelle internationale qu’à l’échelle locale. Il montre que les débats sur ce

sujet menés au Québec peuvent être utiles pour penser de manière originale le problème du bien

commun sur la scène internationale. Les néolibéraux préconisent la liberté d’entreprendre aux

dépens de l’interventionnisme de l’État, alors que les cosmopolites de gauche rejettent ce point

de  vue,  mais  affirment  souvent  la  primauté  absolue  des  droits  individuels  à  l’échelle

internationale, au détriment des droits des peuples. Dans l’un et l’autre camp, on propose des

perspectives individualistes qui font l’impasse sur la dimension collective et identitaire de la

mondialisation, et l’auteur ne pense pas ici seulement au thème de la diversité culturelle. Il songe

aussi au droit qu’ont les peuples d’aspirer à un développement égal et au droit de se doter d’une

infrastructure économique appropriée.

This paper discusses the notion of common good and its relationship to justice, both at the local

and global levels. It shows that the debates that have been taking place in Quebec on the issue of

common good may cast a new light on those that are undertaken in the international arena.

While neo-liberals urge us to downplay the importance of state intervention and hail the virtues

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

13



of the free market, left wing cosmopolitans reject that point of view but also assert the absolute

priority of individual rights over the rights of peoples. These two groups share an individualistic

approach to globalization that downplays the importance of collectivities and identity politics,

and here the author not only referring to the crucial issue of cultural diversity. He also referring

to the rights of peoples for an equal development and for appropriate economic infrastructures.

AUTEUR

MICHEL SEYMOUR

Michel Seymour est professeur de philosophie à l’université de Montréal.

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Éthique publique, vol. 6, n° 1 | 2015

14


