Ethique publique
Revue internationale d'éthique sociétale et
gouvernementale

vol. 6,n°1(2004
Que reste-t-il du bien commun ?

Le bien commun et la justice : perspective
nationale et internationale

Michel Seymour

OpenEdition

Edition électronique

URL : http://journals.openedition.org/ethiquepublique/2072
DOI : 10.4000/ethiquepublique.2072

ISSN : 1929-7017

Editeur
Editions Nota bene

Edition imprimée
Date de publication : 1 janvier 2004
ISSN : 1488-0946

Ce document vous est offert par Bibliotheques de I'Université de Montréal
les bibliotheques usem

Référence électronique

Michel Seymour, « Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale », Ethique
publigue [En ligne], vol. 6, n° 11 2004, mis en ligne le 04 janvier 2016, consulté le 29 juin 2020. URL :
http://journals.openedition.org/ethiquepublique/2072 ; DOI : https://doi.org/10.4000/ethiquepublique.
2072

Ce document a été généré automatiquement le 29 juin 2020.

Tous droits réservés



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Le bien commun et la justice :
perspective nationale et internationale

Michel Seymour

Je me propose de traiter de la notion de bien commun dans le contexte des discussions
portant sur la justice, et ce tant a I'échelle internationale qu’a I'échelle nationale. On a
souvent I'impression que les débats locaux sur la question du bien commun sont treés
éloignés de ceux qui ont cours sur la scéne mondiale. Par exemple, au Québec, la notion
de bien commun renvoie a I'idée de « projet de société », qui souléve un débat a cause de
son rapport avec la question nationale. L’enjeu est depuis toujours de déterminer si la
question identitaire doit &tre séparée du choix d’un projet de société. Peut-on se porter a
la défense de la nation québécoise en laissant a I'arriére-plan la fagon que nous avons
d’envisager l'orientation sociale du Québec, ou est-ce que le projet national doit étre
subordonné au projet de société ? 1l peut sembler a premiére vue que ces débats soient
sans intérét sur le plan international ; je voudrais justement montrer que tel n’est pas le
cas. Je crois en effet que nos débats ont des répercussions importantes a I’échelle
internationale. 1l se pourrait méme que nous soyons, au Québec, plus sensibles que
d’autres sociétés a la complexité des rapports entre question identitaire et question
sociale. Nous sommes aussi par le fait méme peut-étre plus attentifs a la dimension
collective de la justice internationale, alors que, dans des sociétés comme les Etats-Unis
ou la Grande-Bretagne, la justice internationale est appréhendée dans une perspective
étroitement individualiste. Dans ces pays, les néolibéraux s’opposent aux cosmopolites.
Les premiers préconisent la liberté d’entreprendre, contre I'interventionnisme de I'Etat,
les seconds affirment la primauté absolue des droits individuels a I'échelle internationale,
aux dépens des droits des peuples. Dans 'un et I'autre camp, on propose des perspectives
incompletes, qui font limpasse sur la dimension collective et identitaire de la
mondialisation, et je ne pense pas ici seulement au théme de la diversité culturelle. Je
songe plutdt au droit qu’ont les peuples d’aspirer a un développement égal et de se doter
d’une infrastructure économique appropriée.

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Avant de m’engager dans une bréve réflexion sur le bien commun sous I'angle de la
justice internationale, je vais dans un premier temps replacer cette discussion dans le
débat que nous menons au Québec sur la question du projet de société. Un consensus est
en train d’émerger a cet égard. Il apparait de plus en plus absurde de subordonner
entiérement le projet national a I'édification d’une forme particuliére de société, tout
comme il est absurde de suspendre la question du projet de société en attendant la
résolution de la question nationale. Le projet national et le projet de société sont deux
questions distinctes, méme si on ne peut complétement les séparer I'une de l'autre. 1l
s’agit de deux combats qui doivent étre menés simultanément, deux combats distincts qui
se renforcent mutuellement. Je vais maintenant ticher de clarifier quelque peu ces idées.

On a sans doute raison de dire qu'un projet national peut rassembler des conceptions trés
différentes du projet de société, et qu'il ne faut pas associer trop étroitement la question
nationale et le projet de société. Ceux qui tentent de faire dépendre la question nationale
du projet de société ont en effet tendance a sous-estimer I'importance du peuple et de sa
reconnaissance, et ils se disent que la seule raison d’étre de la souveraineté étatique est le
projet de société qu'elle sert a véhiculer. Je crois quils se trompent, pour plusieurs
raisons. Mais, paradoxalement, lorsqu’on s’emploie a fournir ces raisons, on s’avise que
des liens étroits d’une autre nature existent entre la question nationale et le projet de
société.

Tout d’abord, on ne peut séparer les questions sociales de la question nationale, surtout si
notre réflexion porte sur le rapport que la souveraineté nationale entretient avec la
mondialisation. Car méme sans étre étroitement subordonnée a un projet de société,
'affirmation nationale est intimement liée a I'approfondissement de I'expérience
démocratique. Réalisée A I'intérieur d’un Etat multinational ou par la création d’un Etat
souverain, elle permet a une population entiére d’étre partie prenante aux débats parce
qu'elle rend possible la souveraineté populaire. L’exercice du droit a I’autodétermination,
interne ou externe, qui est au coeur de I'affirmation nationale d’un peuple, constitue un
exercice de souveraineté populaire. Il s’agit donc d'un exercice éminemment
démocratique. Or, 'une des caractéristiques du phénomeéne de la globalisation est de
souffrir de déficit démocratique. On a donc des raisons de croire que la démocratie
entendue comme souveraineté populaire peut a long terme servir de rempart contre la
mondialisation. Voila donc comment, d’'une premiére fagon, I'affirmation nationale de
tout un peuple peut avoir des répercussions sociales importantes, fussent-elles indirectes
et insensibles sur le coup. Il s’agit d'une démarche démocratique qui, a long terme, peut
permettre a tel peuple de résister aux procédés antidémocratiques qui caractérisent
I'actuel développement économique global.

Un autre lien existe entre I'affirmation nationale d’un peuple et les questions sociales. La
question identitaire concerne la préservation de la culture sociétale, entendue au sens
d’une structure de culture (un ensemble d’institutions) offrant un contexte de choix,
c’est-a-dire un ensemble d’options. Or, il importe de remarquer que le contexte de choix
est toujours le résultat d’un carrefour d’influences dans lequel se trouve inscrite la
société. La culture sociétale occupe toujours un certain espace-temps et se trouve
toujours pour cette raison inscrite dans des réseaux d’influence qui s’expliquent par la
proximité géographique, le partage d’une langue, I'existence de liens historiques ou par

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

I'influence d’un pays trés puissant. Or, le contexte de choix québécois implique une
ouverture a I'égard de I'Europe, ce qui inclut 'Europe sociale. La défense de la culture
sociétale québécoise va donc de pair avec la préservation de certaines valeurs sociales
européennes.

Mais le lien le plus important entre le projet de société et I'identité nationale est sans
doute le suivant. Malgré les différentes fagons que nous avons de concevoir le bien
commun, et méme a cause de cette diversité irréductible de points de vue prenant la
forme d’un pluralisme raisonnable de conceptions divergentes, il faut tenter de faire
consensus sur des principes de justice fondamentaux. Or, cela peut et doit inclure des
principes de justice distributive, et cela peut et doit se traduire par des principes
constitutionnels semblables aux droits socioéconomiques qui apparaissent dans notre
charte des droits et libertés'. Or, la charte des droits et libertés fait partie de notre
identité de peuple. Sans réduire 'identité du peuple a n’étre rien de plus qu'une adhésion
a une identité constitutionnelle, ainsi que le suppose le patriotisme constitutionnel de
Jiirgen Habermas, les principes fondamentaux qui sont a la base du contrat social
rassemblant les membres d’'un peuple ont une portée identitaire importante?. Ainsi,
méme si une variété de projets de société peuvent et doivent étre reconnus comme
compatibles avec le projet national québécois, notre identité est liée étroitement a des
principes de justice sociale, ceux qui sont admis dans notre charte des droits et libertés.

Enfin, méme si I'on détache la question nationale du débat concernant le projet de
société, on ne peut détacher le débat sur le projet de société des programmes de partis
politiques. Par exemple, les partis politiques nationalistes du Québec, qu’il s’agisse du
Parti québécois ou du Bloc québécois, doivent décider si oui ou non ils veulent
approfondir leur orientation sociale-démocrate. Ils peuvent et doivent en méme temps se
faire les promoteurs de projets de société particuliers. Méme si ce sont des coalitions
rassemblant des membres qui ont des points de vue trés variés sur les questions sociales,
cette diversité peut s’accommoder d’une préoccupation sociale commune.

Je rejette bien entendu le point de vue communautarien qui donne au bien commun
priorité sur la justice et qui définit ensuite la justice a partir du bien commun. Je soutiens
au contraire avec les philosophes libéraux que la justice doit primer le bien commun, et
ce a cause du pluralisme raisonnable de nos sociétés. Mais une société qui est gouvernée
par des principes de justice raisonnables doit également adopter des principes de justice
distributive. Aussi, une constitution québécoise qui affirmerait les droits et libertés de la
personne et les droits collectifs du peuple ainsi que les droits collectifs minoritaires serait
incompléte. Elle devrait également inclure des droits socioéconomiques. Elle ferait ainsi
plus que fournir un cadre purement formel et procédural : elle engagerait d’'une certaine
fagon simultanément et parallélement le peuple entier dans la réalisation d’un véritable
projet de société.

Le nationalisme québécois est d’ailleurs inévitablement lié a une redéfinition de la
gauche. 1l s’agit tout d’abord d’une gauche qui n’est pas antinationaliste. Ce n’est pas non
plus un mouvement protectionniste par définition opposé a la libéralisation des échanges.
Le libre-échange avec les Ftats-Unis est peut-étre le résultat d’une démarche stratégique
du capitalisme américain pour mettre en place a ’échelle internationale une intégration
économique qui va dans le sens d’un capitalisme corporatif ou néolibéral global, et, a long
terme, cette stratégie ne peut aller dans le sens des intéréts du Québec. Mais si I'on s’en
tient a la seule perspective des intéréts du Québec, le libre-échange a pu en méme temps
étre avantageux et a constitué une bonne chose en soi®. Il demeure encore utile au Québec

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

pourvu que I'intégration n’aille pas plus loin, que le chapitre 11 soit biffé et que les enjeux
sociaux, environnementaux et culturels ne soient pas éludés. Le mouvement nationaliste
québécois donne aussi 'exemple d’'une gauche qui n’est pas en soi contre toute
décentralisation, si on le compare au nouveau Parti démocratique fédéral, par exemple.
De plus, le nationalisme québécois rejette une politique de laisser-faire qui compte sur la
main invisible du développement économique, mais il reconnait par réalisme
pragmatique que I'activité économique soutenue par un Etat interventionniste constitue
un moyen essentiel pour permettre A I'Ftat d’assurer le maintien de surplus lui
permettant de jouer son réle social. On comprend aussi que les citoyens ne doivent plus
étre seulement des sujets de droit mais aussi des personnes responsables, et notamment a
I'égard des générations futures, pourvu que les entreprises se comportent elles aussi
comme des citoyens corporatifs responsables. L’Etat providence est en un certain sens un
modeéle dépassé si on désigne par 13 un Etat pourvoyeur pour des citoyens qui sont
seulement des sujets de droit. L’Etat doit désormais lui-méme agir de fagon responsable et
il se doit d’assurer I'équilibre de ses dépenses publiques. Ce théme de la responsabilité
n’annonce pas la fin de I'Etat interventionniste, il permet seulement de mettre en
évidence la nécessité d’assurer un meilleur partage des responsabilités entre les citoyens.
Le défi est justement de trouver un équilibre entre I'application de principes de justice
sociale et le respect de I'équité intergénérationnelle. Les partis nationalistes du Québec, a
I'exception de I’Alliance démocratique du Québec et de I'Union des forces progressistes
qui se situent respectivement a droite et a gauche de la position que nous décrivons,
défendent simultanément le projet d’indépendance du Québec et un projet social de
nature sociale-démocrate. La social-démocratie n’est pas une panacée et j'ai soutenu
ailleurs qu’elle ne peut constituer véritablement une solution a tous nos maux. La seule
solution a long terme est de mettre en place une démocratie de propriétaires®. Mais il faut
en méme temps étre réaliste et pragmatique et lutter en faveur d’approches
réformatrices. La encore, on observe au Québec I'existence de deux combats menés
paralléelement et conjointement. Cela ne réfute-t-il pas la thése d’une séparation entre le
projet national et le projet de société ? Je pense que non, parce que nous soutenons
effectivement que les deux combats doivent étre menés conjointement et parallélement.
Mais nous soutenons en méme temps que 1'un ne peut étre assimilé a I'autre. On ne peut
subordonner la question nationale au projet de société et on ne peut reporter le projet
social en accordant la priorité au projet national.

On peut illustrer les liens inextricables qui existent entre la question nationale et la
question sociale en examinant la situation du Québec dans le Canada. Le Québec s’est
depuis de nombreuses années doté d’un ensemble de politiques progressistes. Il a adopté
une loi sur I'équité salariale, une loi sur la lutte contre la pauvreté et contre I'exclusion
sociale, ainsi que des lois portant sur la famille (la perception des pensions alimentaires,
les garderies a cinq dollars) que 'on ne retrouve pas ailleurs au pays. Notre salaire
minimum est plus élevé que partout ailleurs en Amérique (sauf en Colombie-Britannique).
Le cofit de la vie est moins élevé ici qu’ailleurs. Nos frais de scolarité sont les plus bas en
Amérique. La structure de taxation exclut 40 % de la population de I'obligation de payer
de I'impét. Nos impbts sont plus lourds parce que nous avons accepté de financer de
nombreux projets sociaux. Le Québec se caractérise également par un modéle de
concertation avec les différents acteurs socioéconomiques. Ce ne sont donc pas seulement
la langue et la culture qui définissent la particularité de la société québécoise, c’est tout
cela. Or, le probléme est en premier lieu que, dans 'ensemble, le Canada est une société
un peu moins progressiste que le Québec. Les lois fédérales sur les congés parentaux et

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

sur les jeunes contrevenants sont des politiques qui ne correspondent pas a notre identité
québécoise. La réaction négative a I’égard du mariage homosexuel, majoritaire au Canada
anglais, est minoritaire au Québec. Une majorité de Canadiens anglais se disaient
favorables a la guerre en Irak juste avant le début des hostilités, au Québec une majorité
écrasante y est restée opposée.

Ensuite, nos acquis sont mis en péril par un nationalisme canadien toujours de plus en
plus envahissant. Le gouvernement fédéral est engagé depuis le référendum de 1995 dans
une entreprise de construction nationale accélérée et le nationalisme canadien tend a
uniformiser a la baisse nos orientations sociales progressistes. Il envahit tout d’abord
systématiquement les compétences québécoises et il le fait aux dépens des transferts
sociaux. Cela met en péril nos acquis. La volonté du gouvernement fédéral de s’assurer
une plus grande visibilité et de réduire celle du Québec va de pair avec une réduction des
paiements de transfert, ce qui crée des pressions de plus en plus importantes sur le
gouvernement québécois. Le programme des bourses du millénaire était mal adapté au
Québec parce que notre régime de préts et bourses était en trés bon état et ne nécessitait
pas d’étre bonifié. Le programme fédéral des chaires d’excellence crée des déséquilibres
sur le plan salarial au sein des corps professoraux universitaires, et sert notamment a
amadouer les intellectuels québécois®. Et méme lorsqu'elles sont progressistes, les
politiques fédérales constituent des intrusions qui se traduisent par des cofits importants
ultérieurement soustraits des paiements de transferts dont ont besoin les provinces pour
assumer leurs responsabilités sociales.

Un autre élément important de la stratégie du gouvernement fédéral permet d'illustrer le
caractére inextricable de la question nationale et de la question sociale. L’entente-cadre
sur I'union sociale sert aussi les intéréts nationalistes de I'Etat canadien. Elle autorise le
gouvernement fédéral a envahir les champs de compétence des provinces. Celles-ci ne
peuvent se retirer d'un programme fédéral que si elles s’engagent a 'administrer ou font
la preuve qu’elles 'ont déja réalisé®. Le Québec, lui, réclame un véritable droit de retrait
avec pleine compensation financiére et il veut une plus importante autonomie fiscale
pour faire les choses a sa maniére. Il y a deux aspects identitaires impliqués dans ce
combat politique : le principe d’autodétermination, qui nous permet d’adopter le projet
de société de notre choix, et I'idée que le Québec est d’emblée plus enclin que le Canada a
se conformer a des principes de justice distributive (tout comme le Canada I’est davantage
que les Etats-Unis), mais qu’il en est empéché,  I'intérieur du cadre fédéral, par I'entente-
cadre sur I'union sociale. Voila donc une autre question qui place le Québec dans une
double situation difficile, a la fois sur le plan identitaire et sur le plan social. Le bien
commun, ramené a des principes de justice sociale, est en lien étroit avec la question
identitaire du Québec dans le Canada.

13 J'illustrerai par un dernier exemple les liens étroits entre la question identitaire et le

projet social en me servant encore une fois de la situation du Québec dans le Canada. Le
déséquilibre fiscal au sein de la fédération canadienne a été favorisé par la conjoncture
économique, par les réductions dans les paiements de transferts et par les surplus
accumulés 2 la caisse d’assurance-emploi. Cela a assuré au gouvernement fédéral des
revenus plus importants par rapport a ses responsabilités constitutionnelles, alors que les
provinces ont dii composer avec des revenus moindres et des cofits de plus en plus élevés
dans les secteurs relevant de leur propre juridiction’. Le gouvernement fédéral a choisi de
maintenir le déséquilibre, voire d’en nier I'existence, pour le mettre au service d'un
interventionnisme subordonné a des impératifs de construction nationale. Cela s’est

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

traduit par une démarche qui bien souvent va a 'encontre des intéréts québécois. Le
déséquilibre fiscal fait en sorte qu’il devient de plus en plus difficile d’assumer les
responsabilités sociales qui sont les notres, et les pressions sont énormes pour que 1'on
augmente les frais de garderie, que ’on baisse les imp6ts et que I'on augmente les frais de
scolarité afin de s’ajuster au reste du continent. Comme on le voit, des enjeux importants
ayant un caractére social caractérisent les relations Québec-Canada, et ces enjeux
s’entremélent a la question identitaire.

Certains s’opposeront a cette interprétation qui fait du Québec une société plus
progressiste que le Canada. Le Québec ne s’est-il pas montré historiquement favorable au
libre-échange alors que les intellectuels et nationalistes canadiens y étaient opposés ?
Mais les différences se sont de plus en plus estompées depuis quelques années sur ce
point. De part et d’autre, on admet les bénéfices relatifs du libre-échange et de part et
d’autre on reconnait qu'une intégration économique plus poussée avec les Etats-Unis
serait problématique. 1l est vrai aussi que le gouvernement fédéraliste en place au Québec
depuis avril 2003 s’est engagé dans une entreprise de réingénierie et de démantélement
de I'Etat québécois qui cherche & donner une orientation néolibérale au Québec. Mais cela
ne fait que confirmer davantage notre point de vue. Les libéraux ont aussi renoncé
simultanément a la tradition autonomiste qui a caractérisé historiquement le Parti
libéral. Plus que jamais, la question nationale est donc liée a la dimension sociale. Ceux
qui sont favorables a une orientation néolibérale sont aussi les fervents défenseurs du
maintien du lien fédéral et sont contre I’exercice du droit a I'autodétermination. Et ceux
qui s’opposent au démanteélement de nos institutions publiques et parapubliques sont
comme par hasard aussi favorables au droit du Québec a I'autodétermination.

15 Jusqu'ici, j’ai avancé trois choses. J'ai tout d’abord affirmé la primauté de la justice sur les

diverses conceptions du bien commun. J'ai aussi soutenu que certains principes
fondamentaux de justice devaient faire partie intégrante du projet national, méme si ce
projet ne doit pas étre subordonné au projet de société. J'ai enfin montré que la question
identitaire et la question sociale étaient de plusieurs facons entremélées parce que les
principes de justice fondamentaux font partie de la fibre identitaire d’'un peuple. Ces
diverses remarques, je les ai faites dans le contexte de nos débats politiques québécois et
canadiens. Je voudrais maintenant montrer briévement que les mémes remarques valent
a I’échelle de la justice internationale.

Quels enseignements peut-on tirer de I'expérience nationale québécoise lorsqu’il s’agit de
penser le bien commun dans le cadre de la mondialisation ? Notons tout d’abord qu’a
I'échelle internationale autant qu’a I'échelle locale, il n’existe pas une telle chose que le
Bien Commun. Il n’existe qu'un ensemble de conceptions divergentes. Mais au niveau
international comme au niveau local, il faut penser des principes de justice susceptibles
d’étre communément partagés. Or, parmi eux, il faut faire figurer des principes de justice
distributive.

Commengons par noter que, a notre époque, les véritables enjeux ne sont plus seulement
locaux mais également globaux. On peut certes épiloguer longuement sur la fagon
d’améliorer notre systéme de santé et de lutter contre la pauvreté et 'exclusion sociale,
mais ces enjeux relévent de plus en plus de facteurs qui dépassent I'échelle locale. Et
lorsque la discussion se reporte sur la scéne mondiale, on se rend compte de I'importance

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



20

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

des solutions envisagées a I'échelle locale. Le nationalisme qui prend tellement
d’importance a I'échelle locale parait aux yeux de certains bien insignifiant quand on
considere les enjeux de la mondialisation. Mais il s’agit 13 d’une opinion qui trahit une
perspective étroite. Le fait est que les questions identitaires interviennent aussi a I'échelle
internationale et qu’elles sont liées étroitement aux enjeux sociaux. Je viens de montrer
que le nationalisme québécois doit simultanément résoudre des problémes identi-taires
et sociaux, mais cela est vrai aussi a Iéchelle internationale. Le droit 2
I'autodétermination des peuples, le principe de la diversité culturelle, le souci de
combattre le déficit démocratique des institutions supranationales, constituent autant
d’enjeux qui font réapparaitre la dimension identitaire au sein de la réflexion sur la
justice internationale.

Mais il y a plus. La justice distributive ne peut se satisfaire d’une redistribution a
I'intention des individus. 1l faut assurer aussi une redistribution des moyens de
production a I'intention des peuples. Les peuples doivent étre en mesure de mettre au
point leurs propres infrastructures économiques. Ils ont un droit égal au développement
économique. Ce sont eux et non les individus qui réclament des biens institutionnels de
ce genre. En somme, les enjeux sont les mémes.

Certains reprochent aux nationalistes québécois de ne pas tenir suffisamment compte de
la mondialisation. On oppose méme parfois les deux questions. Mais il s’agit la d’une
appréciation bien sommaire de I'importance du nationalisme au Québec. Le nationalisme
québécois ne fait pas autre chose qu’affirmer les droits collectifs du peuple québécois. Or,
une justice distributive égalitaire internationale ne peut se permettre de méconnaitre
I'importance de la dimension collective des débats. Les peuples de la terre ont un droit
collectif & se développer également en tant que peuples. Cela va bien au-dela d’'une
meilleure allocation des ressources financiéres destinées aux individus, et doit étre pensé
dans le contexte plus large d’une démocratie de propriétaires. 1l faut assurer une
meilleure distribution non seulement du capital mais aussi des moyens de production et
des centres de décision a I'intention des peuples. Les peuples n’ont pas seulement le droit
de bénéficier de transferts du capital, ils ont également le droit de disposer d’'une
infrastructure économique satisfaisante et de se prononcer sur les orientations de
I’économie mondiale a 1’échelle de la planéte. Or, ce sont la des droits collectifs. On ne
peut se montrer favorable a la défense de tels droits tout en se montrant défavorable aux
nationalismes qui portent de telles revendications sur la place publique®.

Les nationalistes québécois doivent se rendre compte que le maintien d’une social-
démocratie minimale a 1’échelle du Québec ne peut étre assuré a long terme sans que
soient mises en place progressivement les conditions favorables d’une démocratie de
propriétaires a I’échelle internationale. Inversement, les défenseurs du cosmopolitisme
libéral ne peuvent faire I'économie des questions nationales et du droit des peuples a
l'autodétermination. Ces droits ne sont pas toujours utilisés par un Etat autoritaire pour
assurer le maintien de la violation des droits de I’homme. Les peuples de la terre sont
aussi des revendicateurs légitimes et progressistes lorsqu’ils militent en faveur d’'une
meilleure redistribution de la richesse, des moyens de production et des pouvoirs de
décision. La solidarité affichée par les pays en voie de développement, et particulierement
par les pays de I’Afrique noire lors des débats de I'Organisation mondiale du commerce a
Cancun, constitue un exemple éloquent de ce que j'avance. Les peuples ont le droit au
développement économique, un droit a la protection de leur économie nationale, un droit
a la protection de leur environnement, a leur systéme d’éducation nationale.

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



21

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

Le Québec est déja résolument engagé dans cette voie. Il reste sans aucun doute des
taches immenses a accomplir pour nous rapprocher d’une justice sociale exemplaire, mais
il faut éviter d’adopter a I’égard de nos avancées sociales un point de vue trop
idéologique. Méme si beaucoup reste a faire, nos énergies doivent aussi étre investies
dans la défense de nos acquis. Le modéle québécois est le vaste chantier de la démocratie
québécoise en action. Il faut en étre fier, car il y a de plus en plus péril en la demeure. Je
conviens qu'il faut tAcher d’améliorer de plus en plus notre démocratie sociale, mais je
soutiens aussi que les dangers que nous courons a long terme débordent largement les
enjeux portant sur 'amélioration interne de notre social-démocratie. Certains gauchistes
qui se réclament d’une perspective privilégiée sur les enjeux entourant la mondialisation
font la fine bouche devant la « médiocrité » de notre démocratie sociale. Ce jugement
critique, méme s'il est parfois fondé, manifeste paradoxalement une étroitesse de vue et
trahit un manque de sens politique. Les plus importants enjeux en ce moment au Québec
ne sont pas d’améliorer encore plus notre démocratie sociale. Nous devons sans doute
tacher de le faire le plus possible, mais le premier défi auquel nous faisons face au Québec
est de maintenir nos acquis dans le contexte de la mondialisation. Ceux qui ont critiqué le
Parti québécois a cause de ses positions insuffisamment progressistes sont maintenant
confrontés & un nouveau gouvernement qui risque de provoquer des reculs majeurs.
Aussi, il est parfois contre-productif et méme dangereux de s’en prendre aux
gouvernements nationalistes québécois sous prétexte qu’ils ne sont pas suffisamment
progressistes. Dans la plupart des cas, cette critique sert davantage la cause des
néolibéraux, puisqu'elle permet de déstabiliser l'un des seuls gouvernements
progressistes en Amérique du Nord. Combattre un gouvernement nationaliste québécois
qui cherche a maintenir les acquis sociaux parce qu’il n’est pas suffisamment a gauche
peut sans doute paraitre noble, mais c’est une lutte a courte vue quand on songe aux
enjeux majeurs qui se dessinent a I’horizon international.

22 Jusqu'ici, j’ai associé étroitement le mouvement nationaliste québécois a une cause sociale

23

en I'inscrivant dans une conjoncture mondiale de combat pour une société internationale
progressiste. Mais le cosmopolitisme n’est-il pas par définition étranger au nationalisme ?
Le nationalisme ne fait-il pas intervenir une préférence en faveur des compatriotes ? Pour
David Miller, la justice sociale requiert que soient garanties les conditions de confiance.
Or, la confiance requiert a notre époque une solidarité que seule la nationalité peut
garantir®. Le nationalisme de Miller s’oppose donc au cosmopolitisme. Inversement,
plusieurs pensent qu’une perspective cosmopolitique requiert que soit abandonnée une
perspective étroitement nationaliste. Je crois cependant que ces deux visions opposées
sont inacceptables. Le seul nationalisme qui soit acceptable a mes yeux est celui qui
s’appuie sur une position impartiale. Le véritable nationaliste est celui qui affirme les
droits collectifs de tous les peuples et non seulement de son propre peuple.

Certains opposent la vision impartiale cosmopolitique a la vision partiale nationaliste.
L’idée est que le nationalisme implique nécessairement un point de vue partial a I'égard
de ses semblables alors que la justice cosmopolitique considére de maniére impartiale le
droit de tous les individus. Mais cette fagcon de voir les choses est trés partisane. Je suis
donc en désaccord profond avec ceux qui soutiennent que le nationalisme est
essentiellement un point de vue partial. Le nationalisme peut favoriser a ’échelle locale
I'apparition d’une solidarité sociale. Mais doit-on aller jusqu'a dire que la solidarité
sociale est impossible sans la solidarité nationale ? Bien slir que non. La solidarité
cosmopolitique ne s’oppose pas a la solidarité nationale. Bien au contraire, le respect des

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



24

25

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

solidarités nationales constitue une condition nécessaire a la mise en place d’'une
solidarité cosmopolitique. Lorsque l'on endosse un nationalisme prenant la forme
impartiale d’une affirmation des droits collectifs de tous les peuples, il n’y a pas de
contradiction entre le nationalisme et le cosmopolitisme. Cela est vrai autant sur le plan
procédural que sur le plan des principes. Pour créer une solidarité cosmopolitique, il faut
que soit établi un lien de confiance entre les peuples. Ce lien de confiance suppose la
reconnaissance mutuelle et non un lien nationalitaire communément partagé. Sur le plan
des principes, il n’y a pas de justice cosmopolitique sans reconnaissance des droits des
peuples au développement égal et sans prise de conscience des droits collectifs qu’ont les
peuples a une infrastructure économique adaptée a leurs besoins. Le droit cosmopolitique
ne peut étre seulement un ensemble de droits individuels. 1l doit inclure également les
droits des peuples.

1l existe aussi a ’échelle individuelle une propension a privilégier ses semblables, qu'’il
s’agisse des membres de sa propre famille ou de ses amis proches. Le débat n’est donc pas
entre une approche nationaliste partiale et une approche individualiste impartiale. On
peut critiquer le point de vue partial autant a I'échelle individuelle qu'a I'échelle
collective et 'on peut défendre une vision impartiale autant a I’échelle collective qu’a
I’échelle individuelle. Dans le cadre du droit cosmopolitique, les nations peuvent jusque
dans une certaine mesure faire montre de partialité, pourvu que celle-ci soit contrainte
par des principes cosmopolitiques individuels. Mais I'inverse aussi est vrai. Dans le cadre
d’un droit des peuples juste et raisonnable, les individus peuvent faire ce qu'’ils veulent et
étre partiaux a l'endroit de leurs semblables, pourvu qu’ils acceptent les contraintes
raisonnables du droit des peuples.

Une approche progressiste et cosmopolitique va de pair avec une redéfinition du réle joué
par les FEtats-nations. On doit rejeter le modele traditionnel de IFtat-nation
ethnoculturellement homogeéne, au profit d’un Etat-nation pluriethnique et pluriculturel.
On doit accepter aussi d’autres modeéles d’organisation politique, qu’il s’agisse des
fédérations multinationales, des confédérations d’Etats souverains, des organisations non
gouvernementales transnationales et des organisations supranationales. 1l faut enfin
aussi accepter de limiter la souveraineté des Ftats souverains quel que soit le modéle
d’organisation politique qui les caractérise. Mais les Etats doivent en méme temps étre
des acteurs privilégiés au sein de la communauté internationale, et cela inclut les Ftats-
nations, parce qu'ils constituent encore a notre époque les principaux détenteurs de la
souveraineté populaire.

26 Je voudrais en terminant esquisser une conception de la justice inspirée par les

considérations précédentes en montrant comment des principes de justice sociale
peuvent s’entreméler 3 des considérations nationalistes. Nous avons appris des grands
penseurs libéraux de notre époque que méme s’il existe un pluralisme raisonnable de
conceptions du bien commun, nous pouvons faire consensus sur des principes de justice
distributive. Mais ceux qui sont sensibles aux droits des peuples peuvent en retour
contribuer a faire avancer une conception de la justice qui s’éloigne de I'individualisme
moral. Notre sensibilité aux enjeux identitaires nous permet de comprendre que la justice
distributive s’applique autant aux peuples qu’aux personnes. Elle a en outre une
application autant a '’échelle internationale qu'a I’échelle locale. Cela veut dire qu’a

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



27

28

29

30

31

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

I’échelle internationale les bénéficiaires de la redistribution doivent étre les personnes
autant que les peuples, et qu’a I’échelle locale les bénéficiaires doivent étre les peuples
autant que les personnes.

Il y a deux aspects importants aux principes de justice distributive : un devoir d’assistance
aux personnes et aux peuples en situation de détresse, et une obligation de maximiser le
minimum pour les personnes et les peuples (le principe de différence). 1l faut accorder
une priorité absolue au devoir d’assistance a 'égard des personnes et des peuples. 1l s’agit
d’un principe qui a une priorité sur tout autre principe, y compris sur les deux principes
de justice admis par Rawls a I'échelle locale. 1l faut enfin admettre un principe de justice
maximin pour les personnes et les peuples. A chaque niveau, les droits des personnes et
des peuples sont affirmés sans étre hiérarchisés.

Il est en outre important d’adopter pour I’essentiel un seul ensemble de principes tant au
niveau national qu’au niveau international. Plus précisément, les principes au sujet des
personnes auxquels on parvient a un niveau devraient étre les mémes que ceux auxquels
on parvient a 'autre niveau. De méme en ce qui concerne les peuples. Un principe de
différence comportant plusieurs aspects distincts peut nous servir de modeéle.

Dans le cadre d’une démocratie de propriétaires, la justice distributive doit maximiser le
transfert du capital, des moyens de production et des pouvoirs de décision aux individus
et aux peuples. Les objets de la distribution appartiennent a la structure de base de la
société a ’échelle nationale, et de la structure de base globale a I'échelle internationale.
Cela veut dire notamment que le transfert des ressources naturelles collectives
n’interviennent pas comme objets de la justice distributive, sauf en ce qui a trait au
devoir d’assistance.

En outre, les inégalités individuelles résultant de la différence de talents ne sont pas en
soi injustes lorsqu’elles procédent d’une société caractérisée par 1'égalité des chances.
Dans le contexte ot I'égalité des chances aurait été déja assurée et ou la structure de base
n’aurait pas influé sur le développement de certains talents aux dépens de ceux des
autres, on aurait affaire a des inégalités qui ne sont pas fonciérement injustes. C’est
d’ailleurs pour cette raison que le principe de I'égalité des chances doit étre considéré
comme prioritaire par rapport au principe de différence. Ce dernier ne doit s’appliquer
qu’a des biens appartenant a la structure de base et non aux talents, mais il présuppose
que 'on ait déja mis en place une structure de base qui favorise le développement de tous
les talents. De la méme maniére, I'inégalité des ressources naturelles ne doit pas
nécessairement étre totalement éliminée, et on ne la fait intervenir que lorsqu’il s’agit
d’assumer notre devoir d’assistance aux peuples en situation de détresse. Lorsque les
différences de ressources ne sont plus causées par des facteurs de développement inégal
au sein de la structure de base globale, il s’agit d’inégalités qui ne sont pas fonciérement
injustes.

Sur le plan procédural, I'injustice serait d’appliquer une procédure de délibération qui
ferait intervenir la considération de nos talents et de nos ressources naturelles dans la
discussion portant sur la justice individuelle ou la justice entre les peuples. Sur le plan du
contenu substantiel de la justice, I'injustice serait de ne pas chercher 3 maximiser le
minimum au niveau des biens caractérisant la structure de base globale, c’est-a-dire de ne
pas chercher a corriger au maximum les inégalités au niveau du capital, des moyens de
production et des pouvoirs de décision. 1l faut doter tous les peuples de ressources
financiéres, de capacités de développement infrastructurelles et de pouvoirs de décision

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015

10



32

33

34

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

leur permettant de développer au maximum les ressources dont elles disposent. Dans une
société internationale bien ordonnée, certaines différences majeures demeureraient
entre les peuples et ne seraient pas fondamentalement injustes si elles étaient seulement
le fait de I'existence de circonstances différentes.

Cette facon de voir les choses nous oblige a réviser la version orthodoxe du principe de
différence selon laquelle les inégalités sont justes seulement si elles servent a maximiser
le minimum. Ce principe est en fait ambigu. On peut I'interpréter comme signifiant que
les inégalités en général, quelles qu’elles soient, ne sont acceptables que si elles sont
instrumentalement mises au service de 'amélioration des plus démunis. Mais on peut
I'interpréter également de telle sorte qu'il ne s’applique qu'a la structure de base de la
société et non a des inégalités résultant des talents ou des ressources naturelles. Cela veut
dire que des inégalités dans les talents ou les ressources naturelles pourront étre tolérées
méme si elles ne sont pas mises instrumentalement au service de la maximisation de
l'aide aux plus démunis. Cela est vrai autant a I'échelle individuelle que collective et
autant dans l’espace national que dans I’espace international. Bien siir, les talents
individuels et les ressources naturelles ne peuvent faire autrement qu’engendrer des
inégalités dans les biens appartenant a la structure de base de chaque société. Mais ces
biens doivent ensuite étre distribués au profit des plus démunis pourvu que cela
n’entrave pas la possibilité d’'un développement permettant de maintenir ce soutien. Tel
est le sens profond du principe de différence. On n’affirme pas tout bétement que les
seules inégalités qui sont tolérées sont celles qui résultent d’une volonté de maximiser le
minimum, On affirme en outre que la distribution maximale est celle qui n’empiéte pas
sur la possibilité de maintenir une maximisation du minimum a long terme. Ce transfert
des biens institutionnels (capital, moyens de production et centres de décision) doit en
outre s’effectuer jusqu’a ce que les individus et les peuples parviennent a se développer
en fonction des talents et des ressources dont ils disposent.

Il y a donc deux sortes d’inégalités qui peuvent étre tolérées : celles qui résultent de
différences servant a produire suffisamment de richesse pour permettre la redistribution
aux plus démunis et celles qui persistent dans une société bien ordonnée en fonction de
talents et de ressources naturelles inégalitaires, une fois que toutes les sociétés sont
dotées des moyens leur permettant de se développer. Il faut en somme contester
I'interprétation égalitariste traditionnelle qui est attachée au principe de différence tel
qu'il se présente dans la philosophie de Rawls. On croit souvent que pour Rawls les seules
inégalités autorisées sont celles qui servent a maximiser le minimum. Mais cela constitue
une interprétation simpliste, puisque les différences entre les individus et les peuples au
niveau des talents et des ressources naturelles ne sont pas fondamentalement injustes*.

On obtient de cette maniére une théorie de la justice distributive a l'intention des
individus et des peuples qui admet trois niveaux de considérations. En deca d’un certain
seuil, il existe un devoir d’assistance aux individus et aux peuples en situation de détresse
a I'échelle locale et a ’échelle globale. On a 1a un principe utilitariste visant & maximiser
le bien-étre de tous les individus et de tous les peuples. Nous avons un devoir aupres des
personnes handicapés de leur fournir toute I'aide nécessaire leur permettant de parvenir
a un minimum d’autonomie et nous avons I'obligation d’intervenir auprés des peuples en
situation de détresse. Au-dela d’'un certain seuil, il faut, par un principe de différence,
chercher 3 maximiser le capital, les moyens de production et les pouvoirs de décision des
individus et des peuples, a D'échelle locale et internationale. Au terme d'une
redistribution adéquate, on aurait des inégalités résultant de la présence de différents

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015

11



35

Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

talents et de différentes ressources naturelles sans que 'on puisse parler d’injustice. Ces
inégalités ne seraient pas injustes parce que le maximum aurait été accompli pour que les
individus et les peuples parviennent a se développer pleinement en fonction des
ressources dont ils disposent. Les seules inégalités qui persisteraient seraient celles qui
sont requises pour le maintien d’'une richesse pouvant servir les objectifs d’'une
redistribution juste et celles qui résulteraient du fait de circonstances telles que des
talents et des ressources inégaux.

Cette conception de la justice distributive fait intervenir les individus et les peuples et
autant dans la sphére nationale que dans la sphére internationale. Elle marie le
nationalisme et le cosmopolitisme dans une seule et méme cause, la justice sociale. Elle
est fonciérement anti-individualiste et anti-collectiviste puisqu’elle rejette autant la
primauté des droits individuels que la primauté des droits collectifs. Il s’agit d’une
approche qui procéde d’'un pluralisme axiologique. Elle s’appuie sur une conception
cosmopolitique et nationaliste de la personne et des peuples et elle permet d’inscrire le
nationalisme dans un combat pour la justice sociale tout en sensibilisant les cosmopolites
aux combats pour la libération nationale des peuples.

NOTES

1. Voir notamment le droit a I'assistance financiére prévu a I'article 45 de la Charte québécoise
des droits et libertés (c. 6, a. 45) : « Toute personne dans le besoin a droit, pour elle et sa famille, &
des mesures d’assistance financiére et a des mesures sociales, prévues par la loi, susceptibles de
lui assurer un niveau de vie décent. »

2. Clest d’ailleurs la raison pour laquelle I'imposition d’'un ordre constitutionnel au peuple
québécois en 1982 a constitué une déchirure importante au cceur méme de 'identité canadienne.
3. Dans cette optique, on doit peut-étre se garder de tirer des conclusions trop rapides au sujet
de 'OMC. Concernant cet organisme, Peter Singer affirme par exemple : « La question de savoir si
elle [’OMC] a davantage aidé les populations qu’elle ne les a affectées et si elle a causé plus de
bien aux populations qu’elle a aidées qu’elle n’a causé de misére aux populations qu’elle a
affectées est une question a laquelle on ne peut répondre sans informations additionnelles » (One
World : The Ethics Of Globalization, New Haven, Yale University Press, 2002).

4. Voir mon article « Qu'est-ce qu’'une démocratie de propriétaires ? », dans A. Duhamel et A.
Lacroix (dir.), Ethique et politique dans I'espace mondial, Montréal, Liber, 2004 (2 paraitre).

5. Le programme des chaires du Canada est en effet idéal dans la perspective du nationalisme
canadien. En plus de rendre précaire I'autonomie politique québécoise et d’assurer une grande
visibilité & I'Etat canadien, le programme sert sournoisement I'unité canadienne. Les détenteurs
de telles chaires ne voudront pas mordre la main qui les nourrit. Ceux qui souhaitent obtenir une
telle chaire ne voudront pas mordre la main qui pourrait les nourrir. Et ceux qui ne s’attendent
pas a en recevoir doivent se taire pour ne pas paraitre jaloux. Les collégues que je connais et qui
ont obtenu de telles chaires se sont tous comportés de facon honorable dans les circonstances.
Mais le programme demeure subordonné au nation building canadien.

6. Voir A.-G. Gagnon (dir.), L’union sociale canadienne sans le Québec. Huit études sur U'entente-cadre,
Montréal, Saint-Martin, 2000.

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015

12



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale

7. Voir le rapport de la Commission sur le déséquilibre fiscal, Pour un nouveau partage des moyens
financiers au Canada, Québec, 2002.

8. Voir a ce propos mon article « Le nationalisme face a la mondialisation », dans P.-Y. Bonin
(dir.), Mondialisation : perspectives philosophiques, Montréal, L'Harmattan, 2001, p. 113-137.

9. D. Miller, On Nationality, Oxford, Clarendon, 1995, p. 140.

10. Certains soutiennent que Rawls défend la thése selon laquelle les talents individuels doivent
étre considérés comme des possessions collectives puisqu'’ils représentent des faits moralement
arbitraires pour lesquels les individus ne sont pas moralement responsables. On cite notamment
a cet égard Justice as Fairness, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 2001, p. 74-79. Et
pourtant, dans ces pages, Rawls insiste sur le fait que sa thése essentielle est que nous ne
possédons pas nos talents. Ce ne sont pas des objets pour lesquels il y aurait des propriétaires.
Cela est certes vrai de I'individu, mais cela est aussi vrai du groupe. Le groupe ne dispose pas d’'un
droit de propriété sur les talents de tous. Rawls soutient que 1'on doit plutdt faire comme si la
distribution des talents était un bien commun. Ici, il y a un « comme si » et, surtout, c’est la
distribution des talents qui doit étre traitée comme s’il s’agissait d’'un bien commun et non les
talents eux-mémes. Il ne s’agit pas d’envisager une distribution égalitaire des talents mais bien
d’apprécier le fait que leur complémentarité est un bien collectif. Enfin, cette remarque de Rawls
concernant notre attitude a I’égard de la distribution des talents n’est pas une prémisse dans un
argument dont la conclusion serait le principe de différence, et le principe de différence n’est pas
une maximisation du minimum pensée en termes de talents. Il faut plutdt voir dans le principe
de différence une expression de cette attitude que nous avons de traiter la distribution des
talents comme un bien commun. Le principe de différence est une maniére particuliére de gérer
ce bien commun qu’est la distribution de nos talents. Rawls ne considére pas les talents eux-
mémes comme un egalisandum possédé par tous et devant faire I'objet d’une distribution
égalitaire. Ce sont les surplus coopératifs qui doivent faire I'objet d’une distribution et non les
talents. La méme remarque s’applique aux ressources naturelles dont disposent les peuples.

RESUMES

Ce texte traite de la notion de bien commun dans le contexte des discussions portant sur la
justice, et ce, autant a I’échelle internationale qu’a I’échelle locale. Il montre que les débats sur ce
sujet menés au Québec peuvent étre utiles pour penser de maniére originale le probléme du bien
commun sur la scéne internationale. Les néolibéraux préconisent la liberté d’entreprendre aux
dépens de I'interventionnisme de I'Etat, alors que les cosmopolites de gauche rejettent ce point
de vue, mais affirment souvent la primauté absolue des droits individuels a 1’échelle
internationale, au détriment des droits des peuples. Dans 1'un et I'autre camp, on propose des
perspectives individualistes qui font I'impasse sur la dimension collective et identitaire de la
mondialisation, et 'auteur ne pense pas ici seulement au théme de la diversité culturelle. Il songe
aussi au droit qu’ont les peuples d’aspirer a un développement égal et au droit de se doter d’une

infrastructure économique appropriée.

This paper discusses the notion of common good and its relationship to justice, both at the local
and global levels. It shows that the debates that have been taking place in Quebec on the issue of
common good may cast a new light on those that are undertaken in the international arena.
While neo-liberals urge us to downplay the importance of state intervention and hail the virtues

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015

13



Le bien commun et la justice : perspective nationale et internationale 14

of the free market, left wing cosmopolitans reject that point of view but also assert the absolute
priority of individual rights over the rights of peoples. These two groups share an individualistic
approach to globalization that downplays the importance of collectivities and identity politics,
and here the author not only referring to the crucial issue of cultural diversity. He also referring
to the rights of peoples for an equal development and for appropriate economic infrastructures.

AUTEUR

MICHEL SEYMOUR

Michel Seymour est professeur de philosophie a 'université de Montréal.

Ethique publique, vol. 6,n° 1| 2015



