
Qu’est-ce qu’une démocratie de propriétaires ?*

Michel Seymour
Département de philosophie

Université de Montréal
michel.seymour@umontreal.ca
http://pages.infinit.net/seymour/

1.- Introduction

Je voudrais proposer une réflexion sur les principes de justice sociale internationale dans
le contexte de la mondialisation. Pour que ma réponse soit la plus claire possible, il faudra dans
un premier temps tenter de caractériser le phénomène de la mondialisation. Après avoir apporté
les éclaircissements nécessaires, je vais tenter d’indiquer quel est à mon sens l’aspect le plus
négatif que nous devons combattre pour établir un ordre international socialement juste. Il s’agira
alors de mettre en relief le fait que la mondialisation de l’économie s’accompagne actuellement
d’une concentration du capital, de la propriété et des centres de décision. Ces trois facteurs
contribuent ensemble à créer un déficit démocratique fondamental que l’on ne pourra corriger
que par l’établissement d’une démocratie de propriétaires qui assurerait la propriété collective du
capital, des moyens de production et des centres de décision. Je tenterai ensuite d’expliquer le
principe de différence qui se trouve au cœur de l’organisation d’une démocratie de propriétaires.
En conclusion, je terminerai cet exposé en apportant des éclaircissements d’ordre général qui sont
nécessaires pour clarifier sur le plan philosophique la position que je veux défendre. Il s’agira de
préciser les rapports qui existent entre une démocratie de propriétaires et l’utilitarisme, la social-
démocratie et le libéralisme économique.

2.- Qu’est-ce que la mondialisation ?

Il y a plusieurs facteurs caractéristiques de la mondialisation économique. Je vais tout
d’abord tenter de les décrire sommairement. Pour être en mesure de faire croître leurs profits dans
un contexte de taux d’intérêts élevés servant à juguler l’inflation, les entreprises ont tout d’abord
procédé à des rationalisations en assurant notamment l’implantation de systèmes informatisés et de
systèmes automatisés. Elles se sont ensuite fusionnées entre elles, ce qui permettait de réaliser des
économies d’échelles en réduisant les lourdeurs administratives. Les entreprises ont été aussi
amenées à se déplacer de plus en plus dans des régions en voie de développement, et notamment au
sud-est asiatique car ces pays se caractérisaient par une main d’œuvre moins coûteuse, des taux
d’intérêts plus bas et une croissance économique plus forte. Là encore, les coûts d’implantation
pouvaient être largement compensés  par les profits réalisés. On a donc assisté à la délocalisation
de plusieurs entreprises.

Le libre-échange (ALENA, ZLÉA) a en outre été accéléré, ce qui permettait d’élargir les
marchés sans exiger des investissements massifs financés à partir de taux d’intérêts élevés, puisque
les dépenses consenties – principalement pour le transport des marchandises – étaient largement
compensées par les profits réalisés du fait d’avoir élargi son marché sans frais douaniers. Mais la
libéralisation des échanges commerciaux fait bien plus qu’entraîner l’élimination des barrières

                                                
* ©Michel Seymour. Tous droits réservés.



2

tarifaires. Le libre-échange facilite en plus l’implantation des entreprises dans les pays faisant
partie de telles ententes, car les succursales nouvellement crées au sein de ces pays peuvent se
développer dans un marché plus grand que le nouveau marché local dans la mesure où le marché de
ces nouvelles entreprises est celui couvert par la zone de libre-échange. Le libre-échange a donc
incité davantage les entreprises à la délocalisation.

Les facteurs que je viens de mentionner (rationalisation, fusion, délocalisation et libre-
échange) caractérisent la mondialisation économique contemporaine telle que celle-ci s’est
présentée à ses tout début. Il s’agissait encore une fois de trouver le moyen de faire croître les
entreprises dans un contexte caractérisé par des taux d’intérêt élevés. Ces nouvelles méthodes de
développement ont pu être assurées sans susciter une surchauffe économique dans les pays
d’origine. On a au contraire pu se conformer à un certain ralentissement économique à l’échelle
locale, car cela était désormais compatible avec un développement accéléré à l’échelle
internationale.

Une fois que l’inflation a été contrôlée au sein de tous les pays occidentaux, les taux
d’intérêt sont retombés. Tout en permettant à nouveau d’envisager le développement économique
des entreprises selon les méthodes traditionnelles (modernisation de l’entreprise, nouvelles mises
en marché, nouveaux produits, nouvelles succursales, nouvelles publicités), les entreprises ont
quand même pu aussi profité des taux d’intérêt redevenus très bas pour trouver des nouvelles
façons d’assurer leur expansion économique internationale. On a, par exemple, été en mesure de
financer des acquisitions d’entreprises en faisant des emprunts importants auprès des banques. Cela
a favorisé la multiplication des entreprises multinationales. Les profits réalisés grâce aux
rationalisations, aux fusions, à la délocalisation et au libre-échange ont parfois permis de financer
ces acquisitions. Mais la possibilité renouvelée de faire des emprunts à des taux d’intérêts
avantageux a pu donner aux projets d’acquisition une impulsion décisive. La course aux monopoles
était lancée. Un nombre de plus en plus réduit d’entreprises se sont partagées des marchés de plus
en plus grands dans chaque secteur de l’économie. Pour parvenir à réaliser de tels projets
d’expansion, il fallait cependant disposer rapidement de liquidités importantes. Les entreprises qui
faisaient déjà de larges profits ont dû parfois procéder en plus à des licenciements pour parvenir à
dégager les sommes colossales requises leur permettant de financer ces projets.

Nous venons de faire remarquer que dans cette course aux monopoles, il fallait faire de
larges emprunts pour financer des projets d'acquisition. Les banques ont donc profité elles aussi de
cette nouvelle conjoncture, et ont accru leurs profits. On a alors assisté à la fusion des banques pour
rendre disponibles les liquidités requises servant à financer les projets d’acquisition des entreprises.
En plus du décloisonnement des institutions financières, la mobilisation gigantesque du capital
pour le financement des entreprises engagées dans une lutte féroce pour la domination à l'échelle
mondiale est sans doute l’autre cause qui explique les profits sans précédent réalisés par les
banques.

Finalement, le développement des communications, et surtout l'usage de l'ordinateur, ont
entraîné l'augmentation de la spéculation boursière et l'augmentation du volume boursier à
l'échelle mondiale.

Je viens donc d’énumérer neuf facteurs caractéristiques de la mondialisation: les
rationalisations, les fusions, les délocalisations, le libre-échange, les acquisitions, les monopoles,



3

les licenciements, la fusion des banques et l’augmentation du volume boursier. Tels sont à mon
sens les principaux aspects de la mondialisation de l'économie. C’est dans ce contexte qu’il nous
faut penser le problème de la justice sociale internationale. Les principes fondamentaux d’une
justice sociale internationale doivent contribuer à contrôler la mondialisation telle que je viens de la
décrire.

On aura noté que je n’ai jusqu’à présent porté aucun jugement concernant ces neuf aspects
de la mondialisation. Je n’exclus pas la possibilité que la mondialisation puisse exister sans que des
conséquences néfastes s’en suivent. Les rationalisations sont parfois nécessaires. Les fusions sont
souvent bénéfiques. Les délocalisations ne font pas nécessairement tort à l’économie locale et elles
sont souvent applaudies par les pays qui accueillent ces nouvelles entreprises. Le libre-échange
comporte plusieurs aspects positifs. Les acquisitions permettent parfois d’insuffler à une entreprise
en déroute une relance positive. Les monopoles ne sont pas en soi mauvais, si cela peut se faire
dans les intérêts de la population entière. On pense à des entreprises telles que la Société des
alcools du Québec. En outre, lorsque leurs actions sont en baisse, les entreprises doivent parfois
dans certains cas extrêmes procéder à des licenciements. Les banques peuvent dans certains cas
fusionner entre elles sans que cela n’affecte la population entière. L’augmentation du volume
boursier peut accélérer l’activité économique et favoriser la revitalisation de certaines régions
défavorisées. Pourquoi alors parle-t-on des dangers de la mondialisation ? Pour comprendre ce dont
il s’agit, il faut maintenant nous concentrer sur les aspects négatifs de ce phénomène.

3.- Qu’est-ce qui ne tourne pas rond dans la mondialisation ?

Le principal problème de la mondialisation est la concentration du capital, des moyens de
production et des centres de décisions dans les mains d’un petit nombre d’individus. La
mondialisation entraîne une concentration de plus en plus grande de l’argent, de la propriété et du
pouvoir. Il y a là un déficit démocratique majeur. Les conseils d’administration des grandes
entreprises multinationales et les grands courtiers sont en mesure d’influencer le cours de
l’économie mondiale et de la vie réelle des gens beaucoup plus que ne peuvent le faire les chefs
d’États qui sont pourtant ceux qui sont élus au suffrage universel. Ils le font en se conformant aux
décisions des actionnaires majoritaires qui détiennent la plupart des actions des entreprises et qui
agissent parfois à l’encontre des intérêts des petits actionnaires. Ils prennent souvent ces
décisions dans des conseils d’administration agissant derrière des portes closes.

Les grands courtiers et les chefs d’entreprise ont souvent par leur comportement provoqué
des soubresauts économiques importants qui ont fini par nous atteindre par une sorte d’effet
domino. À titre d’exemple, on peut décrire ce qui s’est passé suite à la crise économique dans le
sud-est asiatique. Les grandes entreprises japonaises étaient surévaluées en bourse lorsque la crise
du système bancaire japonais est survenue. Les scandales financiers se sont multipliés et les
grands investisseurs ont alors choisi massivement de vendre leurs actions détenues au sein de ces
mêmes entreprises. Ces dernières se sont donc mises à fonctionner au ralenti et nous ne sommes
pas encore sortis de cette situation. Étant presque toutes axées sur le secteur secondaire, elles ont
été contraintes de moins acheter de matières premières, et cela inclut les matières premières
canadiennes. Les grands courtiers choisirent alors de ne pas investir dans le dollar canadien,
parce qu’ils jugeaient que l’économie canadienne était encore dans une large mesure orientée sur
les matières premières et ils estimèrent qu’elle fonctionnerait pour cette raison au ralenti. Car en
l’absence de l’acheteur japonais, on assisterait à la stagnation du secteur primaire canadien et la



4

banque du Canada ne serait donc pas incitée à hausser les taux d’intérêts pour juguler d’éventuels
sursauts inflationnistes au Canada. Dans ce contexte, il ne devient plus avantageux pour les
courtiers d’investir dans le dollar canadien. Un tel investissement rapporterait trop peu étant
donné la faiblesse des taux d’intérêt. Les courtiers préférèrent alors le dollar américain au dollar
canadien puisque le premier est en quelque sorte une monnaie refuge. La valeur du dollar
canadien connut une dépréciation importante. Cela a entraîné un accroissement des exportations
canadiennes,  mais cela a entraîné aussi et surtout une baisse dans la valeur des entreprises.
Plusieurs grandes entreprises américaines s’employèrent alors à faire l’acquisition d’entreprises
canadiennes. Les économies nationales québécoises et canadiennes sont ainsi depuis quelques
années devenues de plus en plus dépendantes des grands empires financiers états-uniens. Tout
cela s’est passé sans que nos dirigeants fassent quoi que ce soit. Comme on le voit, des
événements aussi lointains que ceux survenant dans le sud-est asiatique peuvent avoir des
répercussions importantes dans nos vies et sans que nos dirigeants élus y soient pour quelque
chose.

Face à cette situation, il devient de plus en plus urgent de réagir et d’exercer un contrôle
politique sur le développement de l’économie mondiale. Les chefs d’État devraient tous se
concerter et reconnaître que l’économie mondiale ne peut être ainsi livrée à elle-même. On se
rend de plus en plus compte que des mécanismes de contrôle sont requis pour forcer les
entreprises à plus de transparence et à plus d’imputabilité. Les scandales comme ceux d’Enron
montrent qu’il ne faut pas laisser les entreprises sans contrôle extérieur. Mais le problème est
bien plus grave que celui d’une absence de transparence ou d’imputabilité et la solution retenue
doit être plus que la création d’un organisme de surveillance. Suite aux différents scandales
financiers des entreprises, le président Bush aurait d’ailleurs dû renforcer la commission des
valeurs mobilières américaine en augmentant son personnel et son budget de fonctionnement. Il
aurait dû appuyer la commission dans sa démarche visant à obliger les entreprises à faire affaire
avec des auditeurs comptables indépendants et l’appuyer aussi dans sa volonté de contraindre
l’utilisation des options de rachat d’actions par les hauts dirigeants d’entreprises. En lieu et place,
M. Bush s’est contenté de mettre sur pied un organisme de surveillance dont les membres sont
des comptables.

Le problème est aussi que le fossé s’accroît de plus en plus entre les grands actionnaires et
les petits actionnaires des entreprises. Les décisions sont prises seulement par un petit nombre de
personnes sans que les plus petits actionnaires puissent faire quelque chose. Le contrôle du
capital, des moyens de production et des pouvoirs de décision par un petit nombre se fait en
marge de la majorité des actionnaires, des pouvoirs politiques et de la population en général.
Voilà la source du déficit démocratique engendré par la mondialisation de l’économie. Voilà le
problème majeur qu’il faut corriger le plus tôt possible avant que d’autres catastrophes boursières
et économiques ne surviennent.

4.- Une solution à l’horizon

Quel est le correctif à apporter ? Il faut démocratiser le contrôle du capital, des moyens de
production et des pouvoirs de décisions. Il faut en somme assurer une « démocratie de



5

propriétaires » (« property-owning democracy »).1 Lorsque l’on parle d’assurer la propriété
collective du capital, des moyens de production et des pouvoirs de décision, plusieurs pensent
alors au socialisme. Il faut reconnaître en effet que le socialisme est un moyen pour y parvenir.
Dans le modèle socialiste, l’État est conçu comme l’expression de la collectivité. S’il nationalise
l’ensemble des entreprises et s’assure de cette manière le contrôle économique sur le territoire, il
garantit alors en même temps et d’une certaine façon une « démocratie de propriétaires ».2 Mais il
y a d’autres façons de concevoir la propriété collective des moyens de production. Dans le
contexte de la mondialisation, les réaménagements effectués au sein des États nationaux ne
constituent d’ailleurs peut-être plus des solutions suffisantes. Quelles solutions peut-on alors
envisager ?

J’en mentionnerai seulement quelques unes. (i) On peut tout d’abord adopter des mesures
pour augmenter significativement le nombre des actionnaires au sein de toutes les entreprises.
Les REER sous forme d’action devraient être mis en place dans tous les pays. Une telle
augmentation du nombre des actionnaires a d’ailleurs déjà commencé à se produire dans les pays
où les taux d’intérêts sont très bas et où il ne devient plus avantageux d’investir dans des
entreprises que de s’en tenir à des dépôts à terme pour faire fructifier ses épargnes. (ii) On peut
aussi augmenter le pouvoir de chaque actionnaire. La lutte d’un Yves Michaud est à cet égard
exemplaire. Les chefs d’État devraient tous comme lui devenir des « Robins des banques ». (iii)
On peut forcer les conseils d’administration à plus d’imputabilité et de transparence à l’égard de
leurs propres actionnaires. Les mesures envisagées par la commission des valeurs mobilières des
États-Unis et auxquelles j’ai fait référence plus haut laissent entrevoir la possibilité d’une
législation musclée à venir. (iv) On peut aussi exploiter davantage le modèle coopératif comme
modèle de fonctionnement économique pour les entreprises. (v) On peut assurer au maximum la
redistribution de la richesse par différentes mesures, qu’il s’agisse d’une taxe Tobin sur
l’investissement3, d’une taxe sur les ressources globales4 (« global ressources tax ») ou du revenu
de citoyenneté minimum garanti5. (vi) On peut aussi annuler purement et simplement la dette des
pays en voie de développement. (vii)  On peut appliquer universellement les règles admises par
l’organisation internationale du travail. (viii) On peut ratifier le protocole de Kyoto et imposer de
manière générale le principe du pollueur / payeur. (ix) On peut faire en sorte que soit adoptée une
charte des droits fondamentaux de la personne, et notamment des droits socioéconomiques. (x)
On peut enfin reconnaître le droit des peuples à l’autodétermination impliquant notamment un
droit au développement égal.

                                                
1 L’expression « démocratie de propriétaires » est empruntée à Rawls. Voir sa Théorie de la justice,  Paris,
Seuil, 1987, aux pages 13 et 14. Voir aussi Justice as Fairness, Cambridge Mass., Harvard University Press, 2001,
135-140.
2 Rawls parle plutôt du socialisme libéral pour qualifier la transposition des deux principes de justice dans un
cadre socialiste. Il s’agit en gros d’une société dans laquelle l’État possède les moyens de production tout en
acceptant les règles de l’économie de marché. Il réserve l’expression « démocratie de propriétaires » pour
caractériser une application de ces idées à l’intérieur du système de la libre-entreprise. Voir Théorie de la justice, 14,
et Justice as Fairness, 138.
3 James Tobin , The New Economics, One Decade Older , Princeton, Princeton University Press, 1972.
4 Thomas Pogge, « An Egalitarian Law of Peoples », Philosophy and Public Affairs, 23, 3, 1994, 195-224.
5 Philippe Van Parijs (dir.), Arguing for Basic Income. Ethical Foundations for a Radical Reform, Londres:
Verso, 1992; Jean-Marc Ferry, L'allocation universelle. Pour un revenu de citoyenneté,  Paris, Editions du Cerf,
1995.



6

En déployant des mesures de ce genre, on met en place des mécanismes de contrôle
applicables à l’ensemble des populations à l’échelle mondiale sans pourtant s’attaquer à la
propriété privée des moyens de production. Dans la perspective qui est la nôtre, il n’est pas
nécessaire de proposer que l’État soit le propriétaire des entreprises. On prétend seulement que
les personnes et les peuples doivent de plus en plus participer au développement des entreprises,
bénéficier des profits réalisés et avoir leur mot à dire dans les affaires économiques. Si on mettait
en place des mécanismes permettant une plus grande démocratisation de la propriété privée des
moyens de production, les personnes et les peuples détiendraient de plus en plus de pouvoirs sur
l’orientation de l’économie. En ayant plus de parts importantes dans les entreprises, les citoyens
auraient par le fait même de plus en plus le droit de se prononcer dans les assemblées
d’actionnaires. Les entreprises seraient davantage tenues de rendre des comptes à l’ensemble de
la population.

Comment peut-on arriver à la réalisation de tels objectifs ? Il suffit qu’il y ait une volonté
politique des chefs d’État. Ceux-ci pourraient procéder progressivement à des ententes
bilatérales, puis éventuellement multilatérales, autour de grands principes de développement
économiques, sociaux et culturels. Ces principes pourraient prendre la forme de règles enchâssées
tout d’abord dans une charte des droits et libertés des personnes et des peuples. L’union
européenne est d’ailleurs en train de le faire. Une telle Charte pourrait même un jour être
constitutionnalisée et prise en charge par des tribunaux internationaux. Certains organismes
internationaux tels que l’OMC pourraient être chargés d’appliquer des sanctions à l’égard des
entreprises récalcitrantes.

Il s’agit en somme d’inverser la logique qui a engendré l’Accord multilatéral sur
l’investissement. Au lieu de se cantonner exclusivement dans la défense des droits des entreprises
face à l’État, on affirmerait en plus les droits des États, des peuples et des personnes. On pourrait
ainsi parler des obligations que les entreprises ont face aux peuples, aux États et aux personnes,
au lieu de parler exclusivement de leurs droits.

5.- Le principe de différence

La démocratie de propriétaires doit être comprise comme un projet de redistribution de la
richesse, des moyens de production et des pouvoirs de décision au profit de l’ensemble des
individus et des peuples. D’un point de vue philosophique, un tel modèle de société doit pouvoir
se justifier à partir de grands principes de justice sociale internationale. Ceux-ci regroupent les
droits et obligations des personnes, des peuples, des États et des entreprises.

Il faut premièrement assurer à tous les individus et à tous les peuples un accès à un
maximum de libertés et favoriser l'égalité des chances de tous les individus et de tous les peuples.
Il faut aussi s'assurer qu’un très grand nombre d’inégalités existantes puissent se traduire par une
situation qui avantage les plus démunis, que ceux-ci soient des personnes ou des peuples. C’est
surtout ce dernier principe qu’il faut examiner pour apercevoir la dimension sociale du droit
international. Cet aspect social est souvent appelé en philosophie politique le “ principe de
différence ”. C’est sur un tel principe que s’appuie le projet d’une démocratie de propriétaires.
Pour parvenir à caractériser adéquatement ce principe, on peut s’inspirer des travaux réalisés par
John Rawls dans le cadre de l’élaboration du concept de justice appliqué à l’échelle domestique.
Rawls a mis de l’avant des principes de liberté et d’égalité applicables à l’intérieur d’une société



7

particulière, et il s’agit d’envisager favorablement leur universalisation dans un cadre
international.6

Le principe de différence affirme que les inégalités peuvent être acceptables pourvu
qu’elles permettent un transfert de richesses aux plus démunis. Nous devons nous arrêter
quelques instants sur les différentes versions possibles de ce principe. Dans tous les cas, il s’agit
de favoriser la redistribution aux plus démunis. Mais il faut tout d’abord distinguer entre une
application du concept de justice dans laquelle chaque principe s’applique à l’ensemble des biens
sociaux premiers (libertés, opportunités, revenus, richesse, et bases de l’estime de soi) et une
application modulée dans laquelle chaque principe s’applique à un sous-ensemble de biens
sociaux dans un ensemble hiérarchisé de principes organisés selon un ordre lexical décroissant.
Dans le premier cas, on aurait affaire à une conception générale de la justice alors que, dans le
second cas, il s’agirait d’une conception particulière. Si l’on adopte la conception générale, le
principe de différence devrait assurer une redistribution de l’ensemble des biens sociaux. Si l’on
adopte la conception spéciale, le principe de différence ne s’applique qu’à un sous-ensemble de
biens sociaux premiers, à savoir ceux qui sont liés aux avantages sociaux et économiques, et il est
subordonné aux principes affirmant les droits et libertés civiques et politiques, ainsi qu’au
principe affirmant l’égalité des chances.

Rawls soutient que la conception générale doit s’appliquer lorsque les conditions socio-
économiques sont tellement détériorées qu’elles ne permettent pas la mise en place d’un système
de droits et libertés ayant la priorité absolue. Dans de telles circonstances, il faut admettre la
possibilité que les individus troquent une partie de leurs libertés pour une amélioration de leur
situation économique. Mais à mesure que la situation de la société s’améliore, la conception
générale peut progressivement céder la place à la conception spéciale.7 Dans ce dernier cas, les
droits et libertés ont la priorité absolue et ils ne peuvent faire l’objet d’un marchandage pour
l’amélioration de sa propre situation économique. Nous allons supposer  dans la suite de ce texte
que nous sommes dans une situation où la conception spéciale peut s’appliquer.

Il faut aussi distinguer une application du principe de différence prenant la forme d’une
redistribution minimale et une application prenant la forme d’une redistribution maximale de la
richesse et des bénéfices socio-économiques. En effet, le principe de différence ne suppose pas
seulement que les plus démunis peuvent profiter de certains bénéfices. Il faut que le transfert des
richesses et des biens socio-économiques soit maximalisé. Le principe de différence est donc
aussi très souvent décrit comme un principe de justice maximin8, car il vise à maximiser le
minimum détenu par les moins fortunés au sein de la société. La justice est compatible avec un
système dans lequel apparaissent des inégalités de responsabilité, d’autorité et de revenus.
L’inégalité n’est pas contraire à la justice même si une répartition plus égale est très souvent plus
juste. Un système parfaitement  juste préserverait quand même des inégalités. On peut dans le
cadre d’une société juste préserver les inégalités surtout si elles permettent de maximiser les

                                                
6 Rawls, Théorie de la justice, 106-115. Il importe de souligner que Rawls ne reconnaît pas la possibilité
d’appliquer le principe de différence à l’échelle internationale. Je m’éloigne donc sensiblement de lui ici.
7 Rawls, Théorie de la justice, 94-95.
8 Il y a des différences importantes entre le principe de différence et un principe de justice maximin. Voir à ce
sujet Rawls, Théorie de la justice, 115.



8

ressources des plus démunis. Les revenus, postes et responsabilités peuvent être inégalement
distribués, mais il faut que ces inégalités contribuent à maximiser les richesses des plus démunis.

Il y a deux aspects importants au principe de différence. On accepte l’existence
d’inégalités qui vont au-delà des inégalités reflétant des facteurs contingents (par exemple, des
talents à l’échelle individuelle ou les ressources naturelles à l’échelle collective), mais on
maintient en même temps qu’elles sont acceptables seulement si leur présence favorise
l’amélioration maximale du sort des plus démunis. On admet par exemple que des revenus,
propriétés et pouvoirs soient différents selon que l’on est un chef d’entreprise, un cadre ou un
employé. On admet aussi que des rémunérations, pouvoirs et propriétés soient différents selon
que l’on est un chef d’État, un ministre ou un député. Des inégalités de ce genre peuvent être
présentes dans la société, mais ces différences ne sont autorisées que dans une certaine mesure.
Plusieurs d’entre elles ne sont autorisées que dans la mesure où elles contribuent au maximum à
l’amélioration des plus démunis. Ainsi, même si l’on peut parfois prétendre qu’une différence de
richesse entre plus riches et plus pauvres peut se traduire par certains bénéfices marginaux pour
les plus démunis, de telles inégalités sont injustes si elles ne procèdent pas d’une volonté de
maximiser la richesse, la propriété et le pouvoir des individus et des peuples les moins favorisés.

Il faut reconnaître aussi que le principe ne s’applique pas à la redistribution des talents et
des ressources naturelles. Certaines de ces différences ne sont d’ailleurs pas injustes. Certaines
populations se trouvent dans des régions périphériques, elles ne disposent pas de ressources leur
permettant d’envisager une diversification de leur économie, ou elles sont composées d’un
nombre réduit de citoyens. D’autres populations ont la chance de se situer à proximité des grands
centres, elles profitent de ressources naturelles abondantes et le nombre de leurs concitoyens est
très important. De telles circonstances de départ entraînent inévitablement des différences
importantes entre les diverses sociétés. Ces différences peuvent être tolérées pourvu qu’elles ne
se situent pas en-deçà et au-delà d’un certain seuil. Il y a deux cas de figure à examiner. Les
différences se situent en-deçà d’un certain seuil acceptable lorsqu’une population entière est
affectée par des épidémies, par la famine ou par des cataclysmes naturels qui la déciment et qui
l’empêchent de subvenir à ses besoins minimaux. On peut dans ce cas parler d’un devoir
d’assistance à l’égard de ces populations en situation de détresse. Mais il y a aussi des différences
entre les individus et entre les peuples qui se situent au-delà d’un certain seuil d’acceptabilité.
Les populations qui sont davantage que d’autres en position favorable pour assurer le
développement continu de leur propre économie sont par la même occasion en mesure d’assurer
davantage le mieux-être des autres populations. Il vient un temps où les différences entre les
individus et entre les peuples dépassent un certain seuil critique. Toute autre différence ne devrait
alors être acceptable que si elle a pour effet d’assurer au maximum la redistribution de la
richesse, des moyens de production et des pouvoirs de décision aux individus et aux peuples les
plus démunis.

On a donc d’une part un devoir d’assistance à l’égard des personnes ou des peuples qui
sont en situation de détresse, et une obligation d’appliquer un principe de justice maximin à
l’égard des personnes et des peuples lorsque les différences des plus riches dépassent un certain
seuil de différences socio-économiques.

On l’a déjà dit, on cherche avec le principe de différence à maximiser le minimum qui est
détenu par les plus démunis et à réduire les inégalités au maximum. En ce sens, il s’agit d’un



9

principe d’inspiration égalitariste. Mais c’est en même temps un principe qui tolère les inégalités
jusqu’à un certain point. Les inégalités inacceptables sont celles qui élargissent le fossé entre les
individus et entre les peuples et qui se produisent lorsque des sociétés se situent en-deçà du
minimum tolérable ou lorsque des sociétés avancées dépassent un niveau de différences avec les
autres sociétés sans chercher à maximiser la redistribution aux populations les plus démunies.
Entre les deux, il y a une zone médiane d’inégalités qui est seulement le reflet de facteurs
contingents comme ceux que j’ai mentionnés plus haut.9

6.- Un principe de différence universalisable

Rawls a refusé d’appliquer le principe de différence à l’échelle internationale. En effet,
Rawls rejette cette extension du principe de différence à l’ensemble des peuples et à l’égard des
générations futures.10 Il admet plutôt seulement un devoir d’assistance à l’égard des peuples en
détresse et un principe d’épargne juste à l’intention des générations futures.11 La raison est qu’il
postule l’existence d’un lien organique entre les membres d’une société qui n’existerait pas entre
les peuples ou entre les générations. Lorsque de tels liens étroits rassemblent les membres d’une
société donnée, les ressources apparaissent comme un bien à partager en commun. Toute
acquisition faite par les uns est alors interprétée comme un manque à gagner chez les autres. Les
premiers sont alors en quelque sorte responsables de la situation précaire dans laquelle se
trouvent les autres. Dans ce cas, les différences entre les plus riches et les plus pauvres ne sont
justifiées que si elles servent à améliorer la situation des plus démunis. Il faudrait que toutes les
inégalités requises pour améliorer le sort des plus démunis aient été exploitées et qu’aucune
différence ne soit tolérée à moins qu’elle améliore le plus possible la situation des moins bien
nantis. Il n’y a pas de place pour une inégalité autre que celle qui a pour effet de maximiser le
minimum.

Si l’on prend pour acquis que les membres sont étroitement liés les uns aux autres au sein
d’une société donnée, la situation des uns a alors en effet inévitablement un impact immédiat sur
la situation des autres, et il faut dans ce cas atteindre un équilibre ne permettant aucune marge de
manœuvre en ce qui a trait aux différences entre les plus riches et les plus pauvres. Il faut alors
non seulement éliminer toutes les différences qui ont un impact négatif sur le sort des plus
démunis; il faut également n’autoriser que les différences qui on un impact positif maximal. Mais
si l’on admet que des liens moins étroits existent entre les individus au sein d’une société donnée,
ce ne sont pas toutes les différences qui auront un impact sur la situation dans laquelle se trouvent
les moins bien nantis. Il faut dans ce cas reconnaître l’existence d’une zone médiane de
différences qui sont justes même si elles ne se justifient pas sur la base d’un principe de justice
maximin. Certaines inégalités peuvent être acceptables même si elles ne servent pas à combler le

                                                
9 Pour une discussion des différentes versions du principe de différence, voir Philippe Van Parijs,
« Difference Principles », dans Samuel Freeman (dir.), The Cambridge Companion to Rawls, Cambridge, Cambridge
University Press, 2003, 200-240.
10 Concernant les différences entre le droit domestique et le droit des peuples, voir notamment Théorie de la
justice, 34. Voir aussi The Law of Peoples, Cambridge, Harvard University Press, 1999, 112-113.
11 Au sujet du devoir d’assistance, voir The Law of Peoples, 37, 106-112. Concernant l’épargne juste, voir
Théorie de la justice, 324-333.



10

fossé entre les plus riches et les plus pauvres.  Elles le sont si l’amélioration du sort des uns n’est
pas dans un rapport causal immédiat avec la détérioration du sort des autres.12

Rawls a dans plusieurs contextes défendu un principe de différence en apparence plus
contraignant et plus égalitariste, parce qu’il a à de maintes reprises laissé entendre que les seules
différences acceptables étaient celles qui se traduisaient par une amélioration du sort des plus
démunis. C’est qu’il pensait alors l’application de ses principes de justice dans le cadre d’une
société particulière caractérisée comme fermée et comme formant un système de coopération
mutuellement avantageux. Il postulait en somme l’existence de liens étroits existants entre les
membres de la société. Il s’agissait en l’occurrence d’une communauté ethniquement homogène.
À l’inverse, il s’est représenté autrement les liens entre les générations et entre les peuples, et
c’est la raison pour laquelle il a renoncé à utiliser un principe de différence contraignant pour
penser une redistribution juste à ces deux autres niveaux. Il s’est plutôt contenté d’un principe
d’épargne juste entre les générations et d’un devoir d’assistance aux peuples en situation de
détresse. En effet, si l’on suppose qu’il n’existe pas de liens étroits entre les membres de
différentes générations et entre les différents peuples comme c’est le cas au sein d’une société
fermée, il faut alors empêcher la généralisation du principe de différence aux diverses générations
et aux différents peuples. Si, par contre, on admet qu’il faut dans certains cas relaxer la condition
affirmant l’existence d’un lien étroit entre les différents membres, on peut alors adopter un
principe de différence moins contraignant à l’échelle locale, et envisager plus positivement la
généralisation du principe au niveau des relations entre les peuples et entre les générations.13

La vérité est que les différences s’estompent progressivement entre les sociétés
particulières et les sociétés internationales ou intergénérationnelles. Dans les trois cas, il y a des
liens plus ou moins lâches entre les composantes. Sur le plan domestique, les sociétés modernes
ne sont plus caractérisées par une cohésion sociale forte, comme c’était le cas auparavant. La
décentralisation des pouvoirs, la régionalisation des économies et l’immigration favorisent la
présence d’une diversité grandissante au sein même de la société.  Dans les sociétés composées
de régions différentes et de provinces autonomes, il devient problématique de postuler l’existence
de liens causaux directs au sujet de toutes les inégalités. On ne peut donc pas prétendre que tous
les avantages des uns ont un impact causal négatif sur la situation dans laquelle se trouvent les
autres. Certaines de ces inégalités ne sont pas le fruit d’une exploitation des plus démunis ou
n’empirent pas le sort des plus démunis. Dans cette perspective, il devient hasardeux de postuler
une responsabilité des mieux nantis à l’égard des moins bien nantis eu égard concernant toute
inégalité.

À l’inverse, les sociétés internationales et intergénérationnelles sont de plus en plus liées
les uns aux autres. On est de plus en plus sensibilisé au problème des générations futures et on a
de plus en plus une conscience planétaire. Des liens organiques plus étroits qu’avant surgissent
entre des populations très éloignées les unes des autres. Il devient dans ce contexte absurde de
supposer qu’aucun avantage favorisant une population donnée n’a de répercussion négative sur le
sort des populations les plus démunies.

                                                
12 Cette remarque rappelle les critiques adressées à Rawls par Nozick. Voir Anarchie, État et utopie, Paris,
PUF, 1988, 236 et suivantes. On en tient compte sans pour autant souscrire à l’approche libertarienne qu’il promeut.
13 Van Parijs tire la même conclusion. Voir « Difference Principles », 210.



11

Dans cette nouvelle conjoncture, les principes de justice doivent être les mêmes à tous les
niveaux. Les sociétés nationales, internationales et intergénérationnelles font toutes intervenir des
liens entre leurs composantes et ces liens sont dans tous les cas moindres que ceux que l’on
trouverait dans une société ethniquement  homogène et formant un système de coopération
mutuellement avantageux. Cette uniformisation de la situation entre la justice domestique d’une
part, et la justice internationale ou intergénérationnelle d’autre part, nous permet alors
d’envisager l’application d’un principe de justice maximin aux trois niveaux. Certaines
différences peuvent subsister entre les mieux nantis et les moins bien nantis sans qu’il faille
toujours parler d’une responsabilité de la part des mieux nantis à l’égard des moins bien nantis.
Dans cette nouvelle version de la justice maximin, le principe de différence implique seulement
que soit éliminée toute différence qui nuit au sort des plus démunis. On ne soutient pas que les
seules différences acceptables sont celles qui améliorent maximalement le sort des plus démunis.
Il existe aussi des différences qui n’ont pas un tel effet bénéfique mais qui n’affectent pas non
plus le sort des plus démunis. Le principe de différence n’admet que les différences qui
n’affectent pas les plus démunis, soit parce qu’elles améliorent maximalement leur sort, soit
parce qu’elles n’ont aucun impact négatif.

Le principe de différence ainsi reformulé est compatible avec le fait que certaines
différences demeurent même si elles ne se justifient pas par une amélioration maximale du sort
des plus démunis.14 La version que nous avons retenue permet cependant aussi une généralisation
radicale dans l’espace et le temps. Elle permet d’appliquer le principe non seulement dans le
contexte d’une communauté nationale particulière, mais aussi dans le contexte du droit des
peuples, tout comme elle permet de l’appliquer à l’intention des générations futures.

7.-Des personnes et des peuples

Dans la perspective qui est la nôtre, le principe de différence s’applique autant aux
peuples qu’aux personnes. Il a en outre une application autant à l’échelle internationale qu’à
l’échelle locale. Cela veut dire que l’on peut appliquer le principe autant aux personnes et qu’aux
peuples à l’échelle internationale, et autant aux peuples qu’aux personnes dans la sphère
domestique. Il y a enfin deux versions du principe : un devoir d’assistance aux personnes et aux
peuples en situation de détresse, et une obligation de maximiser le minimum pour les personnes
et les peuples.

Il faut accorder une priorité lexicale au devoir d’assistance à l’égard des personnes et des
peuples. Il s’agit d’un principe qui a une priorité sur tout autre principe, y compris sur les deux
principes de justice admis par Rawls à l’échelle locale.15 Il faut ensuite admettre les libertés de

                                                
14 Van Parijs signale que Rawls lui-même a parfois défendu cette version du principe de différence. C’est en
effet cette version du principe qui est adoptée lorsque Rawls soutient que ce dernier est solidaire du principe
d’optimalité ou d’efficacité de Pareto, puisque dans ce cas, on a épuisé toutes les possibilités d’améliorer le sort de
tous sans nuire aux plus démunis. Voir « Difference Principles » 207 et 236, note 16.
15 Rawls admet lui-même qu’un principe, lexicalement prioritaire aux deux premiers, concernant la
satisfaction des besoins fondamentaux des citoyens devrait être adopté. Voir Libéralisme politique, Paris, PUF, 1995,
31. Cela revient à admettre un devoir d’assistance aux personnes en situation de détresse. Rawls reconnaît aussi qu’il
existe un devoir d’assistance aux peuples en situation de détresse. Je ne fais donc pour ma part qu’accorder la même
priorité lexicale à ce dernier principe, et je soutiens que les deux principes doivent ensemble s’appliquer autant à
l’échelle domestique qu’à l’échelle internationale. Pour donner un exemple concret du devoir d’assistance à l’égard



12

base, autant pour les personnes que pour les peuples, puis un principe d’égalité des chances. Il
faut enfin admettre un principe de justice maximin pour les personnes et les peuples. À chaque
niveau, les droits des personnes et des peuples sont affirmés sans être hiérarchisés.

Il est possible d’adopter pour l’essentiel un seul ensemble de principes autant au niveau
domestique qu’au niveau international. Plus précisément, les principes auxquels on parvient à
l’échelle domestique au sujet des personnes devraient être les mêmes que ceux auxquels on
parvient à l’échelle internationale. La même remarque s’applique au sujet des peuples. Les
principes que l’on endosse à l’échelle internationale au sujet des peuples devraient être les mêmes
que ceux auxquels on parvient à l’échelle domestique.16

Il y a plusieurs différences avec la théorie de Rawls. Je fais intervenir des principes
internationaux applicables autant aux individus autant qu’aux peuples et j’admets des principes
de justice domestique applicables aux peuples et non seulement aux individus. Mais la différence
majeure est que les deux niveaux d’application du principe de justice (domestique et
international) font intervenir un même ensemble de principes. Cela veut dire que les principes de
justice domestique peuvent être étendus à l’échelle internationale et que les droits des peuples
peuvent s’appliquer à l’échelle locale.

On sait que, chez Rawls, les individus sont les seuls bénéficiaires à l’échelle locale alors
que les peuples sont les seuls détenteurs de droits à l’échelle internationale. La première raison
est que Rawls s’en tient à des modèles simplifiés. Il considère à l’échelle domestique une société
fermée dans laquelle on n’entre que par la naissance et de laquelle on ne sort que par la mort. Il
s’agit d’une société sans immigration et sans contact avec l’extérieur, composée d’un seul peuple.
La société internationale est elle aussi caractérisée à partir d’un modèle simplifié. Il s’agit  d’une
société composée de peuples ayant tous leur propre État. Voilà donc encore une simplification
importante. C’est en grande partie des raisons de simplification méthodologique qui expliquent
cette stratégie argumentative. Rawls veut séparer les problèmes de justice entre les peuples des
problèmes de justice entre les personnes au sein d’une société donnée. Dans un tel contexte, le
contenu des principes de justice est inévitablement différent puisque les principes domestiques
s’appliquent à des individus alors que les principes du droit des peuples s’appliquent à des
peuples.

Mais les motifs de simplification méthodologique n’expliquent pas tout. Il y a aussi le fait
que Rawls conçoit l’État-nation de manière traditionnelle comme un État relativement homogène.
Il défend en outre une conception de la société internationale caractérisée exclusivement par des
relations entre des États-nations.17 Sa vision de la société internationale suppose que l’État-nation
est le modèle privilégié d’organisation politique, et elle suppose que la souveraineté des États est
                                                                                                                                                             
des personnes dans un contexte international, on peut mentionner le fait qu’il faut faciliter l’accès aux médicaments
génériques pour les populations du tiers-monde qui font face à des fléaux tels que le VIH, la tuberculose ou le
paludisme. Malheureusement, les Etats-Unis ont cru bon d’empêcher la mise en œuvre d’une politique qui aurait
permis aux pays pauvres de produire ou importer des copies de médicaments brevetés.
16 Bien entendu, le principe de la liberté et de l’indépendance des peuples admis par Rawls à l’échelle
internationale pour les peuples dotés d’un État a une signification très différente lorsqu’il est appliqué aux peuples
sans État. Le principe équivaut dans ce cas à la reconnaissance d’un droit à l’autodétermination interne.
17 Allen Buchanan,  « Rawls’s Law of Peoples : Rules for a Vanished Westphalian World », Ethics, 110, 2000,
697-721.



13

encore dans une large mesure déterminante au niveau international. C’est la raison pour laquelle
Rawls considère les peuples comme les seuls sujets de droit international.

Il est vrai que Rawls limite le droit à la guerre à un droit d’auto-défense. Il a en outre
beaucoup progressé depuis Theory of Justice puisqu’il reconnaît dans The Law of Peoples une
obligation des peuples à l’égard de la protection des droits de la personne et reconnaît un devoir
d’assistance à l’égard des peuples en situation de détresse. Rawls ne rejette pas l’idée que des
limitations importantes puissent s’appliquer à la souveraineté des États. Mais il y a quand même
une asymétrie profonde entre ce qui se passe à l’intérieur d’un État et ce qui se passe à l’échelle
internationale. Rawls n’a à toutes fins utiles rien à dire concernant les droits des peuples sans État
et il ne veut pas étendre ces principes de justice domestique à la sphère internationale. Selon
Rawls, l’organisation politique interne au sein des États est responsable en grande partie du
mauvais sort accordé aux plus démunis et cela ne semble jamais pouvoir s’expliquer par une
exploitation de la part d’un pays tiers. La séparation entre la justice domestique et la justice
internationale est donc bien plus qu’une séparation obéissant à des contraintes de simplification
méthodologique, car elle recouvre en même temps une séparation s’expliquant en grande partie
par des motifs relevant d’une certaine conception traditionnelle de l’organisation politique
internationale.

Comme je l’ai dit, l’approche que je préconise est très différente, puisque j’autorise une
application du principe de différence autant entre les peuples qu’entre les individus et que
j’autorise une application du principe autant dans la société internationale que dans la société
domestique. Il s’agit là d’un contraste frappant avec la théorie de Rawls, car ce dernier adopte
une perspective très différente selon que l’on se situe dans un cadre domestique ou dans un cadre
international.

La position de Rawls conduit à une tolérance à l’égard de certains régimes non-libéraux.
Elle conduit aussi à l’abandon du principe de différence à l’échelle internationale. Elle conduit
enfin aussi à un modèle néo-étatique des relations internationales. Il faut critiquer cette approche
sans jeter le bébé avec l’eau du bain. Il existe plusieurs façons de penser une approche libérale
fondée sur la tolérance. Le libéralisme politique, fondé sur la tolérance plutôt que sur l’autonomie
individuelle, n’est pas obligatoirement contraint d’aboutir à une tolérance à l’égard des États non-
libéraux. Il n’est pas contraint d’aboutir à l’abandon du principe de différence, ainsi qu’à un
modèle néo-étatique des relations internationales.

Si le libéralisme de Rawls a conduit à de tels abus, c’est parce que Rawls accorde trop
d’importance à la tradition autant dans sa conception de l’État que dans sa conception de la
société internationale. Rawls ne  réalise pas suffisamment la complexité réelle de nos sociétés
actuelles. Il ne tient pas compte de leur interpénétration croissante. Nos sociétés sont pourtant de
plus en plus polyethniques, pluriculturelles et multinationales. Rawls ne semble pas reconnaître
non plus l’existence d’une structure de base globale ainsi que la réalité contemporaine de la
mondialisation. Il existe pourtant déjà un ensemble d’institutions économiques et politiques
internationales telles que l’OMC, l’ONU, la Banque mondiale, le Fonds monétaire international
et l’Organisation Internationale du travail. Les frontières sont de plus en plus poreuses entre les
États, et l’on assiste à une accentuation des échanges commerciaux, ainsi qu’à la multiplication
des ONG. Tout cela nous permet de prétendre qu’il existe bel et bien une structure de base
globale.



14

Une théorie néo-rawlsienne doit donc penser en termes rawlsiens contre Rawls et s’ouvrir
davantage à une application du principe de différence à l’échelle internationale. Elle peut
accepter également d’appliquer le principe autant aux peuples qu’aux individus. Elle peut ensuite
accepter d’appliquer la justice des peuples dans le cadre de la société domestique et la justice des
individus à l’échelle internationale.  Elle peut en fin de compte aboutir à un même ensemble de
principes aux deux niveaux. Si des correctifs appropriés de ce genre sont apportés, la tolérance à
l’égard des régimes non-libéraux n’est plus requise, le principe de différence peut recevoir une
application universelle et les relations internationales ne doivent plus être pensées à partir d’un
modèle néo-étatique.18 Mais il importe de comprendre que pour corriger le tir, il n’est pas
nécessaire de renoncer au libéralisme politique au profit d’une théorie compréhensive. Il n’est pas
nécessaire non plus de renoncer au principe de tolérance au profit de l’autonomie individuelle. Et
il n’est enfin pas nécessaire de renoncer aux droits des peuples. On peut reconnaître que les
peuples et les individus sont des détenteurs de droits, et ce autant à l’échelle domestique qu’à
l’échelle internationale.

Certains ont constaté les abus auxquels aboutit le droit des peuples de Rawls. Ils
choisissent alors renoncer au libéralisme politique, au principe de tolérance et aux droits des
peuples et ils affirment une position individualiste radicale conduisant à une version de la justice
domestique et internationale fondée exclusivement sur les droits individuels.19 Mais il n’y a pas
de lien logique contraignant entre les grands principes qui animent la pensée de Rawls et les
résultats fâcheux auxquels aboutit son droit des peuples.

Ceux qui veulent défendre un principe de différence à l’échelle internationale applicable à
des individus devraient admettre également que les peuples peuvent être les bénéficiaires du
principe de différence. C’est au nom d’un principe de différence applicable à des peuples que
l’on peut justifier l’élimination de la dette des pays du tiers-monde ou le transfert de technologies
permettant à des peuples de se doter d’une infrastructure économique viable. D’une manière
générale, les bénéficiaires des biens institutionnels transférés sont des peuples, même si les
citoyens appartenant à ces peuples peuvent aussi en profiter.

8.- Contre l’utilitarisme

Nous nous sommes attardés plus longuement sur le principe de différence, puisqu'il
constitue le volet social des principes de justice et qu’il nous permet de comprendre en quoi
consiste une démocratie de propriétaires. J’ai dit qu’il ne s'agit pas d'éliminer toute trace
d'inégalité entre les individus et les peuples. On doit seulement s'arranger pour que les inégalités
qui dépassent un certain seuil se traduisent par un transfert maximal de la richesse, des moyens de
production et des pouvoirs de décision à l'intention des plus démunis. Autrement dit, on acceptera
                                                
18 Pour une reformulation du libéralisme politique appliqué à l’échelle internationale, voir mon article
“L’universalité du libéralisme politique”, dans Stéphane Courtois (dir.), Guerre, pacifisme et terrorisme, Ste-Foy,
PUL, 2003.
19 Voir, par exemple, Charles Beitz, « Rawls’s Law of Peoples », Ethics, 110, 2000, 669-696; Andrew Kuper,
« Rawlsian Global Justice. Beyond The Law of Peoples to a Cosmopolitan Law of Persons », Political Theory, Vol.
28, no. 5, 2000, 640-674; Thomas Pogge « Rawls on International justice », The Philosophical Quarterly, Vol. 51,
203, 2001, 246-253. Voir également Kok-Chor Tan, Toleration, Diversity, and Global Justice, University Park, Penn
State Press, 2000.



15

un certain développement inégal entre les différents membres de la société ou entre les différents
peuples seulement si cela n’affecte pas le sort des plus démunis ou si cela sert à favoriser la
maximisation des ressources appartenant aux individus et aux peuples les plus pauvres. Une
société juste (domestique ou internationale) peut être une société qui laisse à chacun la liberté
d'entreprendre et cela se traduit inévitablement par des inégalités, mais il faut chercher à
contrebalancer les inégalités trop prononcées en faisant profiter au maximum les plus démunis du
surplus des richesses accumulées.

Dans cette perspective, on doit rejeter le principe utilitariste en vertu duquel on suppose
que la création de la richesse va nécessairement par elle-même, et donc en quelque sorte par
l'effet d'une main invisible, se traduire par un surplus qui devrait immanquablement, croit-on,
aboutir dans les mains des populations les plus pauvres. Il ne faut pas lire le principe de
différence comme une prédiction empirique, mais plutôt comme une prescription qui appelle la
responsabilité des États nationaux et multinationaux ainsi que les organisations supranationales.
Les États ou les organisations supranationales ne peuvent assurer l'élimination de toutes les
inégalités entre les individus et les peuples, mais ils peuvent faire en sorte que ces inégalités ne
soient acceptées que si elles ne nuisent pas aux individus et aux peuples les plus démunis. Les
États et les organisations supranationales doivent être interventionnistes en matière de justice
sociale.

Il importe de distinguer le principe de différence d’un principe d’inspiration utilitariste,
souvent appelé le principe d’utilité moyenne. Le principe d’utilité moyenne cherche à améliorer
le bien-être des individus en général en se servant d’un indice, le bien-être individuel moyen. On
pourrait en effet être tenté de poser la question suivante : pourquoi ne pas se satisfaire d’un
principe visant à améliorer le bien-être moyen des membres de la société ?

Avant de répondre à cette question, il convient de distinguer le principe d’utilité moyenne
du principe utilitariste classique. Le principe utilitariste classique renvoie au bien-être global (p.
ex. la richesse globale) de la société. Par exemple, le PIB est un indice qui peut être utilisé pour
mesurer la richesse globale, et donc être utilisé pour mesurer le bien-être global de la société dans
la sphère économique. Il s’agit de la valeur de toute la richesse produite au sein d’une société.
L’utilité moyenne par contre, appliquée elle aussi exclusivement à la sphère économique, fait
référence à la richesse mesurée à l’échelle de l’individu. Il peut s’agir du revenu moyen per
capita. D’autres indices peuvent mesurer aussi l’utilité moyenne : l’espérance de vie, l’éducation.
La qualité de vie moyenne au sein d’une population donnée est d’ailleurs souvent définie par le
revenu moyen, l’espérance de vie moyenne et le niveau d’éducation moyen.

Les deux principes (l’utilitarisme classique et l’utilité moyenne) ne se distinguent pas
beaucoup l’un de l’autre pour une population fixe. En effet, pour une même population, ils sont
en corrélation étroite. Si par exemple, le PIB croît, la richesse moyenne augmente
automatiquement pour une population qui reste stationnaire. Mais les différences apparaissent
lorsque la population croît. L’utilité globale peut dans ce cas croître alors que l’utilité moyenne
décroît. Le PIB peut en effet être plus élevé même si le revenu moyen est stable ou subi un
certain fléchissement. Cela se produit parce que la richesse est à partager entre plus de personnes.
Lorsque la population croît et que la richesse globale reste la même, le revenu moyen décroît. Et
si la richesse globale augmente mais moins vite que l’accroissement de la population, le revenu
moyen peut là encore décroître. Le principe d’utilité moyenne peut alors apparaître comme plus



16

juste que le principe utilitariste classique, parce qu’il permet de mesurer plus justement l’état de
la richesse au sein de la population.20

Mais on peut montrer que le principe de différence est supérieur au principe d’utilité
moyenne, car le principe d’utilité moyenne est encore compatible avec l’accroissement injustifié
des écarts entre les plus riches et les plus pauvres. En effet, même si le revenu moyen per capita
croît, cela est compatible avec le fait que les plus riches creusent de manière démesurée l’écart
qui les sépare des plus pauvres. Par conséquent, le principe d’utilité moyenne est sans doute
préférable au principe utilitariste classique, mais le principe de différence est plus juste que le
principe d’utilité moyenne. Si les revenus moyens peuvent croître tout en autorisant un écart de
plus en plus grand entre les riches et les pauvres, tout principe qui permettrait d’éviter une telle
conséquence lui serait préférable. Or, c’est justement ce qui se passe dans les sociétés capitalistes
avancées. Les écarts s’accentuent entre les riches et les pauvres même dans les sociétés
caractérisées par un niveau de vie privilégié.

Mais que dire d’un principe d’utilité moyenne amendé par des contraintes  qui permettent
de limiter quelque peu de tels écarts et qui assurent un minimum de bien-être aux plus démunis?
Ce serait un système semblable à celui dans lequel nous vivons, caractérisé par la valeur accordée
au principe d’utilité moyenne et à l’État providence. Le principe d’utilité moyenne, assorti d’un
régime d’assistance publique, permet d’empêcher que ne se creusent trop profondément les écarts
entre les plus riches et les plus pauvres. En ce sens, l’État-providence ne fait que répondre à
certaines des urgences les plus criantes. Il assure par des mesures ponctuelles et des correctifs qui
ralentissent sans les freiner, les écarts de revenus, de propriétés et de pouvoirs entre les individus
et entre les peuples.

Mais il faut plus qu’un principe d’utilité moyenne amendé. Il faut un principe qui assure
non seulement une certaine redistribution, mais aussi une redistribution maximale de la richesse,
des moyens de production et des pouvoirs de décision. Comme le dit Rawls dans la préface à
l’édition française de sa Théorie de la justice, il faut préférer au modèle de l’État-providence une
démocratie de propriétaires.21 Il faut assurer la plus large distribution possible de la propriété et
de la richesse.22

Une société gouvernée exclusivement par un principe d’utilité moyenne amendé peut
assurer un minimum décent en termes d’assurance-chômage, de bien-être social, de services de
santé, de régimes de pensions, et il peut assurer une certaine démocratisation de l’éducation. Mais
tout cela peut se faire en maintenant des différences qui ne sont pas justifiées par la volonté
d’accroître au maximum les revenus des classes les plus pauvres. En assurant la mise en place
d’un État-providence, on peut certes accroître le revenu moyen et donc l’utilité moyenne, et
empêcher en plus que les effets d’un écart de revenus trop prononcé entraînent de l’instabilité.
Mais en dépit de cela, l’écart entre les plus riches et les plus pauvres peut se creuser. Et c’est
exactement ce qui se passe autant à l’échelle locale qu’à l’échelle internationale. Bien que
plusieurs pays assurent une croissance de la qualité de vie de leurs citoyens (c’est-à-dire du
revenu moyen, de l’éducation et de l’espérance de vie), ils ne font rien pour empêcher la

                                                
20 Rawls, Théorie de la justice, 191 et suivantes.
21 Théorie de la justice, 13 ; Justice as Fairness, 139-140.
22 Théorie de la justice, 262.



17

concentration du capital, des moyens de production et des pouvoirs de décision dans les mains
d’un petit nombre.

Il ne s’agit pas ici d’arguments abstraits. Prenons la société canadienne, par exemple.
Celle-ci a une charte des droits et libertés civiques et politiques. Elle a un système d’éducation
démocratisé qui assure jusqu’à un certain point l’égalité des chances. Elle applique en outre un
principe d’utilité moyenne. En effet, selon le classement de l’ONU, le Canada se classe
régulièrement parmi les premiers pays au monde pour la qualité de vie : l’espérance de vie, la
scolarité, le revenu per capita. (À noter cependant que deux de ces trois critères relèvent de la
responsabilité des provinces !) Tout cela se fait dans le cadre d’une société qui vise à minimiser
les écarts de revenus et à empêcher qu’ils ne soient trop grands. La société canadienne s’illustre
donc par la mise en application du principe d’utilité moyenne amendé par des mesures sociales-
démocrates dans le cadre d’un État-providence. Malgré tout, les écarts peuvent subsister et
croître, car la mondialisation entraîne une concentration de la richesse, de la possession des
moyens de production et des pouvoirs décisionnels dans les mains d’un petit nombre. On voit
alors pourquoi le principe de différence est pertinent. La démocratie de propriétaires est la seule à
nous assurer que les inégalités serviront l’amélioration maximale du sort des plus démunis.

Un système dans lequel on appliquerait un principe utilitariste classique serait sans doute
préférable à un système fondé sur l’intuitionnisme ou qui fonctionnerait selon la règle de
l’égoïsme. Un système dans lequel l’utilité moyenne est toujours croissante est sans doute
préférable à un système dans lequel seule la croissance globale est assurée. Un système dans
lequel on applique l’utilité moyenne assortie de politiques sociales-démocrates est sans doute
préférable à un système qui est guidé seulement par le principe d’utilité moyenne. Mais la
démocratie de propriétaires est elle-même préférable à cette conception mixte liant l’utilité
moyenne et des mesures social-démocrates.23 Car, comme on l’a montré, la mondialisation se
caractérise principalement par une concentration excessive de la richesse, des moyens de
production et des pouvoirs de décision, et est donc compatible avec un accroissement des écarts
entre les plus riches et les plus pauvres. C’est à ce mal que s’attaque le principe de différence,
puisqu’il cherche à redistribuer maximalement la richesse, la propriété et les pouvoirs à
l’ensemble de la population.

9.- La démocratie de propriétaires et la social-démocratie

Si on tentait de résumer en une seule phrase le projet d’une démocratie de propriétaires,
on serait dans un premier temps tenté de dire que ce projet peut être vue comme l'expression la
plus complète, la plus achevée et la plus sophistiquée de la social-démocratie, conçue comme
doctrine politique fondamentale. Cette interprétation est approximativement correcte même si elle
prête à une certaine controverse, étant donné ce que l’on vient de dire au sujet de la différence
entre la démocratie de propriétaires et la social-démocratie.  Notons tout d’abord que le projet de
Rawls prétend fournir des principes de justice qui transcendent les orientations particulières des
partis politiques. On veut aller au-delà de la politique partisane, car on veut dégager des principes
fondamentaux qui ont un caractère tout à fait général et que l'on devrait, pour cette raison même,
idéalement retrouver dans la constitution de tous les pays démocratiques appartenant à la culture

                                                
23  Sur la supériorité du principe de différence par rapport à des conceptions mixtes, voir Théorie de la justice,
157.



18

politique occidentale. On propose un modèle à la fois suffisamment libéral et suffisamment
égalitariste  pour susciter un consensus, quelle que soit notre option politique particulière.

Mais à la lumière de la discussion précédente, nous sommes dans l’obligation d’apporter
un certain nombre de nuances importantes à l’affirmation selon laquelle la démocratie de
propriétaires est une version nouvelle de la social-démocratie. Il convient de souligner les
différences majeures qui subsistent entre les deux doctrines :

(i) Les principes de justice sociale internationale que nous avons mis de l’avant pourraient
s’appliquer à un régime socialiste autant qu’à un régime capitaliste. En défendant la
démocratie de propriétaires, on défend un modèle applicable à une économie capitaliste,
mais il existe une version semblable pour les pays socialistes. Rawls parle dans ce cas du
« socialisme libéral ». Or, les principes de la social-démocratie s’appliquent
exclusivement à l’intérieur du système capitaliste et leurs principes visent à contraindre
autant que possible les abus du capitalisme.

(ii) Les partisans de la social-démocratie sont très souvent anti-libre-échangistes. Ils
défendent le protectionnisme et sont donc contre le modèle d’une pure économie de
marché. Le projet de démocratie de propriétaires est compatible avec l’économie de
marché et est compatible avec le libre-échange. Il n’y a pas de préférence nationale
puisque les mêmes principes doivent s’appliquer aux niveaux domestique et international.

(iii) Les partisans de la social-démocratie sont pour l’État-providence et manifestent en ce
sens leur appui à un État libéral classique fondé exclusivement sur une démocratie
représentative. L’État-providence est un produit du libéralisme classique, c’est à dire de la
liberté des Modernes, car c’est l’État qui prend en charge le bien-être des citoyens et
ceux-ci ne sont alors que des sujets de droits. Le projet de démocratie de propriétaires va
de pair avec une démocratie participative et délibérative. En effet, les citoyens d’une
démocratie de propriétaires sont des citoyens responsables, puisqu’ils détiennent le
capital, les moyens de production et les pouvoirs de décision. La démocratie de
propriétaires favorise autant la liberté des Anciens que la liberté des Modernes. On défend
en somme un libéralisme politique de type républicaniste.

(iv) Il existe une différence importante entre le principe de différence et la redistribution
préconisée par les tenants de la social-démocratie. La redistribution doit en vertu de la
démocratie de propriétaires assurer non seulement une certaine justice redistributive
susceptible d’humaniser le capitalisme, ainsi que le préconise la social-démocratie, mais
bien une redistribution maximale de la richesse, des moyens de production et des pouvoirs
de décision au sein de la population tout entière. Comprise de cette façon, on voit mieux
pourquoi l’approche de Rawls ne doit pas être comprise comme une version amendée de
l’utilitarisme, alors que la social-démocratie correspond davantage à ce signalement.

(v) Les partisans de la social-démocratie sont souvent anti-nationalistes. Ils ne reconnaissent
pas beaucoup de légitimité aux défenseurs du droit à l’auto-détermination. Or, dans une
véritable démocratie de propriétaires, appliquée à l’échelle supranationale ou
multinationale, on reconnaît les droits des peuples et non seulement les droits des
individus. On défend notamment les droits des peuples à l’auto-détermination.

(vi) Les partisans de la social-démocratie favorisent la centralisation des pouvoirs et dénigrent
la décentralisation. Les défenseurs d’une démocratie de propriétaires sont favorables à la
décentralisation des pouvoirs. Ils croient que les bonnes décisions se prennent par ceux
qui sont à proximité des marchés.



19

Comme on le voit, il existe beaucoup de différences entre la social-démocratie et la
démocratie de propriétaires. Celle-ci n’est donc pas une idéologie associée à l’ancienne gauche
anti-libre-échangiste, centralisatrice, favorable aux nationalisations et à l'État providence et
défavorable aux nationalismes minoritaires. Dans le modèle d’une démocratie de propriétaires, on
admet en principe l'économie de marché, le libre-échange ainsi que la décentralisation des
pouvoirs de décision, et l’on adopte une approche pragmatique à l'égard des nationalisations des
entreprises. On n’adopte pas du tout la même attitude anti-nationaliste qui caractérise la gauche
traditionnelle. On affirme au contraire le droit des peuples à l’auto-détermination, et l’on cherche
à défendre les économies nationales. On comprend que les peuples peuvent constituer une force
subversive contre le pouvoir du grand capital.

Malgré toutes ces différences avec la gauche traditionnelle, le projet d’une démocratie de
propriétaires s’inscrit carrément à gauche sur l’échiquier politique puisque les États et les
organisations supranationales ont dans ce modèle comme rôle principal d'assurer de manière
croissante la redistribution de la richesse, des moyens de production et des pouvoirs de décision
vers l’ensemble de la société.  Cet espoir est-il réaliste à l'intérieur de nos sociétés capitalistes
avancées? Certes, il s'est retrouvé relégué aux oubliettes face à la conjoncture difficile dans
laquelle nos gouvernements se sont retrouvés. Face à l'obligation de remettre de l'ordre dans nos
finances publiques, les gouvernements occidentaux se sont vus contraints de vivre une éclipse
presque totale de leurs orientations progressistes. Mais les espoirs progressistes refont surface en
Suède, en Allemagne et peut-être même au Québec, maintenant que la conjoncture redevient à
nouveau favorable sur le plan des finances publiques.

10.- Conclusion : la démocratie de propriétaires et la libre entreprise

Les partisans d’une démocratie de propriétaires posent un diagnostic original au sujet de
nos sociétés capitalistes avancées. C'est un peu comme si on expliquait les maux de notre époque,
qu'il s'agisse des écarts de revenus, de la pauvreté, du chômage, de l'exploitation des ouvriers, du
capitalisme sauvage, de la délocalisation des entreprises, des inégalités régionales de
développement, etc., comme s'ils relevaient tous d'une défaillance démocratique. Ce n'est peut-
être pas le principe de la libre-entreprise qui fait défaut. Les injustices s’expliquent par des
problèmes qui se situent à un autre niveau. Cela ne veut pas dire que l’on souscrit à la libre-
entreprise, car on reste neutre sur ce point.24 La propriété des moyens de production, la liberté du
contrat ne sont d’ailleurs pas des libertés  de base.25 Mais on pose un diagnostic démocratique qui
localise les injustices ailleurs qu’au niveau du système capitaliste ou du système socialiste.

Les deux systèmes sont possibles, mais les deux peuvent comporter de graves lacunes sur
le plan démocratique, et ce sont ces lacunes que l’on cherche à corriger en développant l’idée
d’une démocratie de propriétaires. Ce n'est pas du côté du système capitaliste ou du système
socialiste en tant que systèmes qu'il faut chercher le développement inégal au sein de la société.
C'est d'abord et avant tout sur le plan démocratique que se situent les véritables problèmes, et

                                                
24 Sur la question de la neutralité, voir Justice as Fairness, 138-139.
25 Théorie de la justice, 93.



20

c'est donc au niveau démocratique que pourront également se trouver les solutions à ces
problèmes qui affectent nos sociétés. Corollairement, cela veut dire qu'un comportement
démocratiquement adéquat au sein d'une société capitaliste caractérisée comme système de libre-
entreprise, ou au sein d’une société socialiste caractérisée par le contrôle étatique des moyens de
production, offrirait les meilleures solutions aux problèmes que nous connaissons. Le problème
du capitalisme réside dans le fait qu'il soit trop souvent sauvage et anti-démocratique et non dans
le fait qu'il s'agit d'un capitalisme.

Je caractérise la démocratie de propriétaires comme une forme de libéralisme politique. Il
est remarquable de constater qu'en France, le mot "libéralisme" constitue presque toujours une
allusion à la pensée néo-libérale économique, pensée qui fait à notre époque l'objet de beaucoup
de critiques, à juste titre d'ailleurs. Être un libéral en France, c'est être partisan du laisser-faire en
matière économique et c'est donc une position qui se situe à droite sur l'échiquier politique. Par
contre, être un « libéral » au sein de la société américaine, c'est se situer résolument à gauche.
C'est en partie se situer du côté d'une pensée permissive comme celle qui caractérisait dans les
années 70 une certaine frange au sein du parti démocrate américain.  C'est manifester une certaine
tolérance à l'égard de la différence et du pluralisme culturel. Cela peut donner lieu à des
politiques d'action positive, à des politiques de multiculturalisme qui favorisent
l'interventionnisme de l'État pour corriger certaines injustices au nom de l'équité sociale.

Or, c'est en ce second sens du mot que l’on est ici un défenseur du libéralisme. Notre
libéralisme est d'abord et avant tout une philosophie politique. Il ne s'inscrit pas en faux contre le
libéralisme économique, et il est favorable à l’économie de marché26, mais il vient partiellement
freiner son élan en favorisant des mesures étatiques visant à rééquilibrer les chances de chacun, à
la lumière de principes égalitaristes. On se range donc du côté d'une certaine gauche modérée au
sein de la société américaine. Les liberals américains sont par définition des gens de gauche. Il
serait peut-être temps que les pays francophones adoptent eux-mêmes cette nouvelle
terminologie. Après tout, les “socialistes” français par exemple, sont en fait des libéraux de
gauche. Il faut en somme distinguer :

(i) le libéralisme économique au sens de la liberté d’entreprendre, à savoir le capitalisme;
(ii) le libéralisme économique d’avant la crise de 1928 (une politique économique de laissez-
faire);
(iii) le néo-libéralisme actuel qui s’appuie a) sur la crise de l’État-providence et b) la
mondialisation de l’économie pour conclure à nouveau au nécessaire désengagement de l’État;
(iv) le libéralisme comme doctrine politique affirmant l’importance de préserver les droits et
libertés individuels;
(v) le libéralisme politique qui a une composante politique (défense des droits et libertés
individuels) et une composante économique (le principe de différence).

En défendant la démocratie de propriétaires, on se réclame d’abord et avant tout du
libéralisme employé au dernier sens de l’expression. L’espoir de voir naître un jour à l’échelle de
la planète une démocratie de propriétaires peut certes paraître illusoire et utopique. Mais
l’interventionnisme de l’État dans les affaires de l’économie paraissait aussi illusoire et utopique

                                                
26 Rawls souligne à plusieurs endroits qu’il présuppose une économie de marché Théorie de la justice, 97,
189, 310-314.



21

avant la crise de 1928, et pourtant nous prenons maintenant pour acquis que tel doit être le cas.
Notre idée est donc qu’un contrôle de l’économie par des organisations supranationales est
désormais devenu essentiel parce que c’est seulement de cette façon que pourra être réalisée une
démocratie de propriétaires, elle-même devenue nécessaire pour assurer une mondialisation à
visage humain.


