L’universalité du libéralisme politique

Michel Seymour
Département de philosophie
Université de Montréal
michel.seymour@umontréal.ca

Introduction

La question que je désire soulever est la suivante : a quelles conditions les valeurs
fondamentales du libéralisme politique peuvent étre congues comme universelles
? Cette question apparait importante dans le contexte des événements du 11
septembre dernier. Ces événements doivent nous amener a réfléchir a la
possibilité d’exporter le libéralisme politique a I'étranger.

N’importe quel défenseur du libéralisme politique doit promouvoir les valeurs
fondamentales que sont les libertés d’expression, d’association, de conscience, le
droit a la vie et a l'intégrité physique de la personne, I'égalité homme-femme, le
droit de vote, le droit a la vie privée, le droit de choisir son allégeance sexuelle,
etc. Or, ces principes semblent devoir étre invoqués contre les intégristes
musulmans qui enterrent les gais vivants et qui traitent les femmes comme
inférieures. On peut en effet se demander quels principes sinon ceux du
libéralisme politique peuvent étre invoqués contre Oussama ben Laden. Les
intégristes partisans du Jihad islamique nient la nécessaire séparation de la
religion et du politique, du pouvoir ecclésiastique et du pouvoir étatique et pronent
la violence pour parvenir a leurs fins. lls nient la réalité du pluralisme axiologique
et la diversité des croyances religieuses. lls nient les droits de I'humain.

Mais pouvons-nous défendre les valeurs libérales si celles-ci s’appuient sur des
théories compréhensives relevant de la métaphysique occidentale ? Le probléme
est que la plupart des philosophes libéraux souscrivent a une version du
libéralisme qui s’appuie sur une telle doctrine: l'individualisme moral. On peut
définir I'individualisme moral comme une doctrine compréhensive affirmant (i) que
l'identité personnelle est détachable de 'identité morale (I'individu est antérieur a
ses fins), (ii) que lindividu est la source ultime des revendications morales
légitimes et (iii) que I'autonomie individuelle est la valeur libérale par excellence.
La premiere thése concerne la métaphysique de lidentité personnelle. La
deuxieme thése concerne l'ontologie morale et la troisieme est une thése
fondationnelle strictement normative. Cette position est défendue par des auteurs
aussi différents que Brian Barry, Allen Buchanan, Ronald Dworkin, David Held,
Will Kymlicka, Thomas Pogge, Yael Tamir, Jeremy Waldron et plusieurs autres.
Le probleme est que l'individualisme moral est une invention de I'Occident. Les
théses compréhensives qui sont liees a I'individualisme moral proviennent toutes
de I'Occident.


%22mailto:michel.seymour@umontr

Cette idéologie a été rendu possible par les penseurs qui concevaient I'Etat libéral
selon le modéle traditionnel de I'Etat-nation homogéne. Dans un Etat libéral
mononational, il n'existe que des individus. Il n'y a pas de diversité ethnique,
linguistique, culturelle ou nationale. Il n’existe que des individus et des groupes
d’intéréts particuliers. L’Etat-nation libéral ne reconnait que les individus et leur
accorde la primauté absolue sur les groupes, d'ou l'individualisme moral. Le
probléme est que la plupart des Etats ne sont pas en fait des Etats-nations
homogénes. Et les minorités ethniques, linguistiques, culturelles et nationales ne
sont pas des groupes d’intéréts particuliers.

Le libéralisme individualiste va aussi de pair avec une certaine conception
compréhensive du peuple. Dans une perspective individualiste, le peuple n’est rien
d’autre qu’un agrégat d’individus. Certains penseurs libéraux sont toutefois
disposés a admettre l'irréductibilité ontologique des peuples, mais ils soutiendront
que le peuple a seulement une valeur morale dérivée de celle qui lui est conférée
par I'individu. Les groupes n’ont pas de valeur indépendamment de la valeur qui
leur est accordée par les individus. En outre, dans une telle perspective, les
peuples n’ont surtout pas d’identité morale ou religieuse particuliére. lls sont
comme les individus antérieurs a leurs fins.

Sans souscrire nécessairement au modéle de I'Etat-nation, d’autres penseurs
libéraux continuent toutefois de défendre le libéralisme individualiste et ont
tendance a assimiler les groupes ethniques, linguistiques, culturels ou nationaux
a des groupes d’intérét particuliers. Les tentatives de Iégitimation des droits de
groupe sont alors interprétées comme des tentatives de légitimer des droits a des
corps constitués, ce qui revient a violer la primauté du juste sur le bien. Les
libéraux individualistes assimilent ainsi trés souvent la défense des droits de
groupe a la philosophie communautarienne. Certes, parmi les penseurs libéraux
individualistes, certains sont favorables aux droits de groupe et ils ne confondent
pas ceux-ci avec des communautés morales particuliéres, des groupes d’intéréts
ou des corps constitués. Mais ils demeurent quand méme résolument
individualistes. lls vont alors adjoindre au noyau des trois theses mentionnées plus
haut formant I'individualisme moral une quatrieme thése affirmant I'importance
objective des cultures sociétales en général, ainsi qu’une cinquiéme thése relevant
de la psychologie morale et affirmant I'existence d’'une préférence rationnelle des
individus en faveur de I'appartenance a sa propre culture. C’est sur cette base
qu’ils chercheront a dériver une justification individualiste pour la protection des
groupes. Le probléme est que la cinquieme et derniére thése est fausse. Les
individus ont des palmarés d’allégeance qui different les uns des autres et qui
changent aussi d’'une période a l'autre. Plusieurs n’accordent pas beaucoup
d’'importance a leurs affiliations ethnique, linguistique, culturelle ou nationale.

Le libéralisme individualiste apparait donc d’'une maniere générale relativement
inadapté a penser le pluralisme ethnique, linguistique, culturel et national au sein
d’'une société donnée. Mais il est encore plus difficile pour un penseur libéral
individualiste de penser la diversité culturelle a I'échelle internationale. On voit mal



comment il peut reconnaitre la diversité des conceptions métaphysiques de la
personne et des peuples a travers le monde, étant donné qu’il s’appuie sur une
meétaphysique particuliere de I'identité personnelle.

Il'y a cependant plusieurs fagons de fonder le libéralisme. Le libéralisme peut étre
fondé sur I'individualisme moral: c’est la version a laquelle souscrivent la plupart
des auteurs libéraux contemporains. Mais il y a aussi le libéralisme politique de
John Rawls fondé sur la tolérance. Alors que le libéralisme individualiste est un
produit de nos sociétés occidentales, le libéralisme politique de Rawls apparait
vraiment exportable. C’est en tout cas I'’hypothése que je souhaite examiner.

Je commencerai par faire état des vertus du libéralisme politique de Rawls. Cette
version du libéralisme semble a premiére vue comporter de nombreux avantages
par rapport au libéralisme individualiste. Elle semble s’appliquer a des sociétés qui
ont des conceptions compréhensives tres différentes de la personne et du peuple
et semble autoriser autant des droits des peuples que des droits individuels. Le
libéralisme politique peut étre accepté peu importe la théorie compréhensive a
laquelle on désire souscrire. || semble donc a premiére vue davantage exportable
que le libéralisme individualiste. Mais j'identifierai ensuite trois obstacles majeurs
se dressant sur notre parcours. J'examinerai tout d’abord le lien que Rawls établit
lui-méme entre le libéralisme politique et la culture publique occidentale, ce qui
revient a adopter une perspective pluraliste, pour ne pas dire relativiste a I'égard
du libéralisme. Je considérerai ensuite le rejet par Rawls de I'existence d’une
« structure de base globale ». Ce rejet incite Rawls a restreindre I'application de
ses deux principes de justice au cadre d’une structure de base locale et 'empéche
ainsi de penser pleinement la justice individuelle dans un contexte international.
J’examinerai enfin la difficulté posée par le fait que Rawls en reste a des modéles
simplifiés et ne pense jamais la complexité. Il sous-estime alors I'importance et la
validité universelle des consensus qui sont susceptibles de surgir au sein de
sociétés reelles, polyethniques, pluriculturelles et multinationales. Les pays
d’'immigration sont trés souvent des microcosmes, ou si I'on préfére, des modéles
réduits de la société internationale réelle. Nous avons alors de bonnes raisons
pour affirmer la validité universelle de ces consensus. Je conclurai que le
libéralisme politique a un potentiel cosmopolitique plus important que Rawls ne
I'avait envisagé. Je montrerai aussi que des amendements importants doivent étre
apportés au sein méme de la théorie pour que celle-ci puisse acquérir des vertus
cosmopolitiques importantes. Mais je conclurai en méme temps qu’une véritable
justice cosmopolitique peut et doit admettre deux sources distinctes de
réclamations morales valides, l'individu et le peuple, et donc deux positions
originelles impliquant ces deux agents moraux. Il s’ensuit que la justice
cosmopolitique doit elle-méme renoncer a I'individualisme moral.

Une conception politique de la personne

Je souhaite examiner une version particuliere du libéralisme axée sur la valeur
fondamentale de la tolérance. Le libéralisme politique de Rawls apparait comme



une option intéressante a cet égard. Cette approche s’oppose au libéralisme fondé
sur des théses métaphysiques et ayant des implications au niveau de l'identité
personnelle. Rawls s’appuie sur une conception politique de la personne et du
peuple, et non sur des conceptions compréhensives particuliéres. Les conceptions
politique de la personne et du peuple apparaissent nécessaires dés lors que nous
prenons acte de [I'existence d'un pluralisme raisonnable de conceptions
compréhensives. Je commencerai par examiner la conception politique de la
personne. Je réserve mes remarques au sujet de la conception politique du peuple
pour la prochaine section.

Le fait d’'admettre une conception minimale, institutionnelle, de la personne congue
comme citoyen est le meilleur moyen que nous avons de gérer les différences
profondes qui subsistent entre les gens en ce qui a trait aux représentations qu’ils
entretiennent a leur propre sujet. Rawls prétend ensuite que les principes libéraux
fondamentaux peuvent étre dérivés a partir d’'une conception politique de la
personne. Son libéralisme peut donc s’accorder avec différentes fagons de
concevoir la personne. La neutralité métaphysique du libéralisme rawlsien peut en
ce sens lui conférer a premiére vue un avantage sur les autres approches et lui
donner les allures d’'une doctrine universelle.

La conception politique de la personne est celle de la personne congcue comme
citoyen. Il s’agit de la personne ayant une identité institutionnelle. Le contenu de
cette conception politique est fourni par la notion de la personne morale, c’est-a-
dire une personne libre, égale, rationnelle et raisonnable. Par I'expression
« conception de la personne », Rawls fait en méme temps référence a une
certaine fagon de nous concevoir nous-mémes. Il s’agit d’'une auto-représentation.
Autrement dit, Rawls ne se prononce pas sur la validité objective de cette
représentation identitaire. Cette conception ne se réclame pas de la vérité. Rawls
croit seulement que cette représentation identitaire fait consensus. On n’accéde
pas a ce concept par introspection mais en prenant acte d’'un consensus déja
existant.

La personne peut se concevoir de différentes facons dans la vie privée. Elle peut
croire, comme c’est le cas chez les communautariens, que son identité morale ou
religieuse est constitutive de sa propre identité personnelle, ou elle peut prétendre,
comme le font les libéraux individualistes, que la personne « est antérieure a ses
propres fins ». Il existe, en effet, plusieurs conceptions substantielles de la
personne ; celle-ci peut étre pensée comme autonome par rapport a toute
conception du bien ou de la vie bonne, mais on peut au contraire prétendre qu’elle
est traversée par des valeurs morales, des projets, des finalités. On peut aussi
penser que la personne est divorcée de son identité religieuse et qu’une seule et
méme personne peut changer de conviction religieuse suite a une conversion.
D’autres croient au contraire que la personne est constitutivement caractérisée par
son identité religieuse. Certains croient que lidentité personnelle est fixe,
constante, inchangée et unique. D’autres croient a la fluidité essentielle de
l'identité. Certains croient que l'identité personnelle est objective, communément



partagée et est liée a l'identité métaphysique. D’autres croient au contraire au
caractére construit de notre identité, a lidentité narrative, dialogique des
personnes. Certains enfin accordent plus d'importance a l'individu qu’au groupe,
alors que d’autres accordent plus d'importance au groupe qu’a I'individu.

La position que I'on est en mesure de dégager en s’inspirant de Rawls est que ces
conceptions participent d’'un pluralisme raisonnable et irréductible. Il faut étre
tolérant a I'égard des diverses conceptions de la personne. Et plus on est tolérant,
plus on est enclin a reconnaitre I'autre dans sa différence, sans projeter sur autrui
sa propre conception, mais sans souscrire non plus a la représentation qu’autrui
se fait de lui-méme. Quelle est alors la personne que je reconnais ? Je reconnais
'autre comme citoyen et je reconnais qu’il se représente lui-méme comme étant
tel et tel.

La conception politique de la personne est le plus petit commun dénominateur
acceptable par tous. Malgré nos divergences fondamentales, nous sommes tous
des citoyens. Ainsi, accepter de vivre avec des représentations identitaires
radicalement divergentes n’est possible que si nous acceptons tous d’étre des
citoyens. La conception politique traduit la tolérance réciproque des uns avec les
autres face au pluralisme irréductible de nos points de vue identitaires.

On a tort d’interpréter la position de Rawls comme reposant sur une stratégie qui
tend a écarter I'expression des désaccords, des antagonismes et des oppositions
au profit d’'un cecuménisme abstrait. Rawls vise certes a la réconcilier les
antagonismes autour d’'un consensus partagé par I'ensemble des participants,
mais on aurait tort de conclure qu’il cherche de cette maniére a évacuer les conflits.
Bien au contraire, le « choc des civilisations » nous force a penser les conditions
d’'une cohabitation possible et rend possible I'émergence de la conception
politique.

En tant que citoyens, les personnes politiques peuvent maintenir leur identité
institutionnelle quels que soient les changements subis par leur identité morale
particuliere et quelles que soient les fagons de penser les rapports entre 'identité
morale particuliére et l'identité personnelle. Sur le chemin de Damas, nous dit
Rawls, Saul de Tarse devint 'apbtre Paul. Les communautariens diront qu’il est
devenu une autre personne. Les libéraux individualistes diront qu'il est resté la
méme personne. Mais sans trancher ce débat, nous pouvons dire avec Rawls que
Paul est resté le méme citoyen. Il a conservé son identité institutionnelle malgré
les changements de son identité morale et quel que soit 'impact que cela entraine
sur son identité personnelle. Il y a donc un caractére détachable de l'identité
morale par rapport a I'identité de citoyen, et ce méme si les communautariens
peuvent peut-étre avoir raison en pensant que l'identité morale est constitutive de
l'identité personnelle.

Plusieurs de nos concitoyens croient au communautarisme, croient que leur
identité religieuse et morale est constitutive de leur identité. Plusieurs croient a



l'importance de la communauté. Mais les libéraux individualistes cherchent a les
réfuter. lls prétendent comme Kymlicka qu’il s’agit de conceptions erronées. lls
croient a la séparation métaphysique de l'identité personnelle et de la morale ou
de la religion. Cet individualisme offense cependant ceux qui voient leur identité
d’'une autre fagon. C’est ici que le libéralisme politique de Rawls apparait fortement
utile et éminemment pertinent. Rawls ne souscrit pas a l'individualisme moral. Le
libéralisme n’est pas nécessairement lié a I'individualisme moral contrairement a
ce qui est répété de puis tant d’'années et perpétué dans tellement de textes. Le
libéralisme de Rawls peut s’accorder avec une conception communautarienne de
la personne. Puisque Rawls construit son libéralisme sur le socle d’'une conception
politique de la personne, on peut donc en conclure qu’il est parvenu a produire
une version du libéralisme affranchie de I'individualisme moral et qui transcende
désormais le débat entre individualistes et communautariens.

A premiére vue, cela semble prometteur sur le plan de I'universalisation possible
de la doctrine. On peut considérer que notre propre identité personnelle est
constitutivement construite a partir de nos propres convictions religieuses ou
morales, et souscrire en méme temps au libéralisme politique de Rawls. Et
pourtant, Rawls a cru nécessaire d’'invoquer a sa rescousse le poids de la tradition
occidentale pour renforcer sa conception de la personne sans s’appuyer sur une
théorie compréhensive. Selon ce point de vue, le consensus autour de la
conception politique de la personne ne repose pas sur des faits objectifs mais sur
'emprise durable d’une auto-représentation identitaire dans l'esprit des gens
appartenant a la culture politique occidentale. Du méme coup, c’est la doctrine du
libéralisme politique qui apparait désormais comme culturellement marquée.

Malheureusement, Rawls n’est pas entierement parvenu a développer une
conception universelle. Bien au contraire, son libéralisme politique apparait
comme un abandon de la thése de l'universalité du libéralisme. Il traduit ce que
Daniel Weinstock a correctement décrit comme un « tournant pluraliste » dans la
pensée de Rawls. La raison est que le concept politique de la personne sur lequel
il veut désormais s’appuyer pour fonder son libéralisme est selon Rawls lui-méme
un concept issu de la culture politique occidentale. Si Rawls est parvenu a franchir
une certaine étape vers une l'universalisation possible de son libéralisme en
produisant une version politique et non métaphysique, minimaliste et non
compréhensive, il ne s’est pas rendu au terme de sa démarche parce que le
concept politique de la personne sur lequel il s’appuie n’est désormais plus un
concept universel. Il s’agit d’'un concept culturellement marqué, hérité de nos
démocraties constitutionnelles modernes.

Pour que le consensus ne soit pas trop fragile, Rawls a cru bon de le consolider
en prétendant qu’il s’agissait d’'un consensus reposant sur notre héritage culturel
occidental. Le fait de cantonner notre examen a ce qui releve de la culture
occidentale a pour effet de nous permettre d’articuler une conception
consensuelle, publique, minimale sans que I'on ait a se prononcer sur des théses



meétaphysiques concernant I'identité personnelle. En s’appuyant sur la tradition, on
est aussi en mesure d’accorder du poids a cette représentation identitaire. Elle
n'apparait pas comme une conception fantaisiste et improvisée. Mais du méme
coup, Rawls lie sa conception de la personne a I'héritage de la culture politique
occidentale. Et puisque la conception politique de la justice est construite sur le
socle d’une conception politique de la personne, la doctrine apparait elle-méme
dans son ensemble comme le point culminant d’'une démarche historiquement
inscrite dans la culture politique occidentale.

Qu’est-ce qui explique cette orientation nouvelle de Rawls ? La réponse me
semble étre la suivante. Le meilleur moyen de se convaincre de la conception
politique de la personne est d’expérimenter le pluralisme raisonnable de doctrines
compréhensives. Or, celles-ci ne peuvent se déployer qu’a l'intérieur de sociétés
démocratiques. Les démocraties occidentales sont a l'origine du pluralisme
raisonnable irréductible de doctrines compréhensives opposées. Le concept
politique prend tout son sens dans les sociétés ou I'on doit tenter de gérer cette
diversité. Ergo, le concept politique de personne ne se congoit que dans le cadre
de sociétés issues de la démocratie occidentale.

Notons tout d’abord le paradoxe. L’ouvrage Théorie de la justice a été interprété
par tous comme une entreprise visant a penser la justice en des termes universels.
Et pourtant, Rawls s’appuyait en partie sur des considérations relevant de la
psychologie morale, ce qui trahissait une conception compréhensive elle-méme
culturellement marquée, puisque cela revenait a proposer I'existence d’une
autonomie réelle en vertu de laquelle les individus seraient réellement antérieurs
a leurs fins. Cela se révéle notamment dans les trois lois psychologiques qui
viennent en quelque sorte renforcer objectivement les traits caractéristiques
apparaissant dans la représentation de soi des individus comme personne
morale. L’estime de soi qui est postulée comme une loi psychologique, en plus
des lois postulant un sens de la justice et des affinités entre les citoyens, vient en
quelque sorte consolider empiriquement les traits de la rationalité, de la liberté et
de I'égalité qui sont constitutifs de la personne morale. Mais s’il est problématique
de faire de ces traits des lois psychologiques universelles, il semble alors que
Théorie de la justice repose en définitive sur une conception compréhensive
particuliére. Seul le sujet moderne peut avoir développé réellement une telle
estime de soi. Il s’en suit que seul le sujet moderne peut réellement concevoir la
personne comme « antérieure a ses fins ». En d’autres termes, il ne s’agit pas
seulement d’affirmer que la personne est en tant que citoyen a concevoir comme
distincte de finalités particulieres, mais bien de prétendre que la séparation entre
individu et ses finalités particulieres (religieuses, morales ou métaphysiques)
traverse toute la vie de l'individu, et ce jusque dans la sphére privée.

A l'opposé, I'ouvrage Libéralisme Politique parvient & se désengager de telles
hypotheses en psychologie morale puisqu’il ne repose désormais que sur des
considérations politiques. Pour justifier la séparation de I'Eglise et de I'Etat, et pour
affirmer la primauté du juste sur le bien, nous n’avons pas besoin de nous appuyer



sur l'individualisme moral, mais plus modestement sur la tolérance entre des
individus qui acceptent malgré leurs divergences de se considérer mutuellement
comme égaux les uns par rapport aux autres. La vieille version du libéralisme doit
donc étre abandonnée parce qu’elle est un produit de la culture politique
occidentale.

Une conception politique du peuple

Les remarques que je viens de développer au sujet de la conception de la
personne peuvent s’appliquer dans une large mesure ensuite au concept de
peuple. Dans The Law of Peoples, Rawls développe une conception politique du
peuple. Il s’agit d’'une population dotée d’'une certaine organisation institutionnelle,
unifiée par des sympathies diverses, qui se représente comme ayant ces traits et
affinités et qui manifeste un vouloir-vivre collectif. A la conception politique de la
personne en vertu de laquelle celle-ci apparait comme ayant une identité
institutionnelle, correspond une conception politique du peuple congu comme
ayant lui aussi une certaine identité institutionnelle, c’est-a-dire un certain niveau
d’organisation politique minimal.

On dispose alors d’'une conception politique du peuple qui ne nous engage pas
sur le terrain de l'ontologie sociale. On ne tranche pas entre les conceptions
ethnique, civique, culturelle, sociopolitique et diasporique de la nation. Quelle que
soit la fagon que I'on a de penser le probléme de l'identité nationale et de penser
les sympathies communes, les peuples peuvent tous avoir une personnalité
politique sur la place publique. Il peut s’agir dans tous les cas de « peuples » au
sens purement politique de [I'expression, c’est-a-dire de regroupements
institutionnalisés d’individus se représentant comme membres d’'un méme groupe
national sur la base d’affinités diverses, qu'’il s’agisse de la langue, de la culture,
de la tradition, voire de la morale ou de la religion. Cette diversité est irréductible.
Mais dans tous les cas, les peuples une personnalité politique. La conception
politique du peuple est la fagon par laquelle nous acceptons d’aménager dans
'espace public la diversité de ces conceptions divergentes dans un esprit de
tolérance.

Dans son ouvrage, Rawls s’en tient aux peuples organisés en Etats, mais il s’agit
d’'une simplification de la théorie. Rawls est bien conscient que dans la réalité
plusieurs peuples n'ont pas d’Etat et qu’une version complexe de la théorie devrait
nous amener a considérer des probléemes comme ceux de la sécession, les
fédérations de peuples, les normes de commerce et d’autres formes d’institutions
coopératives entre les peuples.

Les concepts de personne et de peuple sont requis pour assurer qu’'une méme
identité institutionnelle de la personne et du peuple puisse se maintenir malgré les
changements profonds pouvant surgir au niveau de leur identité réelle. Notons la
symétrie entre les deux ordres de realité :



(i) De la méme maniére que I'on peut distinguer l'identité institutionnelle et I'ildentité
morale a I'échelle individuelle, on peut distinguer la structure de culture et le
caractére de la culture a I'échelle du peuple. Cette distinction de Kymlicka entre
structure de culture et caractére de culture n'est en effet rien d’autre que la
distinction entre le politique et le moral, mais a I'échelle du peuple.

(ii) La délimitation entre les conceptions politique et compréhensive de la personne
est aussi requise pour penser une sphére de la raison publique séparée et
autonome par rapport a la rationalité privée. Appliquée a la conception politique
du peuple, elle permet de distinguer entre ce qui reléve du peuple en tant que tel
(la sphére domestique) et ce qui reléve des relations entre les peuples (la sphére
internationale).

(iii) Le contenu de la conception politique renvoie a la personne morale et au
peuple congu lui-méme comme agent moral. |l s’agit dans tous les cas d’agents
moraux libres, égaux, rationnels et raisonnables. Ces caractérisations sont
requises pour dériver et justifier une procédure de délibération devant conduire a
un consensus sur des principes substantiels de justice qui passerait par la
méthode du voile d’ignorance et de la position originelle. Elle est aussi requise
pour que I'on reconnaisse le caractére équitable de la procédure.

Comme on le voit, les concepts politiques de personne et du peuple jouent un réle
central au sein de la théorie. En parvenant a les divorcer d’'un ancrage
métaphysique et d’une théorie compréhensive, Rawls accomplit un travail énorme
qui lui permet d’affranchir le libéralisme de son ancrage culturel occidental. Mais
on a envie de dire que si la procédure du voile d’ignorance et de la position
originelle est possible a I'’échelle des relations entre les peuples et qu’elle constitue
une procédure universellement équitable, on ne voit pas pourquoi les mémes
remarques ne vaudraient pas pour ce qui est du premier voile d’ignorance mettant
aux prises des personnes morales. On ne voit pas pourquoi les peuples
appartenant a des sociétés non libérales ne pourraient pas employer la méme
méthode. Et on ne voit pas pourquoi on devrait interdire une seconde ronde de
négociation dans la premiére position originelle qui inclurait un ensemble de
citoyens plus grand que ceux appartenant a une « communauté nationale
indépendante ».

Il importe également de noter que contrairement a la conception de la personne,
Rawls semble croire que la conception politique du peuple est cette fois-ci une
notion qui est susceptible d’étre acceptée par tous les peuples, que ceux-ci
forment des sociétés libérales et démocratiques, ou qu’ils forment des sociétés
hiérarchisées. C’est en effet ce qui semble découler du fait d’introduire une telle
conception comme susceptible d’étre partagée par les représentants des peuples
placés sous le voile d’'ignorance. Mais si tous les peuples peuvent souscrire a une
seule et méme conception politique, on ne voit pas pourquoi la méme remarque
ne pourrait pas s’appliquer a la conception politique de la personne. On ne voit



donc pas pourquoi les individus ne pourraient pas au sein de leur société
respective souscrire a la conception politique de la personne défendue par Rawls.

Quoi qu’il en soit, la conception politique du peuple se traduit par I'élaboration
d’'une deuxieme position originelle mettant aux prises des représentants de
peuples et non d’individus. Cela montre une fois de plus que Rawls ne défend pas
l'individualisme moral. Contrairement a ce qui est répété depuis tellement
d’années par tellement d’auteurs, Rawls ne défend pas cette doctrine. Non
seulement parvient-il & rester neutre a I'égard de la thése selon laquelle les
personnes sont du point de vue de leur identité personnelle « antérieurs a leurs
fins », il rejette aussi I'idée que les individus sont des sources ultimes de
revendications morales valides, parce qu’il admet aussi que les peuples sont eux
aussi des sources autonomes de revendications morales valides. Enfin,
'autonomie de la personne n’est pas la valeur libérale par excellence. C’est la
tolérance qui constitue le point de départ de la théorie.

La question se pose méme de savoir si Rawls a jamais souscrit a l'individualisme
moral. Plusieurs des arguments de Libéralisme Politique (LP) se présentent
comme des clarifications des intentions initiales de Théorie de la justice (TJ). La
référence aux lois psychologiques dans TJ pouvait laisser entendre, nous dit
Rawls, qu’il souscrivait a une doctrine compréhensive de la personne alors qu'il
n’en est rien. En plus, Rawls admettait déja, a I'époque de TJ, que la justice avait
une autre application au niveau des relations entre les peuples (ce qui sous-
entendait que les peuples pouvaient étre eux aussi une source de revendications
légitimes). Enfin, il n'est pas évident a la lecture de TJ que la conception de la
justice proposee repose sur l'idée que l'autonomie de lindividu est la valeur
fondamentale. Dans les articles qui ont suivi la publication de TJ tout au long des
années 80, Rawils insiste souvent pour dire qu'il faut corriger I'impression selon
laquelle sa théorie reposerait sur I'individualisme. Kymlicka décrit plutot et avec
raison la position de Rawls comme un libéralisme politique fondé sur la tolérance.

L’éthique de la discussion face a la tradition

Rawls n’est cependant pas parvenu entiérement a affranchir le libéralisme
politique de la culture politique occidentale parce que son concept de personne
est encore dans son esprit tributaire de consensus obtenus historiquement au sein
de la culture politique occidentale. Il est parvenu a affranchir la conception politique
de la personne de son ancrage métaphysique occidental, mais il y est parvenu
seulement en s’appuyant sur le poids de nos traditions démocratiques. Méme s'il
a contribué a préparer le terrain pour assurer I'acceptabilité de sa théorie par des
individus ayant des conceptions métaphysiques opposées, il y est parvenu
seulement en présupposant le cadre de la culture politique occidentale.

Comme on le voit, il y a des raisons théoriques profondes qui I'ont incité a ne pas
étendre intégralement au niveau international les principes de justice qui
s’appliquaient a une société fermée. Ces raisons théoriques s’expliquent par le



lien étroit qui semble subsister depuis LP entre le libéralisme et la tradition issue
de la culture politique occidentale. Il semble donc que la perspective de LP soit
irrémédiablement culturellement marquée.

Dans un article récent, j’ai envisagé la possibilité de retourner a la perspective de
TJ pour contourner cette difficulté. Mais je pense maintenant que I'on peut aboutir
aux résultats désirés sans renoncer aux avancees théoriques de LP. Aprés tout,
de la méme maniére que dans la sphére domestique les tenants de théories
morales compréhensives peuvent parvenir a s’entendre autour du libéralisme
politique, on imagine que dans la sphére internationale, on pourrait la aussi
s’entendre sur les principes fondamentaux du libéralisme politique. Il n'y a donc
pas de raison de renoncer a I'échelle internationale aux deux principes de justice
fondamentaux qui avaient fait 'objet d’'un consensus a I'échelle domestique. C’est
parce que Rawls se croit dans 'obligation de renoncer a I'échelle internationale
aux libertés politiques, a I'égalité des chances et au principe de différence que
plusieurs ont été enclins a décrire le droit des peuples tel que congu par Rawls
comme un contrat se situant en-deca d’'une perspective libérale satisfaisante, voire
comme n’étant plus vraiment a proprement parler d’inspiration ‘libérale’. Or,
comme je vais essayer de le montrer, Rawls aurait pu étendre la premiére position
originelle a la sphére internationale. Il aurait pu de cette maniére réaffirmer la
portée universelle de ses deux principes de justice. Il aurait pu aussi du méme
coup inclure dans son droit des peuples des obligations a respecter I'application
des deux principes de justice.

Il est peut-étre intéressant de remarquer que Rawls n’aurait pas abouti a des
résultats aussi décevants si I'approche de LP avait pu incorporer les éléments
centraux d’une éthique de la discussion et de la délibération politique tels que
formulés par Habermas. Rawls avait pourtant déja concédé a Habermas que la
meéthodologie de la position originelle et du voile d’ignorance n’était qu’un chemin
particulier conduisant a une conception substantielle de la justice. L’expérience de
pensée de la position originelle ne fait que modéliser la délibération démocratique
réelle et décrit de fagon métaphorique la nécessaire impartialité qui doit survenir
dans les débats réels.

Dans le fameux débat sur la justice politique, Rawls commente le passage suivant
de Habermas dans lequel ce dernier caractérise la position de Rawls : “ Les
citoyens sont assujettis a la hiérarchie d’un ordre juridique qui a déja été
institutionnalisé sans eux, a leur insu. ” (42)

A cela, Rawls répond que I'accord sur les principes, la constitution, la législation
et la mise en place des Iégislations sont faites par nous. (86) On peut croire que
nous devons arriver a des principes qui sont vrais une fois pour toutes. Mais la
conception de la justice est toujours susceptible d’étre révisée par nos jugements
bien pesés. (89)



Pour Habermas, la conception rawlsienne ne permet pas aux citoyens de vivre le
processus de réalisation des droits comme un processus ouvert et inachevé. (90)
Il croit que tous les débats essentiels ont déja été menés dans le cadre de la
théorie de la justice, par I'expérience de pensée de la position originelle. (42) Et
alors le débat sur la constitution ne sert qu’a maintenir la stabilité politique. Mais
Rawls est disposé a admettre que les citoyens peuvent attiser dans la vie réelle
de leur société la braise radicale-démocratique qui sommeille dans la position
originelle. (91) Il prétend seulement que lorsqu’on a une constitution qui garantit
les libertés, les citoyens n’ont pas besoin d’'une génération a l'autre de s’en donner
une nouvelle. (95)

Les libertés de base ne font donc pas partie de la spheére prépolitique. (97) Elles
ne sont pas considérées comme ontologiquement prioritaires par rapport aux
valeurs politiques. (97-98) La protection constitutionnelle des droits fondamentaux
n'est pas premiére par rapport a ce que Habermas appelle la formation de la
volonté. (99) Les libertés des Modernes sont soumises a la volonté constituante
du peuple. (100)

Habermas lit Rawls en croyant voir a travers lui Kant. |l 'interpréte comme un
théoricien du droit naturel. Des idées substantielles externes viendraient fonder
les droits et libertés individuelles et imposer des restrictions a la volonté du peuple.
(100) Mais Rawls reste neutre quant a la possibilité de fonder le droit
naturellement. (100)

Pour Habermas, les libertés négatives et positives sont co-originaires, et
s’appuient sur la volonté populaire. (106) Rawls est d’accord. (108; voir aussi 110)
Tout cela laisse entendre que Rawls semble disposer a concéder plusieurs des
points défendus par Habermas. Dans cette perspective, il ne semble pas
nécessaire de lier irrémédiablement le libéralisme politique a la tradition de la
culture politique occidentale. Mais en méme temps, Rawls ne semble pas s’étre
rendu compte des potentialités cosmopolitiques contenues dans ses concessions
qu’il a faites aux arguments de Habermas.

Si lI'on incorpore les vertus émancipatrices et critiques d’une délibération
ininterrompue et non entravée par des rapports de force politiques, et dirigée
autant sur les concepts que sur les principes substantiels, on obtiendra des droits
de la personne qui, tout en s’inscrivant dans une perspective politique et non
métaphysique, peuvent s’affranchir des contraintes de la tradition, car ce sont des
concepts et principes auxquels on souscrit maintenant et qui, de maniére
renouvelée, font 'objet d’'un consensus. L’accord consensuel et répété au sein
d’'une société délibérative qui appliquerait une éthique de la discussion devrait étre
considéré comme ayant une portée universelle et comme nous donnant de bonnes
raisons de penser qu’il pourrait étre étendu a la sphére internationale.

Tout doit faire I'objet d’'une discussion : la conception de la personne, la distinction
entre l'autonomie privée et publique, la distinction entre le politique et le



meétaphysique, le juste et le bien, la méthode du voile d’ignorance, etc. Les
concepts et les principes auxquels on aboutit sont ceux qui auront fait I'objet d’'une
approbation faisant suite a une discussion et nous ne serons plus dans I'obligation
de considérer ces résultats comme le produit d’une tradition particuliére. Nous
nous affranchirons alors d’'un ancrage obligé dans la culture politique occidentale.
Tout cela reléve bien entendu de la théorie idéale. Mais c’est tout de méme un
acquis important de constater que le libéralisme politique de LP peut étre pensé
comme ayant une portée tout universelle.

Les peuples peuvent se soumettre aussi a une délibération de ce genre. lls
pourront s’entendre sur un concept politique de peuple, reconnaitre le caractére
équitable de la méthode du voile d’ignorance et de la position originelle, et ils
devraient contrairement a ce qui est stipulé par Rawls étre en mesure de se
retrouver affranchis de la culture politique particuliére de laquelle ils sont issus.
Les représentants de peuples n’ont pas a se représenter comme étant issus d’une
culture publique particuliére. Les concepts et principes sur lesquels ils s’entendent
ne sont pas le produit d’'une tradition particuliére, mais bien le produit d’'une
délibération effective.

Il n’y a donc plus de raison d’imaginer deux rondes de discussions dans la seconde
position originelle, si la premiére ronde rassemble les peuples démocratiques et la
seconde inclut en plus les peuples hiérarchisés, car cela présuppose que les
participants connaissent leur culture politique respective. En effet, de la méme
maniére que les concepts fondamentaux a I'interne ne gardent plus la trace de la
tradition et ne requiérent plus que les participants soient informés de l'origine de
leur culture politique, les peuples aussi peuvent s’engager dans la discussion au
niveau international sans étre irrémédiablement ancrés dans leur culture politique
traditionnelle. lls peuvent placer sous un voile d’ignorance tous les facteurs
révélant I'origine de leur propre culture politique, incluant leur conception politique
de la justice domestique, et ils peuvent parvenir a faire consensus sur un méme
concept politique de peuple, puis sur un méme ensemble de principes substantiels
appartenant au droit des peuples. S’il y a deux rondes de discussions a envisager,
il devrait s’agir d’'une premiére ronde a laquelle seraient conviés les peuples avec
Etats, puis d’'une seconde ronde a I'occasion de laquelle viendraient s’ajouter les
peuples sans Etat.

La pertinence de la conception politique de la personne ne dépend pas du seul fait
d’apparaitre comme un héritage politique occidental. Sans nier la pertinence de
I'observation selon laquelle il s’agit d’'une conception profondément ancrée dans
nos mentalités, on peut penser qu’il s’agit aussi d’'une conception pouvant passer
le test de la délibération publique. Autrement dit, le libéralisme politique de Rawls
ne doit pas étre compris comme essentiellement lié a ses origines occidentales. Il
s’agit la d’'une propriété contingente et son potentiel d’universalité peut étre
reconnu et affirmé.

Une structure de base globale



On peut cependant se demander si les principes sur lesquels on parviendra a
s’entendre seront ceux d’un libéralisme politique : incluront-ils les deux principes
de justice acceptés dans la sphéere domestique ? Rien ne nous autorise a penser
que la seconde ronde de discussions dans la premiére position originelle aboutira
a des principes auxquels on était parvenu sous le premier voile d’ignorance. On
peut douter qu'un consensus puisse surgir a I'échelle internationale au sujet des
droits des personnes dans la sphére domestique. Comment peut-on alors parvenir
a justifier 'acceptation des principes libéraux a I'échelle internationale?

Le concept de personne n’est pas nécessairement un produit de la culture politique
occidentale. Il est le résultat d’'une attitude de tolérance a I'’égard d’une diversité
radicale de points de vue sur la personne. Une fois que I'on accepte la conception
politique de la personne, on est en position pour justifier la séparation entre
l'identité institutionnelle et I'identité morale, entre la sphere publique et la sphére
privée, et en mesure d’imaginer une expérience de pensée conduisant a la position
originelle et au voile d’'ignorance. Les parties en présence seront en outre disposés
a reconnaitre le caractére équitable de cette procédure. On est aussi en mesure
d’exiger que tous les participants a la discussion invoquent des arguments
universaux et s’appuient sur la raison publique. Mais le résultat de I'expérience
peut-il conduire a un ensemble de principes de justice pour les individus qui intégre
les valeurs fondamentales du libéralisme politique? Peut-on, au-dela d’'un accord
portant strictement sur les aspects procéduraux de la théorie, parvenir a un accord
sur des principes libéraux substantiels? Il semble que non pour une raison bien
simple. |l n'apparait pas possible d’envisager a I'échelle internationale un accord
portant sur des principes comme ceux auxquels on serait parvenu dans un premier
temps a I'échelle domestique, et la raison est que les sociétés hiérarchisées ne
sont pas, par définition, elles-mémes parvenues a réaliser un consensus a l'interne
sur ces principes libéraux.

Plus gravement encore, on ne voit pas comment elles pourraient y parvenir, parce
gu’il s’agit dans la plupart des cas de sociétés dans lesquelles n’apparait pas un
pluralisme raisonnable de conceptions compréhensives diverses. Nous n’avons
pas affaire a des sociétés caractérisées par une variété de conceptions du bien. Il
s’agira bien souvent de sociétés dans lesquelles tous les membres considérent
leur identité religieuse ou morale comme une composante essentielle de leur
identité personnelle. Il n’y a donc pas de diversité irréductible des conceptions
comprehensives a gérer et donc peu de chance de voir émerger une conception
politique communément partagée.

Que répondre a cet argument? Le probleme est que Rawls ne croit pas a
I'existence de ce qu’Allen Buchanan a correctement appelé « la structure de base
globale ». On sait que pour Rawls, la justice s’applique a la structure de base de
la société. La structure de base est 'ensemble des institutions sociales, politiques
et économiques de base de la société. Chez Rawils, les seules structures de base
qui existent sont celles de sociétés organisées en « communautés nationales



indépendantes ». Or, I'économie est de plus en plus mondialisée, et il existe de
plus en plus d’institutions supra-étatiques, c’est-a-dire des organisations politiques
supranationales et des organisations non-gouvernementales. Cela devrait nous
inciter a conclure a I'existence d’une structure de base globale.

En quoi cela nous fait-il avancer? Nous avons laissé entendre que c’est seulement
dans des sociétés ou le pluralisme raisonnable est présent que la conception
politique de la personne peut se déployer. C’est seulement en prenant acte de ce
pluralisme que I'on peut accepter de gérer les conflits identitaires en imposant le
cadre communément partagé d'une identité institutionnelle a I'ensemble des
individus, d'ou le concept de citoyen. Or, dans le cadre d’une structure de base
globale, les individus sont amenés a expérimenter le pluralisme raisonnable a
grande échelle, ce qui montre la pertinence du concept politique de la personne a
I'échelle mondiale. Aprés tout, ne sommes-nous pas tous en train de devenir des
citoyens du monde ?

Le philosophe libéral n’a donc pas besoin de renoncer a ses principes a I'échelle
internationale. On peut croire a la possibilité de voir surgir au sein d’'une structure
globale caractérisée par un pluralisme raisonnable de conceptions
compreéhensives, un concept de personne politique communément partage. Méme
si nos démocraties occidentales ont pu engendrer un pluralisme raisonnable et
méme si les sociétés hiérarchisées n’y sont pas encore parvenues, elles sont
suffisamment décentes pour que les citoyens qui en sont issus défendent une
conception compréhensive raisonnable et pour qu’ils puissent faire eux-mémes
I'expérience du pluralisme raisonnable a mesure qu’ils s’integrent au sein de cette
structure de base globale. lls pourront eux-mémes se concevoir comme des
citoyens du monde et pourront alors en principe étre favorablement disposés a
I'égard des principes du libéralisme politique.

On a donc raison de critiquer la conception substantielle du droit international a
laquelle Rawls parvient puisque celle-ci sacrifie des pans entiers du libéralisme.
Les principes défendus par Rawls dans The Law of Peoples (LOP) conduisent a
une perspective plutdt conservatrice, a des milles lieues de la démocratie de
propriétaires qu’il envisageait pour le droit interne.

On doit rester insatisfait devant le fait que Rawls semble disposer a reconnaitre
une liberté d’expression partielle comme étant suffisante pour se classer parmi les
peuples décents. On a raison d’étre dégu de voir Rawls abandonner I'égalité
politique. Certains citoyens peuvent étre privés de droit d’accéder a certaines
positions. Certaines sociétés décentes n’acceptent pas le droit de vote. Cela
revient a renoncer au caractere universel des droits politiques. On doit aussi étre
décu de voir disparaitre le principe de différence.

Rawls va jusqu’a dire que la richesse d’un peuple dépend pour I'essentiel de sa
culture politique et des traditions qui supportent leurs institutions. Il faut condamner
cette fagon de voir. C’est cette fagon de voir qui 'oblige a nier I'évidente apparition



d’'une structure de base globale. Sans nier I'importance des facteurs endogénes,
la perspective de Rawls apparait comme plutét conservatrice. Ses remarques
concernant 'immigration n’ont pas de quoi nous réjouir non plus. Il laisse entendre
que ce probléme ne se poserait pas si les sociétés étaient toutes des sociétés
libérales. Cela laisse entendre que l'immigration est toujours une affaire qui est
faite contre son gré. Les immigrants semblent étre tous des réfugiés ou presque.
Si les sociétés étaient bien ordonnées a l'interne, il n'y aurait pratiquement pas
d'immigration ? Est-ce cela qu'il veut dire ? Si oui, alors encore une fois, il congoit
la société comme fermée non seulement pour des raisons de simplification
meéthodologique, mais aussi pour des raisons empiriques, mais qui sont
empiriquement fausses.

Rawls semble croire qu’aucune redistribution a I'échelle internationale ne serait
requise si toutes les sociétés avaient réalisé a l'interne des institutions justes. Cela
semble nier I'évidence des circonstances accidentelles de se retrouver dans une
région défavorisée par I'absence de ressources naturelles, ou dans une région
dans laquelle sévissent les sécheresses et autres cataclysmes. Cela semble aussi
nier I'évidence d'une exploitation réalisée a I'échelle internationale par des
entreprises multinationales.

Malheureusement, Rawls semble souscrire a ce point de vue, classiqguement
accepté au sein de la tradition libérale, selon lequel I'Etat souverain est le cadre
ultime a lintérieur duquel les peuples réalisent les principes de justice libérale.
Selon Rawls, les choix démocratiques sont essentiellement ceux d’'une population
dans un Etat. Aprés tout, la souveraineté n’est-elle pas la démocratie par le
peuple? Mais sans nier 'importance de la démocratie a l'interne, ne peut-on pas
en plus dans une seconde ronde de négociations penser les conditions
d’émergence d’'une démocratie planétaire? Rawls n’a jamais été sensibilisé a cela.
C’est la raison pour laquelle il préfére adopter un régime dualiste de droits, c’est-
a-dire un systéme qui varie selon que l'on se situe au niveau domestique ou
international. Conséquemment, I'approche de Rawls conduit aussi a une
conception du droit des peuples affaiblie, dans laquelle les droits individuels
fondamentaux sont dilués. Cela a pour effet de consacrer encore une fois la
primauté a la souveraineté des Etats dans la sphére internationale, et on a raison
de le critiquer sur ce point.

Il faut reconnaitre que Rawls veut restreindre lui aussi jusqu’a un certain point la
souveraineté des Etats en ce qui a trait au droit & la guerre et aux contraintes
imposées a I'égard de 'autonomie individuelle. Mais dans I'ensemble, le modéle
de Rawls est peut-étre plus réaliste qu’utopique, et Rawls ne voit peut-étre pas
trés bien toutes les possibilités qui s’offrent dans la conjoncture internationale
actuelle.

La mondialisation est un phénoméne qui affecte tous les Etats. Les problémes de
justice ne sont pas causés seulement par des problemes issus du fonctionnement
interne de I'Etat. Les individus et les peuples au sein de ces Etats peuvent subir



des injustices de I'extérieur. Nous avons un devoir d'assistance a l'intention des
populations qui subissent des violations de leurs droits fondamentaux. Autrement
dit, les principes de justice individuelle ne doivent pas étre pensés comme ayant
seulement une application a l'intérieur d'une société donnée.

Et si 'on accepte une structure de base globale, on ne voit pas pourquoi on
refuserait d’appliquer la méthode de la position originelle et du voile d’'ignorance
aux individus qui sont inscrits dans cette structure de base globale. Il n'est pas
nécessaire de renoncer a la seconde position originelle impliquant les peuples
pour admettre que les individus de la société globale peuvent devenir les sujets
d’'une deuxieme ronde de négociations au sein de la premiére position originelle.
Aprés étre parvenu a un consensus a l'interne, on peut imaginer qu’une seconde
ronde de négociations dans la premiére position originelle réuniraient les
personnes morales de toutes les sociétés (démocratiques ou hiérarchisées, mais
a I'exclusion il est vrai des Etats hors-la-loi).

Qu’est-ce qui justifie un tel optimisme ? Le caractére de plus en plus global de
I’économie et des communications nous permet d’envisager la possibilité que soit
expérimentée a l'échelle globale une diversité irréductible des conceptions
compréhensives de la personne et du peuple. Ainsi, méme si certaines sociétés
hiérarchisées ne sont pas caractérisées en leur sein par le pluralisme des
conceptions compréhensives, les individus sont de plus en plus mis en contact a
'échelle mondiale avec cette diversité irréductible. Ainsi se trouvent réalisées
progressivement a I'échelle mondiale les conditions pouvant donner lieu a la
nécessité de gérer dans le cadre d’'une politique de la reconnaissance mutuelle
I'’émergence d’un concept de citoyen du monde. Il s’agit en somme de penser les
conditions d’émergence d’'une conception politique de la personne qui serait
susceptible d’étre communément partagée, qui pourrait ensuite servir de base a
la mise en place d’'une argumentation sur la justice a I'échelle internationale allant
dans un sens favorable au libéralisme politique.

Penser la complexité

Pourquoi Rawls n’est-il pas parvenu a tirer lui-méme cette conclusion? On a vu
qu’il s’est appuyé sur des consensus hérités de la tradition et qu’il est resté
largement tributaire d’'une conception locale de la structure de base et il méconnait
I'existence d’une structure de base globale. Rawls n’est donc pas pour ces raisons
favorablement disposé a reconnaitre la possibilité de réaliser un consensus par
recoupement entre des personnes appartenant a des sociétés trées différentes
(démocratiques et hiérarchisées). Il semble que ce serait selon lui trop utopique
d’espérer en arriver a un tel consensus.

Mais si Rawls porte un tel jugement, c’est peut-étre parce qu’il ne réalise pas a
quel point les sociétés démocratiques occidentales sont elles-mémes
caractérisées par un pluralisme ethnique, culturel, linguistique et national. Si le
libéralisme politique peut prendre racine quelque part, les sociétés qui se



présentent comme des candidats idéaux sont sans doute nos propres sociétés
démocratiques. Or, celles-ci rassemblent trés souvent un nombre de plus en plus
grands d'immigrants provenant de toutes les régions du globe. Supposons donc
que l'on puisse avoir de bonnes raisons de penser qu'un consensus entre les
citoyens de nos sociétés démocratiques actuelles soit possible. Si de tels
consensus peuvent surgir entre des personnes provenant de toutes les sociétés,
n'est-ce pas une bonne raison pour conclure a la possibilité d’en arriver a un
accord du méme genre entre tous les citoyens au sein de la structure globale? On
aurait envie de dire que si Rawls croit a I'applicabilité de sa théorie au sein d’'une
société démocratique donnée, il doit aussi croire a son applicabilité a I'échelle
mondiale. Pourquoi Rawls n’a-t-il pas tiré lui-méme cette conclusion ?

Le probleme est que Rawls pense la réalité politique a un niveau trés grand
d’abstraction. Le probléeme n’est pas d’accorder beaucoup d’importance a
'abstraction théorique, par opposition a des considérations pratiques, ou
d’accorder beaucoup d’importance a la théorie idéale par opposition a la théorie
non-idéale, mais bien d’en étre resté a des modeles simplifiés par opposition a des
modeles complexifiés. Dans le cadre simplifié d’une société fermée dans laquelle
on n’entre que par la naissance et de laquelle on ne sort que par la mort, il 'y a
pas d’interpénétration des sociétés, pas de société d'immigration, pas de minorités
nationales et pas d’Etats multinationaux.

Dans la premiére position originelle, les citoyens sont ceux d’'une communauté
nationale indépendante. Il s’agit d’individus ayant une identité ethnique unique.
Dans la seconde position originelle, les peuples sont considérés aussi en premiére
approximation comme des sociétés homogénes organisees politiquement au sein
de leur propre Etat. Grace a des modeéles simplifiés, Rawls est en mesure de
séparer méthodologiquement deux applications distinctes du concept de justice :
entre les individus et entre les peuples. En fonctionnant a l'intérieur du cadre
simplifié d’une société ethniqguement homogéne, Rawls s’épargne la tache d’avoir
a soulever au sein méme de la premiére position originelle le probléme de la justice
entre les peuples. Et en supposant que les peuples sont homogénes et organisés
politiquement en Etat, il s’épargne la tache d’avoir & appliquer immédiatement son
droit des peuples dans la situation complexe d’un Etat multinational. Dans les
cadres simplifiés qu’il se donne, les deux principes de justice a I'interne et son droit
des peuples a I'externe apparaissent comme deux domaines séparés. Et pourtant,
s’il avait davantage pensé la complexité, il aurait da réfléchir au fait que la justice
a l'interne doit s’appliquer a I'’échelle internationale et que le droit des peuples
trouve application au sein des Etats souverains réels. Bref, les deux ordres de droit
sont appelés a cohabiter cOte-a-cote dans la sphére internationale et au sein
d’états souverains réels.

Nous vivons de plus en plus dans des sociétés poreuses qui sont perméables a
l'immigration. Cela est une raison pour parler de I'émergence d’une structure de
base globale, mais c’est aussi une raison pour parler d’'une structure de base
locale complexifiée. Il y a des individus réclamant la protection de leurs droits



partout a travers le monde, mais il y a aussi plusieurs peuples différents qui sont
présents de différentes fagons a [I'échelle locale. Or, Rawls en est
malheureusement resté a des considérations simplifiées. Sa théorie de la justice
dans la sphére domestique est celle d’'une société fermée, dans laquelle la
population n’entre pas en contact avec d’autres populations : pas d’immigration,
pas de minorités nationales, pas de nations minoritaires, etc. Et les individus
semblent condamner a n’étre rien d’autre que des citoyens de la nation. lls ne
peuvent pas étre en plus des citoyens du monde. Or, la diversité ethnique,
culturelle et nationale se révéle non seulement au niveau de la structure de base
internationale mais aussi a I'échelle locale.

Les Etats sont de plus en plus diversifiés a cause de la mondialisation. La société
locale est alors un microcosme de la société globale. Si Rawls avait quitté la
version simplifié¢e de sa théorie, il aurait eu a prendre acte du caractére
pluriethnique, plurilinguistique, pluriculturel et plurinational de nos sociétés
contemporaines. Il aurait du méme coup pu se rendre compte de l'impossibilité
d’arriver a des résultats différents dans la sphére domestique et dans la sphére
internationale. Il aurait pu étre en mesure de développer autant a un niveau local
gu’a un niveau international un droit unique portant autant sur les individus que sur
les peuples. Au surplus, il serait parvenu a ces fins sans quitter a aucun niveau
une philosophie d’'inspiration libérale, et sans avoir a renoncer a son libéralisme
politique.

Le probléme ne provient pas ici de I'orientation prise a I'occasion de Libéralisme
politique. Le privilége de I'Etat-nation était déja bel et bien présent dans TJ. S'il
faut blamer Rawls pour quelque chose, c'est peut-étre d'abord et avant tout d'en
étre resté depuis toujours a cette vieille idée libérale qui fait de I'Etat-nation
homogeéne le seul modele d'organisation politique.

Que peut-on dire pour se porter a la défense de Rawls ici? On peut penser qu'il
s'agit d'une simplification méthodologique, et c'est probablement ce que Rawls
répondrait. Dans un premier temps, on se rapporte au cadre d'une société fermée
a l'immigration qui se reproduit de génération en génération. Bref, la société ne
contient que les représentants d'un seul 'peuple’, au sens ethnique de l'expression.
Cette simplification outranciére se justifierait comment? |l s'agirait de ne pas
confondre deux problématiques distinctes : la justice entre individus au sein d'un
peuple et la justice entre les peuples.

Mais la réalité est que nos sociétés sont de plus en plus composées a l'interne de
citoyens issus de différentes origines ethniques, qui appartiennent a plusieurs
cultures et qui ont différentes identités nationales. Si cette perspective est la
bonne, et s’il faut dépasser le stade de la simplification, il faut admettre que les
Etats a l'interne différent de moins en moins de la société internationale. Si la
meéthode du voile d'ignorance et de la position originelle peut s’appliquer quelque
part, elle doit s’appliquer dans des sociétés polyethniques, pluriculturelles et
multinationales. Et puisque nos sociétés contemporaines sont de plus en plus, a



cause de leur diversité méme, un microcosme de la société planétaire globale, tout
consensus résultant d’une délibération publique poursuivie et maintenue a
interne a partir de conceptions politiques de l'individu et des peuples peut
constituer un fondement suffisamment solide pour étre exportable a I'étranger.
D’ou l'universalité possible du libéralisme possible.

Conclusion

Résumons-nous. Les conditions a satisfaire pour rendre possible I'exportabilité du
libéralisme est de le penser a partir de la version particuliere proposée par Rawls
du libéralisme politique, puisqu’il s’agit d’'une approche qui dépasse une
argumentation fondée sur [lindividualisme moral, qui est une doctrine
fondamentalement liée a la tradition occidentale. Mais il faut aller plus loin et
accepter de soumettre les concepts du libéralisme a la délibération effective pour
parvenir a s’affranchir de des liens étroits qui le lie a la tradition occidentale. Il faut
en outre reconnaitre I'existence d'une structure de base globale qui vient se
superposer et parfois méme se substituer a la structure de base locale, ce qui
justifie une seconde ronde de discussion au sein de la premiére position originelle
incluant un ensemble plus large d’individus. Ici, 'espoir est que les personnes et
les peuples appartenant a des sociétés non-pluralistes parviennent a expérimenter
un pluralisme irréductible des conceptions du bien a I'échelle de la structure de
base globale et a découvrir pour cette raison la pertinence du libéralisme politique.
Il faut enfin prendre acte du caractére diversifié de nos propres sociétés et
accepter de quitter les modéles simplifiés proposés par Rawls. Ce fait devrait nous
inciter a reconnaitre tout d’abord que si libéralisme politique peut s’ancrer dans
des sociétés reelles, il doit bien pouvoir s’ancrer dans des sociétés polyethniques,
pluriculturelles et multinationales comme les nétres. Mais puisque celles-ci sont
un microcosme de la société mondiale, il devient incohérent de cantonner
'application du libéralisme a I'échelle locale et de lui refuser un droit de cité a
I'échelle internationale.

Le libéralisme politique peut aspirer a l'universalité grace a l'orientation prise
depuis Political Liberalism, pourvu que Rawls tienne vraiment compte des critiques
de Habermas dans leur débat sur la justice publique. Il faut également reconnaitre
'existence d’'une structure de base globale. Il faut enfin que Rawls accepte de
complexifier la théorie au lieu de séparer le droit des peuples et le droit des
personnes.

J’ai identifié trois sources possibles de blocage et trois réponses possibles pour
assurer le caractére universel du libéralisme politique rawlsien. |l est apparu
important de désinvestir la notion de personne politique de son ancrage
traditionnel. Il est aussi apparu important de souligner I'existence d’'une structure
de base globale. Il est enfin apparu important de souligner les difficultés auxquelles
est confrontée une pensée qui ne réalise pas pleinement la complexité de nos
sociétés. Si le concept de personne politique semble a ce point culturellement
marqué au yeux de Rawls, c’est sans doute parce qu’il ne prend pas pleinement



conscience des vertus d’une éthique de la discussion, de I'existence du pluralisme
raisonnable qui subsiste déja au sein de la structure de base globale et de la
diversité culturelle qui caractérise nos sociéteés.

Je propose une derniere remarque pour conclure cet exposé. Cette réflexion qui
a été la nétre nous a permis d’entrevoir la possibilité d’exploiter les vertus
cosmopolitiques du libéralisme politique de Rawls. Je voudrais en conclusion
poursuivre encore un instant cette discussion en insistant sur le fait que cette
version du cosmopolitisme libéral ne nous contraint aucunement a renoncer a une
seconde position originelle. La perspective proposée est par conséquent
compatible avec le maintien d’un droit des peuples. La perspective cosmopolitique
proposée commande seulement que nous adoptions un seul et méme ensemble
de principes a I'échelle domestique et internationale. Cela veut dire que les droits
de la personne doivent étre acceptés a I'échelle internationale, mais aussi que les
peuples doivent faire I'objet de protections autant a I'échelle locale qu’a I'échelle
internationale. Cela veut dire aussi que des instances supranationales devraient
prendre en charge I'application de ces principes.

Sil'on se sort pleinement du vieux modéle qui prenait pour acquis le cadre simplifié
de I'Etat-nation homogéne, on devra admettre que les droits des peuples ont une
application a l'interne lorsque I'Etat n'est pas mono-national et non seulement au
niveau international, et que les deux principes de justice ont une application a
I'échelle internationale, et non seulement a I'échelle locale. Bref, on est amené a
souscrire a une éthique cosmopolitique pluraliste qui affirme le droit des individus
et le droit des peuples, et ce autant a I'échelle domestique qu'a I'échelle
internationale.

Cette perspective est libérale, mais anti-individualiste et anti-collectiviste, parce
qgu’elle est affranchie de l'individualisme moral autant que du privilege exclusif
accordé & I'Etat-nation. Il faut se méfier autant d'une éthique exclusivement
cosmopolitique qui ferait des individus les seules sources de revendications
morales Iégitimes, que d’une conception néo-étatiste qui refuse de reconnaitre
I'existence d’une structure de base globale.

Pour certains, 'acceptation d’'une seconde position originelle incluant les peuples
va de pair avec le principe selon lequel les peuples sont les principaux sujets du
droit international et ont la prédominance sur les individus. Et c’est cette
prédominance qui aurait conduit Rawls a renoncer d’étendre les libertés politiques
et le principe de différence a I'échelle du droit des peuples, ce qui revient a
renoncer au libéralisme en tant que tel. Certains droits individuels fondamentaux
font donc les frais du droit des peuples tel que pensé par Rawls. Les peuples
peuvent étre entierement libres de choisir le modeéle de leur propre organisation
politique, et ce méme si ce modéle implique I'abandon de ces droits individuels.
Or, tout cela revient a reconduire plus ou moins une conception étatiste du droit
international.



Pour éviter cette prédominance des peuples sur les individus, il semble alors qu’il
faille en méme temps renoncer a une seconde position originelle incluant les
peuples. Et puisque cette idée d’'une seconde position originelle part de 'abandon
de l'individualisme moral, on peut étre tenté de conclure que c’est I'« abandon »
de [lindividualisme moral qui conduit comme par un effet domino aux
conséquences que l'on sait, a savoir une conception néo-étatiste et conservatrice
du droit international. Mais cet argument ne fonctionne pas. Méme aprés avoir
abandonné 'individualisme moral et introduit une seconde position originelle, nous
sommes en mesure d’éviter les conséquences néfastes d’un droit des peuples qui
reconduit le modeéle néo-étatiste.

On est en bonne posture pour identifier les limites d’'un argument voulant que
'abandon de l'individualisme moral conduit inévitablement Rawls a souscrire au
modele étatiste des relations internationales. On a montré qu’il était en principe
possible de maintenir une perspective libérale a I'échelle internationale pourvu que
I'on accepte d’amender la théorie rawlsienne du droit domestique et du droit des
peuples. Dans cette perspective néo-rawlsienne du libéralisme politique, on
renonce a l'individualisme moral sans pour autant aboutir a une conception néo-
étatiste du droit international.

Le droit des peuples de Rawls défend au fond une conception néo-étatiste qui
'emporte en définitive sur certains droits individuels fondamentaux. Or, cela
s’explique par des causes qui n'ont rien a voir avec le fait que Rawls postule une
seconde originelle incluant des peuples. J'ai montré que les véritables causes sont
a rechercher ailleurs. L’ancrage des principales notions dans I'héritage de la
culture occidentale, combinée au refus de reconnaitre I'existence d’'une structure
de base globale et 'omniprésence des modeéles simplifiés expliquent pourquoi
Rawls ne croit pas possible de développer un droit des peuples qui s’inspirerait du
libéralisme politique. Mais un droit des peuples correctement amendé nous permet
de sauvegarder le libéralisme politique.

Rawls souscrit a une conception du droit des peuples qui accorde la primauté aux
Etats, et on a raison de lui en faire le reproche. Mais on peut questionner les
tentatives d’expliquer ce conservatisme par I'abandon de l'individualisme moral.
L’orientation néo-étatiste de Rawls se trouve ailleurs, ainsi que je I'ai montré. Une
fois que ces correctifs ont été apportés, on peut défendre a nouveau le libéralisme
politique tout en reconnaissant que les peuples sont eux aussi des sources de
réclamations morales valides.

L'éthique cosmopolitique ne doit pas nécessairement étre individualiste. Le
cosmopolitisme peut aller de pair avec la défense du droit des peuples. Il y a un
devoir d'assistance a I'égard des peuples autant qu'a I'égard des individus, et ce
autant a I'échelle internationale qu’a I'échelle locale.



