
 
L’universalité du libéralisme politique 

 
Michel Seymour 

Département de philosophie 
Université de Montréal 

michel.seymour@umontréal.ca 
 
Introduction 
 
La question que je désire soulever est la suivante :  à quelles conditions les valeurs 
fondamentales du libéralisme politique peuvent être conçues comme universelles 
? Cette question apparaît importante dans le contexte des événements du 11 
septembre dernier.  Ces événements doivent nous amener à réfléchir à la 
possibilité d’exporter le libéralisme politique  à l’étranger. 
 
N’importe quel défenseur du libéralisme politique doit promouvoir les valeurs 
fondamentales que sont les libertés d’expression, d’association, de conscience, le 
droit à la vie et à l’intégrité physique de la personne, l’égalité homme-femme, le 
droit de vote, le droit à la vie privée, le droit de choisir son allégeance sexuelle, 
etc. Or, ces principes semblent devoir être invoqués contre les intégristes 
musulmans qui enterrent les gais vivants et qui traitent les femmes comme 
inférieures. On peut en effet se demander quels principes sinon ceux du 
libéralisme politique peuvent être invoqués contre Oussama ben Laden. Les 
intégristes partisans du Jihad islamique nient la nécessaire séparation de la 
religion et du politique, du pouvoir ecclésiastique et du pouvoir étatique et prônent 
la violence pour parvenir à leurs fins. Ils nient la réalité du pluralisme axiologique 
et la diversité des croyances religieuses. Ils nient les droits de l’humain. 
 
Mais pouvons-nous défendre les valeurs libérales si celles-ci s’appuient sur des 
théories compréhensives relevant de la métaphysique occidentale ? Le problème 
est que la plupart des philosophes libéraux souscrivent à une version du 
libéralisme  qui s’appuie sur une telle doctrine: l’individualisme moral. On peut 
définir l’individualisme moral comme une doctrine compréhensive affirmant (i) que 
l’identité personnelle est détachable de l’identité morale (l’individu est antérieur à 
ses fins), (ii) que l’individu est la source ultime des revendications morales 
légitimes et (iii) que l’autonomie individuelle est la valeur libérale par excellence. 
La première thèse concerne la métaphysique de l’identité personnelle. La 
deuxième thèse concerne l’ontologie morale et la troisième est une thèse 
fondationnelle strictement normative. Cette position est défendue par des auteurs 
aussi différents que Brian Barry, Allen Buchanan, Ronald Dworkin, David Held, 
Will Kymlicka, Thomas Pogge, Yael Tamir, Jeremy Waldron et plusieurs autres. 
Le problème est que l’individualisme moral est une invention de l’Occident. Les 
thèses compréhensives qui sont liées à l’individualisme moral proviennent toutes 
de l’Occident.  
 

%22mailto:michel.seymour@umontr


Cette idéologie a été rendu possible par les penseurs qui concevaient l’État libéral 
selon le modèle traditionnel de l’État-nation homogène. Dans un État libéral 
mononational, il n’existe que des individus. Il n’y a pas de diversité ethnique, 
linguistique, culturelle ou nationale. Il n’existe que des individus et des groupes 
d’intérêts particuliers. L’État-nation libéral ne reconnaît que les individus et leur 
accorde la primauté absolue sur les groupes, d’où l’individualisme moral. Le 
problème est que la plupart des États ne sont pas en fait des États-nations 
homogènes. Et les minorités ethniques, linguistiques, culturelles et nationales ne 
sont pas des groupes d’intérêts particuliers.  
 
Le libéralisme individualiste va aussi de pair avec une certaine conception 
compréhensive du peuple. Dans une perspective individualiste, le peuple n’est rien 
d’autre qu’un agrégat d’individus. Certains penseurs libéraux sont toutefois 
disposés à admettre l’irréductibilité ontologique des peuples, mais ils soutiendront 
que le peuple a seulement une valeur morale dérivée de celle qui lui est conférée 
par l’individu. Les groupes n’ont pas de valeur indépendamment de la valeur qui 
leur est accordée par les individus. En outre, dans une telle perspective, les 
peuples n’ont surtout pas d’identité morale ou religieuse particulière. Ils sont 
comme les individus antérieurs à leurs fins. 
 
Sans souscrire nécessairement au modèle de l’État-nation, d’autres penseurs 
libéraux continuent toutefois de défendre le libéralisme individualiste et ont 
tendance à assimiler les groupes ethniques, linguistiques, culturels ou nationaux 
à des groupes d’intérêt particuliers. Les tentatives de légitimation des droits de 
groupe sont alors interprétées comme des tentatives de légitimer des droits à des 
corps constitués, ce qui revient à violer la primauté du juste sur le bien. Les 
libéraux individualistes assimilent ainsi très souvent la défense des droits de 
groupe à la philosophie communautarienne. Certes, parmi les penseurs libéraux 
individualistes, certains sont favorables aux droits de groupe et ils ne confondent 
pas ceux-ci avec des communautés morales particulières, des groupes d’intérêts 
ou des corps constitués. Mais ils demeurent quand même résolument 
individualistes. Ils vont alors adjoindre au noyau des trois thèses mentionnées plus 
haut formant l’individualisme moral une quatrième thèse affirmant l’importance 
objective des cultures sociétales en général, ainsi qu’une cinquième thèse relevant 
de la psychologie morale et affirmant l’existence d’une préférence rationnelle des 
individus en faveur de l’appartenance à sa propre culture. C’est sur cette base 
qu’ils chercheront à dériver une justification individualiste pour la protection des 
groupes. Le problème est que la cinquième et dernière thèse est fausse. Les 
individus ont des palmarès d’allégeance qui diffèrent les uns des autres et qui 
changent aussi d’une période à l’autre. Plusieurs n’accordent pas beaucoup 
d’importance à leurs affiliations ethnique, linguistique, culturelle ou nationale. 
 
Le libéralisme individualiste apparaît donc d’une manière générale relativement 
inadapté à penser le pluralisme ethnique, linguistique, culturel et national au sein 
d’une société donnée. Mais il est encore plus difficile pour un penseur libéral 
individualiste de penser la diversité culturelle à l’échelle internationale. On voit mal 



comment il peut reconnaître la diversité des conceptions métaphysiques de la 
personne et des peuples à travers le monde, étant donné qu’il s’appuie sur une 
métaphysique particulière de l’identité personnelle.  
 
Il y a cependant plusieurs façons de fonder le libéralisme.  Le libéralisme peut être 
fondé sur l’individualisme moral:  c’est la version à laquelle souscrivent la plupart 
des auteurs libéraux  contemporains. Mais il y a aussi le libéralisme politique de 
John Rawls fondé sur la tolérance. Alors que le libéralisme individualiste est un 
produit de nos sociétés occidentales, le libéralisme politique de Rawls apparaît 
vraiment exportable. C’est en tout cas l’hypothèse que je souhaite examiner. 
 
Je commencerai par faire état des vertus du libéralisme politique de Rawls. Cette 
version du libéralisme semble à première vue comporter de nombreux avantages 
par rapport au libéralisme individualiste. Elle semble s’appliquer à des sociétés qui 
ont des conceptions compréhensives très différentes de la personne et du peuple 
et semble autoriser autant des droits des peuples que des droits individuels. Le 
libéralisme politique peut être accepté peu importe la théorie compréhensive à 
laquelle on désire souscrire. Il semble donc à première vue davantage exportable 
que le libéralisme individualiste. Mais j’identifierai ensuite trois obstacles majeurs 
se dressant sur notre parcours. J’examinerai tout d’abord le lien que Rawls établit 
lui-même entre le libéralisme politique et la culture publique occidentale, ce qui 
revient à adopter une perspective pluraliste, pour ne pas dire relativiste à l’égard 
du libéralisme. Je considèrerai ensuite le rejet par Rawls de l’existence d’une 
« structure de base globale ». Ce rejet incite Rawls à restreindre l’application de 
ses deux principes de justice au cadre d’une structure de base locale et l’empêche 
ainsi de penser pleinement la justice individuelle dans un contexte international. 
J’examinerai enfin la difficulté posée par le fait que Rawls en reste à des modèles 
simplifiés et ne pense jamais la complexité. Il sous-estime alors l’importance et la 
validité universelle des consensus qui sont susceptibles de surgir au sein de 
sociétés réelles, polyethniques, pluriculturelles et multinationales. Les pays 
d’immigration sont très souvent des microcosmes, ou si l’on préfère, des modèles 
réduits de la société internationale réelle. Nous avons alors de bonnes raisons 
pour affirmer la validité universelle de ces consensus. Je conclurai que le 
libéralisme politique a un potentiel cosmopolitique plus important que Rawls ne 
l’avait envisagé. Je montrerai aussi que des amendements importants doivent être 
apportés au sein même de la théorie pour que celle-ci puisse acquérir des vertus 
cosmopolitiques importantes. Mais je conclurai en même temps qu’une véritable 
justice cosmopolitique peut et doit admettre deux sources distinctes de 
réclamations morales valides, l’individu et le peuple, et donc deux positions 
originelles impliquant ces deux agents moraux. Il s’ensuit que la justice 
cosmopolitique doit elle-même renoncer à l’individualisme moral. 
  
Une conception politique de la personne 
 
Je souhaite examiner une version particulière du libéralisme axée sur la valeur 
fondamentale de la tolérance. Le libéralisme politique de Rawls apparaît comme 



une option intéressante à cet égard. Cette approche s’oppose au libéralisme fondé 
sur des thèses métaphysiques et ayant des implications au niveau de l’identité 
personnelle. Rawls s’appuie sur une conception politique de la personne et du 
peuple, et non sur des conceptions compréhensives particulières. Les conceptions 
politique de la personne et du peuple apparaissent nécessaires dès lors que nous 
prenons acte de l’existence d’un pluralisme raisonnable de conceptions 
compréhensives. Je commencerai par examiner la conception politique de la 
personne. Je réserve mes remarques au sujet de la conception politique du peuple 
pour la prochaine section.   
 
Le fait d’admettre une conception minimale, institutionnelle, de la personne conçue 
comme citoyen est le meilleur moyen que nous avons de gérer les différences 
profondes qui subsistent entre les gens en ce qui a trait aux représentations qu’ils 
entretiennent à leur propre sujet. Rawls prétend ensuite que les principes libéraux 
fondamentaux peuvent être dérivés à partir d’une conception politique de la 
personne. Son libéralisme peut donc s’accorder avec différentes façons de 
concevoir la personne. La neutralité métaphysique du libéralisme rawlsien peut en 
ce sens lui conférer à première vue un avantage sur les autres approches et lui 
donner les allures d’une doctrine universelle.  
 
La conception politique de la personne est celle de la personne conçue comme 
citoyen. Il s’agit de la personne ayant une identité institutionnelle. Le contenu de 
cette conception politique est fourni par la notion de la personne morale, c’est-à-
dire une personne libre, égale, rationnelle et raisonnable. Par l’expression 
« conception de la personne », Rawls fait en même temps référence à une 
certaine façon de nous concevoir nous-mêmes. Il s’agit d’une auto-représentation.  
Autrement dit, Rawls ne se prononce pas sur la validité objective de cette 
représentation identitaire. Cette conception ne se réclame pas de la vérité. Rawls 
croit seulement que cette représentation identitaire fait consensus. On n’accède 
pas à ce concept par introspection mais en prenant acte d’un consensus déjà 
existant. 
 
La personne peut se concevoir de différentes façons dans la vie privée. Elle peut 
croire, comme c’est le cas chez les communautariens, que son identité morale ou 
religieuse est constitutive de sa propre identité personnelle, ou elle peut prétendre, 
comme le font les libéraux individualistes, que la personne « est antérieure à ses 
propres fins ». Il existe, en effet, plusieurs conceptions substantielles de la 
personne ; celle-ci peut être pensée comme autonome par rapport à toute 
conception du bien ou de la vie bonne, mais on peut au contraire prétendre qu’elle 
est traversée par des valeurs morales, des projets, des finalités. On peut aussi 
penser que la personne est divorcée de son identité religieuse et qu’une seule et 
même personne peut changer de conviction religieuse suite à une conversion. 
D’autres croient au contraire que la personne est constitutivement caractérisée par 
son identité religieuse. Certains croient que l’identité personnelle est fixe, 
constante, inchangée et unique. D’autres croient à la fluidité essentielle de 
l’identité. Certains croient que l’identité personnelle est objective, communément 



partagée et est liée à l’identité métaphysique. D’autres croient au contraire au 
caractère construit de notre identité, à l’identité narrative, dialogique des 
personnes. Certains enfin accordent plus d’importance à l’individu qu’au groupe, 
alors que d’autres accordent plus d’importance au groupe qu’à l’individu.  
 
La position que l’on est en mesure de dégager en s’inspirant de Rawls est que ces 
conceptions  participent d’un pluralisme raisonnable et irréductible. Il faut être 
tolérant à l’égard des diverses conceptions de la personne. Et plus on est tolérant, 
plus on est enclin à reconnaître l’autre dans sa différence, sans projeter sur autrui 
sa propre conception, mais sans souscrire non plus à la représentation qu’autrui 
se fait de lui-même. Quelle est alors la personne que je reconnais ? Je reconnais 
l’autre comme citoyen et je reconnais qu’il se représente lui-même comme étant 
tel et tel. 
 
La conception politique de la personne est le plus petit commun dénominateur 
acceptable par tous. Malgré nos divergences fondamentales, nous sommes tous 
des citoyens. Ainsi, accepter de vivre avec des représentations identitaires 
radicalement divergentes n’est possible que si nous acceptons tous d’être des 
citoyens. La conception politique traduit la tolérance réciproque des uns avec les 
autres face au pluralisme irréductible de nos points de vue identitaires.  
 
On a tort d’interpréter la position de Rawls comme reposant sur une stratégie qui 
tend à écarter l’expression des désaccords, des antagonismes et des oppositions 
au profit d’un œcuménisme abstrait. Rawls vise certes à la réconcilier les 
antagonismes autour d’un consensus partagé par l’ensemble des participants, 
mais on aurait tort de conclure qu’il cherche de cette manière à évacuer les conflits. 
Bien au contraire, le « choc des civilisations » nous force à penser les conditions 
d’une cohabitation possible et rend possible l’émergence de la conception 
politique.  
 
En tant que citoyens, les personnes politiques peuvent maintenir leur identité 
institutionnelle quels que soient les changements subis par leur identité morale 
particulière et quelles que soient les façons de penser les rapports entre l’identité 
morale particulière et l’identité personnelle. Sur le chemin de Damas, nous dit 
Rawls, Saül de Tarse devint l’apôtre Paul. Les communautariens diront qu’il est 
devenu une autre personne. Les libéraux individualistes diront qu’il est resté la 
même personne. Mais sans trancher ce débat, nous pouvons dire avec Rawls que 
Paul est resté le même citoyen. Il a conservé son identité institutionnelle malgré 
les changements de son identité morale et quel que soit l’impact que cela entraîne 
sur son identité personnelle. Il y a donc un caractère détachable de l’identité 
morale par rapport à l’identité de citoyen, et ce même si les communautariens 
peuvent peut-être avoir raison en pensant que l’identité morale est constitutive de 
l’identité personnelle.  
 
Plusieurs de nos concitoyens croient au communautarisme, croient que leur 
identité religieuse et morale est constitutive de leur identité. Plusieurs croient à 



l’importance de la communauté. Mais les libéraux individualistes cherchent à les 
réfuter. Ils prétendent comme Kymlicka qu’il s’agit de conceptions erronées. Ils 
croient à la séparation métaphysique de l’identité personnelle et de la morale ou 
de la religion. Cet individualisme offense cependant ceux qui voient leur identité 
d’une autre façon. C’est ici que le libéralisme politique de Rawls apparaît fortement 
utile et éminemment pertinent. Rawls ne souscrit pas à l’individualisme moral. Le 
libéralisme n’est pas nécessairement lié à l’individualisme moral contrairement à 
ce qui est répété de puis tant d’années et perpétué dans tellement de textes. Le 
libéralisme de Rawls peut s’accorder avec une conception communautarienne de 
la personne. Puisque Rawls construit son libéralisme sur le socle d’une conception 
politique de la personne, on peut donc en conclure qu’il est parvenu à produire 
une version du libéralisme affranchie de l’individualisme moral et qui transcende 
désormais le débat entre individualistes et communautariens. 
 
À première vue, cela semble prometteur sur le plan de l’universalisation possible 
de la doctrine. On peut considérer que notre propre identité personnelle est 
constitutivement construite à partir de nos propres convictions religieuses ou 
morales, et souscrire en même temps au libéralisme politique de Rawls. Et 
pourtant, Rawls a cru nécessaire d’invoquer à sa rescousse le poids de la tradition 
occidentale pour renforcer sa conception de la personne sans s’appuyer sur une 
théorie compréhensive. Selon ce point de vue, le consensus autour de la 
conception politique de la personne ne repose pas sur des faits objectifs mais sur 
l’emprise durable d’une auto-représentation identitaire dans l’esprit des gens 
appartenant à la culture politique occidentale. Du même coup, c’est la doctrine du 
libéralisme politique qui apparaît désormais comme culturellement marquée.  
 
 
Malheureusement, Rawls n’est pas entièrement parvenu à développer une 
conception universelle. Bien au contraire, son libéralisme politique apparaît 
comme un abandon  de la thèse de l’universalité du libéralisme. Il traduit ce que 
Daniel Weinstock a correctement décrit comme un « tournant pluraliste » dans la 
pensée de Rawls. La raison est que le concept politique de la personne sur lequel 
il veut désormais s’appuyer pour fonder son libéralisme est selon Rawls lui-même 
un concept issu de la culture politique occidentale. Si Rawls est parvenu à franchir 
une certaine étape vers une l’universalisation possible de son libéralisme en 
produisant une version politique et non métaphysique, minimaliste et non 
compréhensive, il ne s’est pas rendu au terme de sa démarche parce que le 
concept politique de la personne sur lequel il s’appuie n’est désormais plus un 
concept universel. Il s’agit d’un concept culturellement marqué, hérité de nos 
démocraties constitutionnelles modernes.  
 
Pour que le consensus ne soit pas trop fragile, Rawls a cru bon de le consolider 
en prétendant qu’il s’agissait d’un consensus reposant sur notre héritage culturel 
occidental. Le fait de cantonner notre examen à ce qui relève de la culture 
occidentale a pour effet de nous permettre d’articuler une conception 
consensuelle, publique, minimale sans que l’on ait à se prononcer sur des thèses 



métaphysiques concernant l’identité personnelle. En s’appuyant sur la tradition, on 
est aussi en mesure d’accorder du poids à cette représentation identitaire. Elle 
n’apparaît pas comme une conception fantaisiste et improvisée. Mais du même 
coup, Rawls lie sa conception de la personne à l’héritage de la culture politique 
occidentale. Et puisque la conception politique de la justice est construite sur le 
socle d’une conception politique de la personne, la doctrine apparaît elle-même 
dans son ensemble comme le point culminant d’une démarche historiquement 
inscrite dans la culture politique occidentale. 
 
Qu’est-ce qui explique cette orientation nouvelle de Rawls ? La réponse me 
semble être la suivante. Le meilleur moyen de se convaincre de la conception 
politique de la personne est d’expérimenter le pluralisme raisonnable de doctrines 
compréhensives. Or, celles-ci ne peuvent se déployer qu’à l’intérieur de sociétés 
démocratiques. Les démocraties occidentales sont à l’origine du pluralisme 
raisonnable irréductible de doctrines compréhensives opposées. Le concept 
politique prend tout son sens dans les sociétés où l’on doit tenter de gérer cette 
diversité. Ergo, le concept politique de personne ne se conçoit que dans le cadre 
de sociétés issues de la démocratie occidentale.  
 
Notons tout d’abord le paradoxe. L’ouvrage Théorie de la justice a été interprété 
par tous comme une entreprise visant à penser la justice en des termes universels. 
Et pourtant, Rawls s’appuyait en partie sur des considérations relevant de la 
psychologie morale, ce qui trahissait une conception compréhensive elle-même 
culturellement marquée, puisque cela revenait à proposer l’existence d’une 
autonomie réelle en vertu de laquelle les individus seraient réellement antérieurs 
à leurs fins. Cela se révèle notamment dans les trois lois psychologiques qui 
viennent en quelque sorte renforcer objectivement les traits caractéristiques 
apparaissant dans la représentation  de soi des individus comme personne 
morale. L’estime de soi qui est postulée comme une loi psychologique, en plus 
des lois postulant un sens de la justice et des affinités entre les citoyens, vient en 
quelque sorte consolider empiriquement les traits de la rationalité, de la liberté et 
de l’égalité qui sont constitutifs de la personne morale. Mais s’il est problématique 
de faire de ces traits des lois psychologiques universelles, il semble alors que 
Théorie de la justice repose en définitive sur une conception compréhensive 
particulière. Seul le sujet moderne peut avoir développé réellement une telle 
estime de soi. Il s’en suit que seul le sujet moderne peut réellement concevoir la 
personne comme « antérieure à ses fins ».  En d’autres termes, il ne s’agit pas 
seulement d’affirmer que la personne est en tant que citoyen à concevoir comme 
distincte de finalités particulières, mais bien de prétendre que la séparation entre 
l’individu et ses finalités particulières (religieuses, morales ou métaphysiques) 
traverse toute la vie de l’individu, et ce jusque dans la sphère privée.  
 
À l’opposé, l’ouvrage Libéralisme Politique parvient à se désengager de telles 
hypothèses en psychologie morale puisqu’il ne repose désormais que sur des 
considérations politiques. Pour justifier la séparation de l’Église et de l’État, et pour 
affirmer la primauté du  juste sur le bien, nous n’avons pas besoin de nous appuyer 



sur l’individualisme moral, mais plus modestement sur la tolérance entre des 
individus qui acceptent malgré leurs divergences de se considérer mutuellement 
comme égaux les uns par rapport aux autres. La vieille version du libéralisme doit 
donc être abandonnée parce qu’elle est un produit de la culture politique 
occidentale. 
 
 
Une conception politique du peuple 

 
Les remarques que je viens de développer au sujet de la conception de la 
personne peuvent s’appliquer dans une large mesure ensuite au concept de 
peuple. Dans The Law of Peoples, Rawls développe une conception politique du 
peuple. Il s’agit d’une population dotée d’une certaine organisation institutionnelle, 
unifiée par des sympathies diverses, qui se représente comme ayant ces traits et 
affinités et qui manifeste un vouloir-vivre collectif. À la conception politique de la 
personne en vertu de laquelle celle-ci apparaît comme ayant une identité 
institutionnelle, correspond une conception politique du peuple conçu comme 
ayant lui aussi une certaine identité institutionnelle, c’est-à-dire un certain niveau 
d’organisation politique minimal.  
 
On dispose alors d’une conception politique du peuple qui ne nous engage pas 
sur le terrain de l’ontologie sociale. On ne tranche pas entre les conceptions 
ethnique, civique, culturelle, sociopolitique et diasporique de la nation. Quelle que 
soit la façon que l’on a de penser le problème de l’identité nationale et de penser 
les sympathies communes, les peuples peuvent tous avoir une personnalité 
politique sur la place publique. Il peut s’agir dans tous les cas de « peuples » au 
sens purement politique de l’expression, c’est-à-dire de regroupements 
institutionnalisés d’individus se représentant comme membres d’un même groupe 
national sur la base d’affinités diverses, qu’il s’agisse de la langue, de la culture, 
de la tradition, voire de la morale ou de la religion. Cette diversité est irréductible. 
Mais dans tous les cas, les peuples une personnalité politique. La conception 
politique du peuple est la façon par laquelle nous acceptons d’aménager dans 
l’espace public la diversité de ces conceptions divergentes dans un esprit de 
tolérance.  
 
Dans son ouvrage, Rawls s’en tient aux peuples organisés en États, mais il s’agit 
d’une simplification de la théorie. Rawls est bien conscient que dans la réalité 
plusieurs peuples n’ont pas d’État et qu’une version complexe de la théorie devrait 
nous amener à considérer des problèmes comme ceux de la sécession, les 
fédérations de peuples, les normes de commerce et d’autres formes d’institutions 
coopératives entre les peuples.   
 
Les concepts de personne et de peuple sont requis pour assurer qu’une même 
identité institutionnelle de la personne et du peuple puisse se maintenir malgré les 
changements profonds pouvant surgir au niveau de leur identité réelle. Notons la 
symétrie entre les deux ordres de réalité : 



 
(i) De la même manière que l’on peut distinguer l’identité institutionnelle et l’identité 
morale à l’échelle individuelle, on peut distinguer la structure de culture et le 
caractère de la culture à l’échelle du peuple. Cette distinction de Kymlicka entre 
structure de culture et caractère de culture n’est en effet rien d’autre que la 
distinction entre le politique et le moral, mais à l’échelle du peuple. 
 
(ii) La délimitation entre les conceptions politique et compréhensive de la personne 
est aussi requise pour penser une sphère de la raison publique séparée et 
autonome par rapport à la rationalité privée. Appliquée à la conception politique 
du peuple, elle permet de distinguer entre ce qui relève du peuple en tant que tel 
(la sphère domestique) et ce qui relève des relations entre les peuples (la sphère 
internationale).  
 
(iii) Le contenu de la conception politique renvoie à la personne morale et au 
peuple conçu lui-même comme agent moral. Il s’agit dans tous les cas d’agents 
moraux libres, égaux, rationnels et raisonnables. Ces caractérisations sont 
requises pour dériver et justifier une procédure de délibération devant conduire à 
un consensus sur des principes substantiels de justice qui passerait par la 
méthode du voile d’ignorance et de la position originelle. Elle est aussi requise 
pour que l’on reconnaisse le caractère équitable de la procédure.  
 
Comme on le voit, les concepts politiques de personne et du peuple jouent un rôle 
central au sein de la théorie. En parvenant à les divorcer d’un ancrage 
métaphysique et d’une théorie compréhensive, Rawls accomplit un travail énorme 
qui lui permet d’affranchir le libéralisme de son ancrage culturel occidental. Mais 
on a envie de dire que si la procédure du voile d’ignorance et de la position 
originelle est possible à l’échelle des relations entre les peuples et qu’elle constitue 
une procédure universellement équitable, on ne voit pas pourquoi les mêmes 
remarques ne vaudraient pas pour ce qui est du premier voile d’ignorance mettant 
aux prises des personnes morales. On ne voit pas pourquoi les peuples 
appartenant à des sociétés non libérales ne pourraient pas employer la même 
méthode. Et on ne voit pas pourquoi on devrait interdire une seconde ronde de 
négociation dans la première position originelle qui inclurait un ensemble de 
citoyens plus grand que ceux appartenant à une « communauté nationale 
indépendante ».  
 
Il importe également de noter que contrairement à la conception de la personne, 
Rawls semble croire que la conception politique du peuple est cette fois-ci une 
notion qui est susceptible d’être acceptée par tous les peuples, que ceux-ci 
forment des sociétés libérales et démocratiques, ou qu’ils forment des sociétés 
hiérarchisées. C’est en effet ce qui semble découler du fait d’introduire une telle 
conception comme susceptible d’être partagée par les représentants des peuples 
placés sous le voile d’ignorance. Mais si tous les peuples peuvent souscrire à une 
seule et même conception politique, on ne voit pas pourquoi la même remarque 
ne pourrait pas s’appliquer à la conception politique de la personne. On ne voit 



donc pas pourquoi les individus ne pourraient pas au sein de leur société 
respective souscrire à la conception politique de la personne défendue par Rawls.  
 
Quoi qu’il en soit, la conception politique du peuple se traduit par l’élaboration 
d’une deuxième position originelle mettant aux prises des représentants de 
peuples et non d’individus. Cela montre une fois de plus que Rawls ne défend pas 
l’individualisme moral. Contrairement à ce qui est répété depuis tellement 
d’années par tellement d’auteurs, Rawls ne défend pas cette doctrine. Non 
seulement parvient-il à rester neutre à l’égard de la thèse selon laquelle les 
personnes sont du point de vue de leur identité personnelle « antérieurs à leurs 
fins », il rejette aussi l’idée que les individus sont des sources ultimes de 
revendications morales valides, parce qu’il admet aussi que les peuples sont eux 
aussi des sources autonomes de revendications morales valides. Enfin, 
l’autonomie  de la personne n’est pas la valeur libérale par excellence. C’est la 
tolérance qui constitue le point de départ de la théorie. 
 
La question se pose même de savoir si Rawls a jamais souscrit à l’individualisme 
moral. Plusieurs des arguments de Libéralisme Politique (LP) se présentent 
comme des clarifications des intentions initiales de Théorie de la justice (TJ). La 
référence aux lois psychologiques dans TJ pouvait laisser entendre, nous dit 
Rawls, qu’il souscrivait à une doctrine compréhensive de la personne alors qu’il 
n’en est rien. En plus, Rawls admettait déjà, à l’époque de TJ, que la justice avait 
une autre application au niveau des relations entre les peuples (ce qui sous-
entendait que les peuples pouvaient être eux aussi une source de revendications 
légitimes). Enfin, il n’est pas évident à la lecture de TJ que la conception de la 
justice proposée repose sur l’idée que l’autonomie de l’individu est la valeur 
fondamentale. Dans les articles qui ont suivi la publication de TJ tout au long des 
années 80, Rawls insiste souvent pour dire qu’il faut corriger l’impression selon 
laquelle sa théorie reposerait sur l’individualisme. Kymlicka décrit plutôt et avec 
raison la position de Rawls comme un libéralisme politique fondé sur la tolérance. 
 
L’éthique de la discussion face à la tradition 
 
Rawls n’est cependant pas parvenu entièrement à affranchir le libéralisme 
politique de la culture politique occidentale parce que son concept de personne 
est encore dans son esprit tributaire de consensus obtenus historiquement au sein 
de la culture politique occidentale. Il est parvenu à affranchir la conception politique 
de la personne de son ancrage métaphysique occidental, mais il y est parvenu 
seulement en s’appuyant sur le poids de nos traditions démocratiques. Même s’il 
a contribué à préparer le terrain pour assurer l’acceptabilité de sa théorie par des 
individus ayant des conceptions métaphysiques opposées, il y est parvenu 
seulement en présupposant le cadre de la culture politique occidentale.   
 
Comme on le voit, il y a des raisons théoriques profondes qui l’ont incité à ne pas 
étendre intégralement au niveau international les principes de justice qui 
s’appliquaient à une société fermée. Ces raisons théoriques s’expliquent par le 



lien étroit qui semble subsister depuis LP entre le libéralisme et la tradition issue 
de la culture politique occidentale. Il semble donc que la perspective de LP soit 
irrémédiablement culturellement marquée. 
 
Dans un article récent, j’ai envisagé la possibilité de retourner à la perspective de 
TJ pour contourner cette difficulté. Mais je pense maintenant que l’on peut aboutir 
aux résultats désirés sans renoncer aux avancées théoriques de LP. Après tout, 
de la même manière que dans la sphère domestique les tenants de théories 
morales compréhensives peuvent parvenir à s’entendre autour du libéralisme 
politique, on imagine que dans la sphère internationale, on pourrait là aussi 
s’entendre sur les principes fondamentaux du libéralisme politique. Il n’y a donc 
pas de raison de renoncer à l’échelle internationale aux deux principes de justice 
fondamentaux qui avaient fait l’objet d’un consensus à l’échelle domestique. C’est 
parce que Rawls se croit dans l’obligation de renoncer à l’échelle internationale 
aux libertés politiques, à l’égalité des chances et au principe de différence que 
plusieurs ont été enclins à décrire le droit des peuples tel que conçu par Rawls 
comme un contrat se situant en-deçà d’une perspective libérale satisfaisante, voire 
comme n’étant plus vraiment à proprement parler d’inspiration ‘libérale’. Or, 
comme je vais essayer de le montrer, Rawls aurait pu étendre la première position 
originelle à la sphère internationale. Il aurait pu de cette manière réaffirmer la 
portée universelle de ses deux principes de justice. Il aurait pu aussi du même 
coup inclure dans son droit des peuples des obligations à respecter l’application 
des deux principes de justice. 
 
Il est peut-être intéressant de remarquer que Rawls n’aurait pas abouti à des 
résultats aussi décevants si l’approche de LP avait pu incorporer les éléments 
centraux d’une éthique de la discussion et de la délibération politique tels que 
formulés par Habermas. Rawls avait pourtant déjà concédé à Habermas que la 
méthodologie de la position originelle et du voile d’ignorance n’était qu’un chemin 
particulier conduisant à une conception substantielle de la justice. L’expérience de 
pensée de la position originelle ne fait que modéliser la délibération démocratique 
réelle et décrit de façon métaphorique la nécessaire impartialité qui doit survenir 
dans les débats réels.  
 
Dans le fameux débat sur la justice politique, Rawls commente le passage suivant 
de Habermas dans lequel ce dernier caractérise la position de Rawls : “ Les 
citoyens sont assujettis à la hiérarchie d’un ordre juridique qui a déjà été 
institutionnalisé sans eux, à leur insu. ” (42) 
 
À cela, Rawls répond que l’accord sur les principes, la constitution, la législation 
et la mise en place des législations sont faites par nous. (86) On peut croire que 
nous devons arriver à des principes qui sont vrais une fois pour toutes. Mais la 
conception de la justice est toujours susceptible d’être révisée par nos jugements 
bien pesés. (89) 
 



Pour Habermas, la conception rawlsienne ne permet pas aux citoyens de vivre le 
processus de réalisation des droits comme un processus ouvert et inachevé. (90) 
Il croit que tous les débats essentiels ont déjà été menés dans le cadre de la 
théorie de la justice, par l’expérience de pensée de la position originelle. (42)  Et 
alors le débat sur la constitution ne sert qu’à maintenir la stabilité politique.  Mais 
Rawls est disposé à admettre que les citoyens peuvent attiser  dans la vie réelle 
de leur société la braise radicale-démocratique qui sommeille dans la position 
originelle. (91) Il prétend seulement que lorsqu’on a une constitution qui garantit 
les libertés, les citoyens n’ont pas besoin d’une génération à l’autre de s’en donner 
une nouvelle. (95) 
 
Les libertés de base ne font donc pas partie de la sphère prépolitique. (97) Elles 
ne sont pas considérées comme ontologiquement prioritaires par rapport aux 
valeurs politiques. (97-98) La protection constitutionnelle des droits fondamentaux 
n’est pas première par rapport à ce que Habermas appelle la formation de la 
volonté. (99) Les libertés des Modernes sont soumises  à la volonté constituante 
du peuple. (100) 
 
Habermas lit Rawls en croyant voir à travers lui Kant. Il l’interprète comme un 
théoricien du droit naturel. Des idées substantielles externes viendraient  fonder 
les droits et libertés individuelles et imposer des restrictions à la volonté du peuple. 
(100) Mais Rawls reste neutre quant à la possibilité de fonder le droit 
naturellement. (100) 
 
Pour Habermas, les libertés négatives et positives sont co-originaires, et 
s’appuient sur la volonté populaire. (106) Rawls est d’accord. (108; voir aussi 110) 
Tout cela laisse entendre que Rawls semble disposer à concéder plusieurs des 
points défendus par Habermas. Dans cette perspective, il ne semble pas 
nécessaire de lier irrémédiablement le libéralisme politique à la tradition de la 
culture politique occidentale. Mais en même temps, Rawls ne semble pas s’être 
rendu compte des potentialités cosmopolitiques contenues dans ses concessions 
qu’il a faites aux arguments de Habermas. 
 
Si l’on incorpore les vertus émancipatrices et critiques d’une délibération 
ininterrompue et non entravée par des rapports de force politiques, et dirigée 
autant sur les concepts que sur les principes substantiels, on obtiendra des droits 
de la personne qui, tout en s’inscrivant dans une perspective politique et non 
métaphysique, peuvent s’affranchir des contraintes de la tradition, car ce sont des 
concepts et principes auxquels on souscrit maintenant et qui, de manière 
renouvelée, font l’objet d’un consensus. L’accord consensuel et répété au sein 
d’une société délibérative qui appliquerait une éthique de la discussion devrait être 
considéré comme ayant une portée universelle et comme nous donnant de bonnes 
raisons de penser qu’il pourrait être étendu à la sphère internationale.  
 
Tout doit faire l’objet d’une discussion : la conception de la personne, la distinction 
entre l’autonomie privée et publique, la distinction entre le politique et le 



métaphysique, le juste et le bien, la méthode du voile d’ignorance, etc. Les 
concepts et les principes auxquels on aboutit sont ceux qui auront fait l’objet d’une 
approbation faisant suite à une discussion et nous ne serons plus dans l’obligation 
de considérer ces résultats comme le produit d’une tradition particulière. Nous 
nous affranchirons alors d’un ancrage obligé dans la culture politique occidentale. 
Tout cela relève bien entendu de la théorie idéale. Mais c’est tout de même un 
acquis important de constater que le libéralisme politique de LP peut être pensé 
comme ayant une portée tout universelle. 
 
Les peuples peuvent se soumettre aussi à une délibération de ce genre. Ils 
pourront s’entendre sur un concept politique de peuple, reconnaître le caractère 
équitable de la méthode du voile d’ignorance et de la position originelle, et ils 
devraient contrairement à ce qui est stipulé par Rawls être en mesure de se 
retrouver affranchis de la culture politique particulière de laquelle ils sont issus. 
Les représentants de peuples n’ont pas à se représenter comme étant issus d’une 
culture publique particulière. Les concepts et principes sur lesquels ils s’entendent 
ne sont pas le produit d’une tradition particulière, mais bien le produit d’une 
délibération effective. 
 
Il n’y a donc plus de raison d’imaginer deux rondes de discussions dans la seconde 
position originelle, si la première ronde rassemble les peuples démocratiques et la 
seconde inclut en plus les peuples hiérarchisés, car cela présuppose que les 
participants connaissent leur culture politique respective. En effet, de la même 
manière que les concepts fondamentaux à l’interne ne gardent plus la trace de la 
tradition et ne requièrent plus que les participants soient informés de l’origine de 
leur culture politique, les peuples aussi peuvent s’engager dans la discussion au 
niveau international sans être irrémédiablement ancrés dans leur culture politique 
traditionnelle. Ils peuvent placer sous un voile d’ignorance tous les facteurs 
révélant l’origine de leur propre culture politique, incluant leur conception politique 
de la justice domestique, et ils peuvent parvenir à faire consensus sur un même 
concept politique de peuple, puis sur un même ensemble de principes substantiels 
appartenant au droit des peuples. S’il y a deux rondes de discussions à envisager, 
il devrait s’agir d’une première ronde à laquelle seraient conviés les peuples avec 
États, puis d’une seconde ronde à l’occasion de laquelle viendraient s’ajouter les 
peuples sans État.  
 
La pertinence de la conception politique de la personne ne dépend pas du seul fait 
d’apparaître comme un héritage politique occidental. Sans nier la pertinence de 
l’observation selon laquelle il s’agit d’une conception profondément ancrée dans 
nos mentalités, on peut penser qu’il s’agit aussi d’une conception pouvant passer 
le test de la délibération publique. Autrement dit, le libéralisme politique de Rawls 
ne doit pas être compris comme essentiellement lié à ses origines occidentales. Il 
s’agit là d’une propriété contingente et son potentiel d’universalité peut être 
reconnu et affirmé. 
 
Une structure de base globale 



 
On peut cependant se demander si les principes sur lesquels on parviendra à 
s’entendre seront ceux d’un libéralisme politique : incluront-ils les deux principes 
de justice acceptés dans la sphère domestique ? Rien ne nous autorise à penser 
que la seconde ronde de discussions dans la première position originelle aboutira 
à des principes auxquels on était parvenu sous le premier voile d’ignorance. On 
peut douter qu’un consensus puisse surgir à l’échelle internationale au sujet des 
droits des personnes dans la sphère domestique. Comment peut-on alors parvenir 
à justifier l’acceptation des principes libéraux à l’échelle internationale? 
 
Le concept de personne n’est pas nécessairement un produit de la culture politique 
occidentale. Il est le résultat d’une attitude de tolérance à l’égard d’une diversité 
radicale de points de vue sur la personne. Une fois que l’on accepte la conception 
politique de la personne, on est en position pour justifier  la séparation entre 
l’identité institutionnelle et l’identité morale, entre la sphère publique et la sphère 
privée, et en mesure d’imaginer une expérience de pensée conduisant à la position 
originelle et au voile d’ignorance. Les parties en présence seront en outre disposés 
à reconnaître le caractère équitable de cette procédure. On est aussi en mesure 
d’exiger que tous les participants à la discussion invoquent des arguments 
universaux et s’appuient sur la raison publique. Mais le résultat de l’expérience 
peut-il conduire à un ensemble de principes de justice pour les individus qui intègre 
les valeurs fondamentales du libéralisme politique? Peut-on, au-delà d’un accord 
portant strictement sur les aspects procéduraux de la théorie, parvenir à un accord 
sur des principes libéraux substantiels? Il semble que non pour une raison bien 
simple. Il n’apparaît pas possible d’envisager à l’échelle internationale un accord 
portant sur des principes comme ceux auxquels on serait parvenu dans un premier 
temps à l’échelle domestique, et la raison est que les sociétés hiérarchisées ne 
sont pas, par définition, elles-mêmes parvenues à réaliser un consensus à l’interne 
sur ces principes libéraux.  
 
Plus gravement encore, on ne voit pas comment elles pourraient y parvenir, parce 
qu’il s’agit dans la plupart des cas de sociétés dans lesquelles n’apparaît pas un 
pluralisme raisonnable de conceptions compréhensives diverses. Nous n’avons 
pas affaire à des sociétés caractérisées par une variété de conceptions du bien. Il 
s’agira bien souvent de sociétés dans lesquelles tous les membres considèrent 
leur identité religieuse ou morale comme une composante essentielle de leur 
identité personnelle. Il n’y a donc pas de diversité irréductible des conceptions 
compréhensives à gérer et donc peu de chance de voir émerger une conception 
politique communément partagée. 
 
Que répondre à cet argument? Le problème est que Rawls ne croit pas à 
l’existence de ce qu’Allen Buchanan a correctement appelé « la structure de base 
globale ». On sait que pour Rawls, la justice s’applique à la structure de base de 
la société. La structure de base est l’ensemble des institutions sociales, politiques 
et économiques de base de la société. Chez Rawls, les seules structures de base 
qui existent sont celles de sociétés organisées en « communautés nationales 



indépendantes ». Or, l’économie est de plus en plus mondialisée, et il existe de 
plus en plus d’institutions supra-étatiques, c’est-à-dire des organisations politiques 
supranationales et des organisations non-gouvernementales. Cela devrait nous 
inciter à conclure à l’existence d’une structure de base globale. 
 
En quoi cela nous fait-il avancer? Nous avons laissé entendre que c’est seulement 
dans des sociétés où le pluralisme raisonnable est présent que la conception 
politique de la personne peut se déployer. C’est seulement en prenant acte de ce 
pluralisme que l’on peut accepter de gérer les conflits identitaires en imposant le 
cadre communément partagé d’une identité institutionnelle à l’ensemble des 
individus, d’où le concept de citoyen. Or, dans le cadre d’une structure de base 
globale, les individus sont amenés à expérimenter le pluralisme raisonnable à 
grande échelle, ce qui montre la pertinence du concept politique de la personne à 
l’échelle mondiale. Après tout, ne sommes-nous pas tous en train de devenir des 
citoyens du monde ? 
 
Le philosophe libéral n’a donc pas besoin de renoncer à ses principes à l’échelle 
internationale. On peut croire à la possibilité de voir surgir au sein d’une structure 
globale caractérisée par un pluralisme raisonnable de conceptions 
compréhensives, un concept de personne politique communément partagé. Même 
si nos démocraties occidentales ont pu engendrer un pluralisme raisonnable et 
même si les sociétés hiérarchisées n’y sont pas encore parvenues, elles sont 
suffisamment décentes pour que les citoyens qui en sont issus défendent une 
conception compréhensive raisonnable et pour qu’ils puissent faire eux-mêmes 
l’expérience du pluralisme raisonnable à mesure qu’ils s’intègrent au sein de cette 
structure de base globale. Ils pourront eux-mêmes se concevoir comme des 
citoyens du monde et pourront alors en principe être favorablement disposés à 
l’égard des principes du libéralisme politique.  
 
On a donc raison de critiquer la conception substantielle du droit international à 
laquelle Rawls parvient puisque celle-ci sacrifie des pans entiers du libéralisme. 
Les principes défendus par Rawls dans The Law of Peoples (LOP) conduisent à 
une perspective plutôt conservatrice, à des milles lieues de la démocratie de 
propriétaires qu’il envisageait pour le droit interne.  
 
On doit rester insatisfait devant le fait que Rawls semble disposer à reconnaître 
une liberté d’expression partielle comme étant suffisante pour se classer parmi les 
peuples décents. On a raison d’être déçu de voir Rawls abandonner l’égalité 
politique. Certains citoyens peuvent être privés de droit d’accéder à certaines 
positions. Certaines sociétés décentes n’acceptent pas le droit de vote. Cela 
revient à renoncer au caractère universel des droits politiques. On doit aussi être 
déçu de voir disparaître le principe de différence. 
 
Rawls va jusqu’à dire que la richesse d’un peuple dépend pour l’essentiel de sa 
culture politique et des traditions qui supportent leurs institutions. Il faut condamner 
cette façon de voir. C’est cette façon de voir qui l’oblige à nier l’évidente apparition 



d’une structure de base globale. Sans nier l’importance des facteurs endogènes, 
la perspective de Rawls apparaît comme plutôt conservatrice. Ses remarques 
concernant l’immigration n’ont pas de quoi nous réjouir non plus. Il laisse entendre 
que ce problème ne se poserait pas si les sociétés étaient toutes des sociétés 
libérales. Cela laisse entendre que l'immigration est toujours une affaire qui est 
faite contre son gré. Les immigrants semblent être tous des réfugiés ou presque. 
Si les sociétés étaient bien ordonnées à l'interne, il n'y aurait pratiquement pas 
d'immigration ? Est-ce cela qu'il veut dire ? Si oui, alors encore une fois, il conçoit 
la société comme fermée non seulement pour des raisons de simplification 
méthodologique, mais aussi pour des raisons empiriques, mais qui sont 
empiriquement fausses. 
 
Rawls semble croire qu’aucune redistribution à l’échelle internationale ne serait 
requise si toutes les sociétés avaient réalisé à l’interne des institutions justes. Cela 
semble nier l’évidence des circonstances accidentelles de se retrouver dans une 
région défavorisée par l’absence de ressources naturelles, ou dans une région 
dans laquelle sévissent les sécheresses et autres cataclysmes. Cela semble aussi 
nier l’évidence d’une exploitation réalisée à l’échelle internationale par des 
entreprises multinationales. 
 
Malheureusement, Rawls semble souscrire à ce point de vue, classiquement 
accepté au sein de la tradition libérale, selon lequel l’État souverain est le cadre 
ultime à l’intérieur duquel les peuples réalisent les principes de justice libérale. 
Selon Rawls, les choix démocratiques sont essentiellement ceux d’une population 
dans un État. Après tout, la souveraineté n’est-elle pas la démocratie par le 
peuple? Mais sans nier l’importance de la démocratie à l’interne, ne peut-on pas 
en plus dans une seconde ronde de négociations penser les conditions 
d’émergence d’une démocratie planétaire? Rawls n’a jamais été sensibilisé à cela. 
C’est la raison pour laquelle il préfère adopter un régime dualiste de droits, c’est-
à-dire un système qui varie selon que l’on se situe au niveau domestique ou 
international. Conséquemment, l’approche de Rawls conduit aussi à une 
conception du droit des peuples affaiblie, dans laquelle les droits individuels 
fondamentaux sont dilués. Cela a pour effet de consacrer encore une fois la 
primauté à la souveraineté des États dans la sphère internationale, et on a raison 
de le critiquer sur ce point.  
 
Il faut reconnaître que Rawls veut restreindre lui aussi jusqu’à un certain point la 
souveraineté des États en ce qui a trait au droit à la guerre et aux contraintes 
imposées à l’égard de l’autonomie individuelle. Mais dans l’ensemble, le modèle 
de Rawls est peut-être plus réaliste qu’utopique, et Rawls ne voit peut-être pas 
très bien toutes les possibilités qui s’offrent dans la conjoncture internationale 
actuelle.  
 
La mondialisation est un phénomène qui affecte tous les États. Les problèmes de 
justice ne sont pas causés seulement par des problèmes issus du fonctionnement 
interne de l'État. Les individus et les peuples au sein de ces États peuvent subir 



des injustices de l'extérieur. Nous avons un devoir d'assistance à l'intention des 
populations qui subissent des violations de leurs droits fondamentaux. Autrement 
dit, les principes de justice individuelle ne doivent pas être pensés comme ayant 
seulement une application à l'intérieur d'une société donnée. 
 
Et si l’on accepte une structure de base globale, on ne voit pas pourquoi on 
refuserait d’appliquer la méthode de la position originelle et du voile d’ignorance 
aux individus qui sont inscrits dans cette structure de base globale. Il n’est pas 
nécessaire de renoncer à la seconde position originelle impliquant les peuples 
pour admettre que les individus de la société globale peuvent devenir les sujets 
d’une deuxième ronde de négociations au sein de la première position originelle. 
Après être parvenu à un consensus à l’interne, on peut imaginer qu’une seconde 
ronde de négociations dans la première position originelle réuniraient les 
personnes morales de toutes les sociétés (démocratiques ou hiérarchisées, mais 
à l’exclusion il est vrai des États hors-la-loi). 
 
Qu’est-ce qui justifie un tel optimisme ? Le caractère de plus en plus global de 
l’économie et des communications nous permet d’envisager la possibilité que soit 
expérimentée à l’échelle globale une diversité irréductible des conceptions 
compréhensives de la personne et du peuple. Ainsi, même si certaines sociétés 
hiérarchisées ne sont pas caractérisées en leur sein par le pluralisme des 
conceptions compréhensives, les individus sont de plus en plus mis en contact à 
l’échelle mondiale avec cette diversité irréductible. Ainsi se trouvent réalisées 
progressivement à l’échelle mondiale les conditions pouvant donner lieu à la 
nécessité de gérer dans le cadre d’une politique de la reconnaissance mutuelle 
l’émergence d’un concept de citoyen du monde. Il s’agit en somme de penser les 
conditions d’émergence d’une conception politique de la personne qui serait 
susceptible d’être communément partagée, qui pourrait ensuite servir de base à 
la mise en place d’une argumentation sur la justice à l’échelle internationale allant 
dans un sens favorable au libéralisme politique. 
 
Penser la complexité 
 
Pourquoi Rawls n’est-il pas parvenu à tirer lui-même cette conclusion? On a vu 
qu’il s’est appuyé sur des consensus hérités de la tradition et qu’il est resté 
largement tributaire d’une conception locale de la structure de base et il méconnaît 
l’existence d’une structure de base globale. Rawls n’est donc pas pour ces raisons 
favorablement disposé à reconnaître la possibilité de réaliser un consensus par 
recoupement entre des personnes appartenant à des sociétés très différentes 
(démocratiques et hiérarchisées). Il semble que ce serait selon lui trop utopique 
d’espérer en arriver à un tel consensus.  
 
Mais si Rawls porte un tel jugement, c’est peut-être parce qu’il ne réalise pas à 
quel point les sociétés démocratiques occidentales sont elles-mêmes 
caractérisées par un pluralisme ethnique, culturel, linguistique et national. Si le 
libéralisme politique peut prendre racine quelque part, les sociétés qui se 



présentent comme des candidats idéaux sont sans doute nos propres sociétés 
démocratiques. Or, celles-ci rassemblent très souvent un nombre de plus en plus 
grands d’immigrants provenant de toutes les régions du globe. Supposons donc 
que l’on puisse avoir de bonnes raisons de penser qu’un consensus entre les 
citoyens de nos sociétés démocratiques actuelles soit possible. Si de tels 
consensus peuvent surgir entre des personnes provenant de toutes les sociétés, 
n’est-ce pas une bonne raison pour conclure à la possibilité d’en arriver à un 
accord du même genre entre tous les citoyens au sein de la structure globale? On 
aurait envie de dire que si Rawls croit à l’applicabilité de sa théorie au sein d’une 
société démocratique donnée, il doit aussi croire à son applicabilité à l’échelle 
mondiale. Pourquoi Rawls n’a-t-il pas tiré lui-même cette conclusion ? 
 
Le problème est que Rawls pense la réalité politique à un niveau très grand 
d’abstraction. Le problème n’est pas d’accorder beaucoup d’importance à 
l’abstraction théorique, par opposition à des considérations pratiques, ou 
d’accorder beaucoup d’importance à la théorie idéale par opposition à la théorie 
non-idéale, mais bien d’en être resté à des modèles simplifiés par opposition à des 
modèles complexifiés. Dans le cadre simplifié d’une société fermée dans laquelle 
on n’entre que par la naissance et de laquelle on ne sort que par la mort, il n’y a 
pas d’interpénétration des sociétés, pas de société d’immigration, pas de minorités 
nationales et pas d’États multinationaux.   
 
Dans la première position originelle, les citoyens sont ceux d’une communauté 
nationale indépendante. Il s’agit d’individus ayant une identité ethnique unique. 
Dans la seconde position originelle, les peuples sont considérés aussi en première 
approximation comme des sociétés homogènes organisées politiquement au sein 
de leur propre État. Grâce à des modèles simplifiés, Rawls est en mesure de 
séparer méthodologiquement deux applications distinctes du concept de justice : 
entre les individus et entre les peuples. En fonctionnant à l’intérieur du cadre 
simplifié d’une société ethniquement homogène, Rawls s’épargne la tâche d’avoir 
à soulever au sein même de la première position originelle le problème de la justice 
entre les peuples. Et en supposant que les peuples sont homogènes et organisés 
politiquement en État, il s’épargne la tâche d’avoir à appliquer immédiatement son 
droit des peuples dans la situation complexe d’un État multinational.  Dans les 
cadres simplifiés qu’il se donne, les deux principes de justice à l’interne et son droit 
des peuples à l’externe apparaissent comme deux domaines séparés. Et pourtant, 
s’il avait davantage pensé la complexité, il aurait dû réfléchir au fait que la justice 
à l’interne doit s’appliquer à l’échelle internationale et que le droit des peuples 
trouve application au sein des États souverains réels. Bref, les deux ordres de droit 
sont appelés à cohabiter côte-à-côte dans la sphère internationale et au sein 
d’états souverains réels. 
 
Nous vivons de plus en plus dans des sociétés poreuses qui sont perméables à 
l’immigration. Cela est une raison pour parler de l’émergence d’une structure de 
base globale, mais c’est aussi une raison pour parler d’une structure de base 
locale complexifiée. Il y a des individus réclamant la protection de leurs droits 



partout à travers le monde, mais il y a aussi plusieurs peuples différents qui sont 
présents de différentes façons à l’échelle locale. Or, Rawls en est 
malheureusement resté à des considérations simplifiées.  Sa théorie de la justice 
dans la sphère domestique est celle d’une société fermée, dans laquelle la 
population n’entre pas en contact avec d’autres populations : pas d’immigration, 
pas de minorités nationales, pas de nations minoritaires, etc. Et les individus 
semblent condamner à n’être rien d’autre que des citoyens de la nation. Ils ne 
peuvent pas être en plus des citoyens du monde. Or, la diversité ethnique, 
culturelle et nationale se révèle non seulement au niveau de la structure de base 
internationale mais aussi à l’échelle locale. 
 
Les États sont de plus en plus diversifiés à cause de la mondialisation. La société 
locale est alors un microcosme de la société globale. Si Rawls avait quitté la 
version simplifiée de sa théorie, il aurait eu à prendre acte du caractère 
pluriethnique, plurilinguistique, pluriculturel et plurinational de nos sociétés 
contemporaines. Il aurait du même coup pu se rendre compte de l’impossibilité 
d’arriver à des résultats différents dans la sphère domestique et dans la sphère 
internationale. Il aurait pu être en mesure de développer autant à un niveau local 
qu’à un niveau international un droit unique portant autant sur les individus que sur 
les peuples. Au surplus, il serait parvenu à ces fins sans quitter à aucun niveau 
une philosophie d’inspiration  libérale, et sans avoir à renoncer à son libéralisme 
politique. 
 
Le problème ne provient pas ici de l’orientation prise à l’occasion de Libéralisme 
politique. Le privilège de l’État-nation était déjà bel et bien présent dans TJ. S'il 
faut blâmer Rawls pour quelque chose, c'est peut-être d'abord et avant tout d'en 
être resté depuis toujours à cette vieille idée libérale qui fait de l'État-nation 
homogène le seul modèle d'organisation politique.  
 
Que peut-on dire pour se porter à la défense de Rawls ici? On peut penser qu'il 
s'agit d'une simplification méthodologique, et c'est probablement ce que Rawls 
répondrait. Dans un premier temps, on se rapporte au cadre d'une société fermée 
à l'immigration qui se reproduit de génération en génération. Bref, la société ne 
contient que les représentants d'un seul 'peuple', au sens ethnique de l'expression. 
Cette simplification outrancière se justifierait comment? Il s'agirait de ne pas 
confondre deux problématiques distinctes : la justice entre individus au sein d'un 
peuple et la justice entre les peuples.  
 
Mais la réalité est que nos sociétés sont de plus en plus composées à l'interne de 
citoyens issus de différentes origines ethniques, qui appartiennent à plusieurs 
cultures et qui ont différentes identités nationales. Si cette perspective est la 
bonne, et s’il faut dépasser le stade de la simplification, il faut admettre que les 
États à l'interne diffèrent de moins en moins de la société internationale. Si la 
méthode du voile d’ignorance et de la position originelle peut s’appliquer quelque 
part, elle doit s’appliquer dans des sociétés polyethniques, pluriculturelles et 
multinationales. Et puisque nos sociétés contemporaines sont de plus en plus, à 



cause de leur diversité même, un microcosme de la société planétaire globale, tout 
consensus résultant d’une délibération publique poursuivie et maintenue à 
l’interne à partir de conceptions politiques de l’individu et des peuples peut 
constituer un fondement suffisamment solide pour être exportable à l’étranger. 
D’où l’universalité possible du libéralisme possible. 
 
 Conclusion 
 
Résumons-nous. Les conditions à satisfaire pour rendre possible l’exportabilité du 
libéralisme est de le penser à partir de la version particulière proposée par Rawls 
du libéralisme politique, puisqu’il s’agit d’une approche qui dépasse une 
argumentation fondée sur l’individualisme moral, qui est une doctrine 
fondamentalement liée à la tradition occidentale. Mais il faut aller plus loin et 
accepter de soumettre les concepts du libéralisme à la délibération effective pour 
parvenir à s’affranchir de des liens étroits qui le lie à la tradition occidentale. Il faut 
en outre reconnaître l’existence d’une structure de base globale qui vient se 
superposer et parfois même se substituer à la structure de base locale, ce qui 
justifie une seconde ronde de discussion au sein de la première position originelle 
incluant un ensemble plus large d’individus. Ici, l’espoir est que les personnes et 
les peuples appartenant à des sociétés non-pluralistes parviennent à expérimenter 
un pluralisme irréductible des conceptions du bien à l’échelle de la structure de 
base globale et à découvrir pour cette raison la pertinence du libéralisme politique. 
Il faut enfin prendre acte du caractère diversifié de nos propres sociétés et 
accepter de quitter les modèles simplifiés proposés par Rawls. Ce fait devrait nous 
inciter à reconnaître tout d’abord que si libéralisme politique peut s’ancrer dans 
des sociétés réelles, il doit bien pouvoir s’ancrer dans des sociétés polyethniques, 
pluriculturelles et multinationales comme les nôtres. Mais puisque celles-ci sont 
un microcosme de la société mondiale, il devient incohérent de cantonner 
l’application du libéralisme à l’échelle locale et de lui refuser un droit de cité à 
l’échelle internationale.  
 
Le libéralisme politique peut aspirer à l'universalité grâce à l’orientation prise 
depuis Political Liberalism, pourvu que Rawls tienne vraiment compte des critiques 
de Habermas dans leur débat sur la justice publique. Il faut également reconnaître 
l’existence d’une structure de base globale. Il faut enfin que Rawls accepte de 
complexifier la théorie au lieu de séparer le droit des peuples et le droit des 
personnes.  
 
J’ai identifié trois sources possibles de blocage et trois réponses possibles pour 
assurer le caractère universel du libéralisme politique rawlsien. Il est apparu 
important de désinvestir la notion de personne politique de son ancrage 
traditionnel. Il est aussi apparu important de souligner l’existence d’une structure 
de base globale. Il est enfin apparu important de souligner les difficultés auxquelles 
est confrontée une pensée qui ne réalise pas pleinement la complexité de nos 
sociétés. Si le concept de personne politique semble à ce point culturellement 
marqué au yeux de Rawls, c’est sans doute parce qu’il ne prend pas pleinement 



conscience des vertus d’une éthique de la discussion, de l’existence du pluralisme 
raisonnable qui subsiste déjà au sein de la structure de base globale et de la 
diversité culturelle qui caractérise nos sociétés.  
 
 Je propose une dernière remarque pour conclure cet exposé. Cette réflexion qui 
a été la nôtre nous a permis d’entrevoir la possibilité d’exploiter les vertus 
cosmopolitiques du libéralisme politique de Rawls. Je voudrais en conclusion 
poursuivre encore un instant cette discussion en insistant sur le fait que cette 
version du cosmopolitisme libéral ne nous contraint aucunement à renoncer à une 
seconde position originelle. La perspective proposée est par conséquent 
compatible avec le maintien d’un droit des peuples. La perspective cosmopolitique 
proposée commande seulement que nous adoptions un seul et même ensemble 
de principes à l’échelle domestique et internationale. Cela veut dire que les droits 
de la personne doivent être acceptés à l’échelle internationale, mais aussi que les 
peuples doivent faire l’objet de protections autant à l’échelle locale qu’à l’échelle 
internationale. Cela veut dire aussi que des instances supranationales devraient 
prendre en charge l’application de ces principes.  
 
Si l'on se sort pleinement du vieux modèle qui prenait pour acquis le cadre simplifié 
de l'État-nation homogène, on devra admettre que les droits des peuples ont une 
application à l'interne lorsque l'État n'est pas mono-national et non seulement au 
niveau international, et que les deux principes de justice ont une application à 
l’échelle internationale, et non seulement à l’échelle locale. Bref, on est amené à 
souscrire à une éthique cosmopolitique pluraliste qui affirme le droit des individus 
et le droit des peuples, et ce autant à l’échelle domestique qu’à l’échelle 
internationale.  
 
Cette perspective est libérale, mais anti-individualiste et anti-collectiviste, parce 
qu’elle est affranchie de l'individualisme moral autant que du privilège exclusif 
accordé à l'État-nation. Il faut se méfier autant d'une éthique exclusivement 
cosmopolitique qui ferait des individus les seules sources de revendications 
morales légitimes, que d’une conception néo-étatiste qui refuse de reconnaître 
l’existence d’une structure de base globale. 
 
Pour certains, l’acceptation d’une seconde position originelle incluant les peuples 
va de pair avec le principe selon lequel les peuples sont les principaux sujets du 
droit international et ont la prédominance sur les individus. Et c’est cette 
prédominance qui aurait conduit Rawls à renoncer d’étendre les libertés politiques 
et le principe de différence à l’échelle du droit des peuples, ce qui revient à 
renoncer au libéralisme en tant que tel. Certains droits individuels fondamentaux 
font donc les frais du droit des peuples tel que pensé par Rawls. Les peuples 
peuvent être entièrement libres de choisir le modèle de leur propre organisation 
politique, et ce même si ce modèle implique l’abandon de ces droits individuels. 
Or, tout cela revient à reconduire plus ou moins une conception étatiste du droit 
international.  
 



Pour éviter cette prédominance des peuples sur les individus, il semble alors qu’il 
faille en même temps renoncer à une seconde position originelle incluant les 
peuples. Et puisque cette idée d’une seconde position originelle part de l’abandon 
de l’individualisme moral, on peut être tenté de conclure que c’est l’« abandon » 
de l’individualisme moral qui conduit comme par un effet domino aux 
conséquences que l’on sait, à savoir une conception néo-étatiste et conservatrice 
du droit international. Mais cet argument ne fonctionne pas. Même après avoir 
abandonné l’individualisme moral et introduit une seconde position originelle, nous 
sommes en mesure d’éviter les conséquences néfastes d’un droit des peuples qui 
reconduit le modèle néo-étatiste. 
 
On est en bonne posture pour identifier les limites d’un argument voulant que 
l’abandon de l’individualisme moral conduit inévitablement Rawls à souscrire au 
modèle étatiste des relations internationales. On a montré qu’il était en principe 
possible de maintenir une perspective libérale à l’échelle internationale pourvu que 
l’on accepte d’amender la théorie rawlsienne du droit domestique et du droit des 
peuples. Dans cette perspective néo-rawlsienne du libéralisme politique, on 
renonce à l’individualisme moral sans pour autant aboutir à une conception néo-
étatiste du droit international. 
 
Le droit des peuples de Rawls défend au fond une conception néo-étatiste qui 
l’emporte en définitive sur certains droits individuels fondamentaux. Or, cela 
s’explique par des causes qui n’ont rien à voir avec le fait que Rawls postule une 
seconde originelle incluant des peuples. J’ai montré que les véritables causes sont 
à rechercher ailleurs. L’ancrage des principales notions dans l’héritage de la 
culture occidentale, combinée au refus de reconnaître l’existence d’une structure 
de base globale et l’omniprésence des modèles simplifiés expliquent pourquoi 
Rawls ne croit pas possible de développer un droit des peuples qui s’inspirerait du 
libéralisme politique. Mais un droit des peuples correctement amendé nous permet 
de sauvegarder le libéralisme politique. 
 
Rawls souscrit à une conception du droit des peuples qui accorde la primauté aux 
États, et on a raison de lui en faire le reproche. Mais on peut questionner les 
tentatives d’expliquer ce conservatisme par l’abandon de l’individualisme moral. 
L’orientation néo-étatiste de Rawls se trouve ailleurs, ainsi que je l’ai montré. Une 
fois que ces correctifs ont été apportés, on peut défendre à nouveau le libéralisme 
politique tout en reconnaissant que les peuples sont eux aussi des sources de 
réclamations morales valides. 
 
L'éthique cosmopolitique ne doit pas nécessairement être individualiste. Le 
cosmopolitisme peut aller de pair avec la défense du droit des peuples. Il y a un 
devoir d'assistance à l'égard des peuples autant qu'à l'égard des individus, et ce 
autant à l’échelle internationale qu’à l’échelle locale.  


