
Introduction : Repenser le cadre national

Par 

Michel Seymour

Quel modèle d'organisation politique faut-il privilégier en ce début du 3e 

millénaire ? Doit-on renforcer l'État-nation, consolider la multination ou favoriser le 

développement d’organisations supranationales ? L’État-nation est-il devenu obsolète ? 

Les multinations sont-elles viables ? Pouvons-nous créer des institutions 

supranationales ayant un véritable pouvoir ? Telles sont les questions posées dans ce 

recueil et auxquelles les auteurs tentent d’apporter des réponses. 

Plusieurs ont annoncé la fin de l'État-nation, mais la mise en place ou le maintien 

de véritables États multinationaux pose toujours de très nombreux problèmes. Il existe 

d’ailleurs plusieurs sortes d'État-nation, qu'il s'agisse d'États-nations ethniques fondés 

sur un processus de “nation-state building” (p. ex. l'Allemagne) ou d'États-nations 

civiques fondés sur un “state-nation building” (p. ex. la France), et il apparaît 

présomptueux de les condamner toutes. En outre, il se peut que certains types d'États-

nations soient dépassés alors que d'autres méritent d'être conservés, et notamment les 

États-nations qui sont capables de reconnaître leur caractère multiethnique et 

pluriculturel. Quoi qu’il en soit, parmi l'ensemble des questions que suscite la redéfiniton 

de l’État-nation, il faut tenir compte de la difficulté posée par la fluidité des référents 

identitaires. Il faut tenir compte du fait que les citoyens ont de plus en plus une identité 

multiple : plusieurs nationalités et plusieurs citoyennetés. Il faut tenir compte aussi de la 



diversité des palmarès d’allégeance : ceux-ci peuvent varier d’un individu à l’autre et 

varier d’un moment à l’autre pour un seul et même individu. 

On dit souvent qu’à notre époque, l’État-nation est remis en question par le haut 

autant que par le bas. Aux pressions s’exerçant en provenance de forces extérieures, 

qu’il s’agisse de l’immigration, de la mondialisation de l’économie ou des organisations 

supranationales, font écho des pressions surgissant à l’intérieur des États sous la forme 

de réclamations en provenance des groupes minoritaires, qu’il s’agisse des populations 

issues de l’immigration, des minorités nationales entendues au sens d’extension de 

majorités nationales voisines, ou des peuples autochtones. Ces diverses pressions 

incitent à repenser complètement le modèle traditionnel de l’État-nation qui présuppose 

ou impose, implicitement ou explicitement, une ethnicité, une langue ou une culture 

communément partagées. Il semble que l’on ne peut plus se contenter seulement des 

États-nations ethniques ou civiques comme seuls modèles possibles d’organisation 

politique, car ces deux modèles imposent de façon différente une homogénéisation 

ethnique ou culturelle qui apparaît intolérable dans plusieurs sociétés contemporaines, 

et surtout dans les pays d’immigration. Comme chacun sait, l’État-nation ethnique 

fonctionne selon une logique de l’exclusion alors que l’État-nation civique procède selon 

une logique de l’inclusion. Toutefois, l’inclusion citoyenne efface très souvent les 

différences en les ignorant, et cela se fait tout en créant des pressions énormes sur les 

citoyens pour assurer leur assimilation linguistique et culturelle. L’inclusion forcée au 

sein d’une communauté de langue, de culture et d’histoire a beau se justifier en se 

réfugiant sous le paravent  d’arguments invoquant la nécessité de partager une identité 



civique commune, l’effet net de la mise en application du modèle civique traditionnel de 

l’État-nation  est une politique d’assimilation qui rejoint à partir d’une perspective en 

apparence très différente, le modèle de l’État-nation ethnique ou culturel homogène. 

Il peut donc apparaître essentiel de penser de nouveaux modèles d’État-nation, 

et le meilleur moyen d’y arriver est sans doute de tenter de dépasser l’opposition 

traditionnelle entre la nation ethnique et la nation civique. Les nations contemporaines 

peuvent se représenter de plus en plus comme des nations polyethniques et 

pluriculturelles. De telles nations n’ont pas besoin de renoncer à une identité civique 

fondée sur le socle d’une langue, d’une culture et d’une histoire publiques communes, 

mais elles doivent s’accompagner d’une politique de la reconnaissance des différentes 

composantes de la société. Les citoyens d’un tel État-nation peuvent tous se réclamer 

d’une seule et même communauté politique, et accepter que certains référents 

identitaires tels que la langue, la culture et l’histoire soient communément partagés, tout 

en reconnaissant formellement le fait que cette communauté politique est composée 

d’une population diversifiée, comprenant une majorité nationale, une ou des minorités 

nationales et des citoyens ayant d’autres origines nationales. Puisque de telles nations 

sont caractérisées à partir de traits qui sont à la fois politiques et sociologiques, on peut 

dire qu’il s’agit de nations sociopolitiques.

Les diverses composantes de la nation sociopolitique ne sont pas elles-mêmes 

ethniques, puisqu’elles peuvent chacune rassembler des citoyens ayant des origines 

ethniques diverses. Spécifiquement, la majorité nationale qualifie d’abord et avant tout 



un groupe linguistique doté de certaines institutions spécifiques et d’une histoire qui lui 

est propre. Or, des citoyens d’origines diverses peuvent appartenir à ce groupe. La 

même remarque s’applique à la composition des minorités nationales. Celles-ci ont 

cependant comme trait distinctif de constituer des regroupements linguistiques 

minoritaires sur le territoire et d’être le prolongement de majorités nationales situées sur 

des territoires limitrophes. L’expression « citoyens d’autres origines », enfin, renvoie à 

des personnes ayant une langue principale d’utilisation différente de celles qui sont 

parlées au sein de la majorité nationale ou des minorités nationales, et qui ont en 

commun le fait de provenir de pays éloignés. Ces communautés issues de l’immigration 

ne peuvent être considérées comme des groupes ethniquement homogènes, parce que 

les pays dont ils sont issus sont eux-mêmes très souvent polyethniques. Qu’il s’agisse 

donc de la majorité nationale, des minorités nationales ou des communautés issues de 

l’immigration, il s’agit dans tous les cas de groupes polyethniques qui autorisent en leur 

sein une diversité importante. La reconnaissance de ces différents groupes n’a donc 

rien à voir avec une politique d’ethnicisation, surtout si elle se fait conjointement avec la 

construction d’une identité civique commune caractérisée par une intégration 

linguistique, culturelle et historique communément partagée. 

Ce nouveau concept de nation, qui suppose une identité civique commune riche, 

mais qui s’accompagne aussi, contrairement au concept traditionnel de la nation 

civique, d’une politique de la reconnaissance de sa propre diversité sociologique, peut 

avoir une application particulièrement appropriée dans les pays caractérisés par une 

immigration importante, mais aussi et surtout dans les pays dans lesquels on constate 



la présence de minorités nationales. On pense aux pays baltes avec leurs minorités 

russes, à la Slovaquie avec sa minorité hongroise, à Israël avec sa minorité arabe 

palestinienne, à la Bosnie avec ses minorités serbe et croate, à la Croatie avec sa 

minorité serbe, à la Serbie avec sa minorité albanaise, ou à la Catalogne avec sa 

minorité castillane et au Québec avec sa minorité anglophone. 

Le concept de nation sociopolitique permet d’entrevoir la possibilité de mettre en 

place une nouvelle sorte d’États-nations ou de mettre en place de nouvelles sortes de 

nations sans États. Son originalité repose sur l’idée d’amender la vieille conception 

civique par l’adoption d’une politique de la reconnaissance de la diversité profonde qui 

caractérise nos sociétés. L’adoption d’une politique de la reconnaissance peut être 

jugée acceptable pourvu que l’on prenne garde de ne pas succomber à la tentation 

communautarienne en commettant l’erreur d’autoriser l’État à faire la promotion d’une 

conception particulière de la vie bonne. On s’assure d’éviter cet écueil en développant 

un concept de nation assimilable à un groupe linguistique formant une culture sociétale, 

caractérisée par une structure de culture inscrite dans un carrefour d’influences, et 

offrant un contexte de choix. Les nations ainsi caractérisées ne sont pas identifiables à 

des communautés morales car elles autorisent en leur sein une diversité des modes de 

vie. La politique de la reconnaissance peut être admise aussi à la condition de ne pas 

endosser une conception essentialiste de la nation et des minorités nationales, ce qui 

est rendu possible par l’adoption d’un concept de nation qui dépend dans une très large 

mesure de la représentation que se font d’elles-mêmes les populations. Enfin, la 

politique de la reconnaissance ne sera acceptable que si elle ne conduit pas au 



collectivisme en accordant aux droits des peuples une priorité normative sur les droits 

des individus. La solution consiste à préconiser un équilibre entre les droits individuels 

des personnes, les droits collectifs des minorités nationales et les droits collectifs des 

peuples.  

Aux différentes façons de concevoir l’État-nation s'ajoutent différentes façons de 

concevoir la multination elle-même. Il peut s'agir d'un État qui est de facto multinational 

ou d'un État multinational de jure, c'est-à-dire d’un État dont le caractère multinational 

se reflète aussi dans la constitution et les institutions du pays concerné. L’État 

multinational de facto peut, par exemple, prendre la forme d’une fédération territoriale 

qui choisirait d’ignorer son caractère multinational en se contentant d’être fondée sur 

l’égalité de statut de ses territoires provinciaux (le Canada), alors que l’État 

multinational de jure exigerait que l’État fédéral aient des composantes reflétant la 

diversité multinationale et que cette réalité soit affirmée dans la constitution (la 

Belgique). 

Pour certains, l'État multinational doit être composé d'une population partageant 

jusqu’à un certain point une même identité culturelle. La multination est alors conçue 

comme une “ nation ” culturelle inclusive composée de plusieurs nations pouvant en 

même temps avoir des traits caractéristiques spécifiques. On pense ici à la Grande-

Bretagne qui rassemble une population composée de nations diverses partageant 

néanmoins une langue commune, quelques institutions communes et une certaine 

histoire commune. Pour d'autres, la multination doit prendre la forme d'une identité 



civique supranationale, voire postnationale, inclusive et républicaine. Selon cette 

perspective, la seule identité commune au sein de l’État multinational serait l'identité 

civique proprement dite. La viabilité d’un tel arrangement supposerait seulement une 

adhésion au même ordre constitutionnel. On pense ici au patriotisme constitutionnel de 

Jürgen Habermas. 

Mais il y a d'autres façons de concevoir la multination. Selon certains, il serait 

possible de promouvoir simultanément une identité civique commune au sein de l'État, 

tout en assurant une politique de la reconnaissance à l’égard des nations constitutives. 

Si l’on adoptait cette perspective, on ne chercherait pas à forcer la mise en place d’une 

seule langue, d’une seule culture et d’une seule histoire à toute la population 

composant la multination, mais l’on ne se satisferait pas non plus de gommer les 

différences en se réfugiant dans une identité exclusivement civique trop ténue, 

purement formelle, qui ne pourrait que fragiliser à long terme l’État multinational. La 

solution en question suppose plutôt de corriger l’absence d’une d’identité commune 

suffisamment riche par l’adoption d’une politique de la reconnaissance, qui ferait entrer 

dans l’espace public, institutionnel et constitutionnel les droits collectifs des peuples et 

des minorités nationales composant la multination. Une telle approche pourrait induire 

un véritable sentiment de loyauté à l’égard de l’État englobant, ce qui contribuerait à 

assurer une relation de confiance entre les citoyens de diverses allégeances nationales.

On mentionnera enfin une dernière option qui mérite elle aussi d’être étudiée. Il 

s'agirait d'adopter une approche pragmatiste et pluraliste. Puisqu’il existe plusieurs 



sortes de nation (ethnique, civique, culturelle, sociopolitique et diasporique), différents 

territoires rassembleront différents regroupements de populations articulant des 

représentations identitaires différentes à l’aide de concepts différents. Cela renvoie 

inévitablement à la nécessité de faire intervenir différents modèles d’organisation 

politique. Selon ce point de vue, il existerait plusieurs modèles acceptables 

d'organisation politique : différentes formes d'États-nations et différentes formes de 

multinations. Ce pluralisme politique n’équivaut pas à un relativisme, car il suppose 

seulement que les modèles peuvent varier d’une région à l’autre pour des raisons 

géopolitiques et identitaires. Il s’agit en somme d’évacuer tout dogmatisme et toute 

position doctrinaire, afin d’autoriser des solutions diverses qui tiennent compte des 

besoins différents exprimés au sein de populations différentes. Tout cela est compatible 

avec le fait qu’au sein d’une région donnée, seulement un nombre restreint de modèles 

sont possibles et acceptables.

Ces redéfinitions de la multination vont de pair avec une redéfinition des rapports 

entre l’identité nationale et l’identité civique. Dans certains pays, l’identité civique et 

l’identité nationale peuvent coïncider alors que dans d’autres pays, des gens de 

différentes nationalités peuvent assumer une seule et même identité civique. 

Lorsqu’elles coïncident, il peut s’agir d’un État-nation traditionnel, mais il peut s’agir 

aussi d’une nouvelle forme d’État-nation ou d’une nouvelle forme de nation sans État, 

conçue à partir du modèle de la nation sociopolitique. Lorsque les notions de 

citoyenneté et de nationalité ne coïncident pas, il peut s’agir d’un État multinational 

traditionnel caractérisé par une diversité de facto, mais il peut s’agir aussi d’une 



multination de jure, dans laquelle l’identité civique ténue se trouve renforcée par 

l’adoption d’une véritable politique de la reconnaissance. Ce nouveau concept de 

multination apparaît particulièrement fait sur mesure pour des sociétés telles que la 

Belgique, la Grande-Bretagne ou l’Espagne (qui y sont jusqu’à un certain point déjà 

parvenu) ou pour le Canada (qui n’y est pas encore parvenu).

Par-delà l’État-nation et la multination, nous devons examiner également les 

organisations supranationales et réfléchir aux conditions de leur viabilité. Y a-t-il une 

telle chose que l’identité post-nationale? S’agit-il d’un substitut à l’identité nationale ou 

de l’adjonction d’une nouvelle couche identitaire? Les organisations supranationales 

contraignent-elles assez l’influence des États-nations? Ces questions peuvent être 

posées relativement aux Nations Unies, mais aussi et surtout, relativement à la Banque 

Mondiale, au Fond Monétaire International et à l’Organisation Mondiale du Travail.  On 

peut se demander, à l’inverse, si les phénomènes que l’on associe généralement à la 

mondialisation de l’économie ne limitent pas déjà trop la marge de manœuvre des 

États. Ces nouvelles réalités offrent le contexte dans lequel doivent être examinés les 

rapports souvent conflictuels entre l’État-nation, la multination et les organisations 

supranationales.

Les organisations supranationales peuvent prendre la forme de confédérations 

d’États souverains, dans lesquelles les États sont associés au mieux par des traités, 

tout en demeurant juridiquement souverains et en conservant un droit de veto sur 

toutes les questions. Il existe peu d’exemples de confédérations viables, mais il n’est 



pas interdit de penser que ce modèle puisse être viable dans certains cas.

D’autres défendent un modèle hybride et proposent la création d’un ensemble de 

liens fédératifs et confédératifs, comme c’est le cas présentement dans l’Europe 

actuelle. En effet, les États souverains européens sont représentés par des ministres 

ayant souvent des droits de veto au sein d’un Conseil de l’Europe détenant les 

véritables pouvoirs décisionnels, et cela donne à la construction européenne les allures 

d’une confédération. Mais en même temps, ces États sont aussi liés entre eux par une 

union économique pleine et entière, incluant une monnaie commune gérée par une 

banque centrale qui prend désormais en charge la politique financière. Il y a donc un 

véritable partage de souveraineté de la part des États, comme dans une fédération. Les 

budgets consacrés à l’union demeurent peu importants relativement au produit intérieur 

brut des États participants, comme ce serait le cas dans une confédération, mais la 

majorité des nouvelles lois qui s’appliquent sur les territoires sont adoptées par les 

institutions européennes. 

Il existe un autre modèle possible encore une fois inspiré par l’Europe. Certains 

entrevoient la possibilité de parvenir en Europe à une « fédération d’États souverains », 

c’est-à-dire à une union économique qui serait chapeautée par des institutions ayant de 

plus un caractère fédéral. On songe, par exemple, à accroître le nombre de domaines 

pour lesquels les décisions sont prises à la majorité qualifiée et l’on songe à doter 

l’Europe d’une véritable Constitution. Ce modèle conserve en grande partie les 

caractéristiques du modèle hybride, puisque les États demeurent juridiquement 



souverains, mais il marque aussi une orientation dans le sens d’un accroissement des 

liens fédératifs. Tout cela est rendu nécessaire par l’élargissement de l’union 

européenne qui pourrait inclure bientôt un nombre de plus en plus important d’États 

d’Europe de l’est. 

Les nouvelles réalités internationales commandent des attitudes normatives 

variées. Certains préconisent une conception du droit international caractérisée par la 

prédominance des États, alors que d’autres préconisent au contraire un modèle 

cosmopolitique et individualiste dans lequel l’autonomie individuelle constitue la valeur 

libérale par excellence et dans lequel les individus apparaissent comme les unités 

ultimes de revendications morales légitimes. Mais entre ces deux extrêmes, il existe 

des options intermédiaires nouvelles. Certains suivront l’approche préconisée par John 

Rawls et ils distingueront entre le droit domestique et le droit international. Ils seront 

alors tentés d’accorder la priorité à l’individu dans la sphère domestique et la priorité 

aux peuples dans la sphère internationale, même si cela revient en définitive à défendre 

une certaine conception « néo-étatiste » du droit international. D’autres voudront 

accorder une importance égale aux individus dans les sphères domestique et 

internationale en imposant à tous les niveaux un régime complet de droits et libertés, et 

voudront aussi inclure un droit des peuples réservés cependant uniquement aux 

peuples qui sont constitués en États. D’autres enfin voudront admettre un seul 

ensemble de droits et obligations pour les individus et pour les peuples valables autant 

sur le plan domestique que dans la sphère internationale, mais autorisant des 

applications diverses selon que les peuples sont ou non déjà constitués en États. Selon 



ce dernier modèle, il faudrait à l’échelle internationale non seulement faire respecter 

intégralement les droits des États, mais faire respecter également les droits de l’homme 

et les droits des peuples, et à l’échelle locale, faire respecter non seulement le droit des 

individus et des États, mais aussi ceux des peuples. Ce modèle, inspiré par le 

libéralisme politique, serait fondé non plus sur l’autonomie individuelle, mais bien sur un 

principe de tolérance entre les individualistes et les collectivistes, et d’une façon 

générale, entre les tenants de différentes conceptions compréhensives. Il pourrait 

permettre de concilier nos idéaux cosmopolitiques et nationalistes.

*

*       *

L’ouvrage que nous proposons est divisé en cinq parties distinctes. La première 

inclut des considérations préliminaires ayant un caractère méthodologique. Elle 

comprend les textes de Rogers Brubaker et de Margaret Canovan. Brubaker propose 

une analyse du concept de nation développé par Marcel Mauss. Il tente de reconstruire 

l’argument de Mauss et de l’évaluer à la lumière des théories contemporaines de la 

nation et du nationalisme. Canovan identifie pour sa part trois paradoxes 

caractéristiques de la pensée libérale sur le nationalisme. Plusieurs penseurs libéraux 

ignorent la nationa et le nationalisme, mais ils s’y réfèrent paradoxalement de façon 

implicite afin de solutionner plusieurs problèmes. De leurs côtés, les nationalistes 

libéraux défendent l’autodétermination nationale assortie de conditions, mais ils se 

réclament par le fait même d’une prétention à l’autorité universelle, légitimant ainsi dans 



les faits un impérialisme bien pensant plutôt que l’autonomie nationale qu’ils tentent de 

promouvoir. Enfin, les anti-nationalistes cosmopolites se retrouvent eux-mêmes dans 

une position paradoxale. Les institutions internationales qu’ils défendent dépendent 

beaucoup des puissants États-nations qui ont contribué à les instituer.

La deuxième partie de l’ouvrage pose dans une perspective théorique le problème 

de la viabilité de l’État-nation, de la multination ou des organisations supranationales. 

Elle rassemble les textes de Liah Greenfeld, Ross Poole, Daniel Weinstock, Joseph 

Pestieau, Michel Seymour, David Ingram, Kai Nielsen, Ryoa Chung, Jocelyne Couture 

et Daniel Turp.  Greenfeld soutient que la modernité, qui caractérise la réalité sociale, 

politique et économique de plusieurs sociétés depuis des deux derniers siècles et, 

probablement, de la majorité des sociétés actuelles, est façonnée ou construite sur la 

base du nationalisme. On peut dire, en ce sens, que la modernité a été créée par le 

nationalisme. Il est donc impossible de séparer ces réalités l’une de l’autre. Poole se 

penche sur les liens qui subsistent entre l’affiliation culturelle et la participation civique. 

La clé du problème de la dépolitisation de nos sociétés se trouve selon lui dans le fait 

que l’unité existant entre la culture et la politique, incarnée naguère par l’État-nation, est 

de plus en plus fragilisée, la politique devant s’accommoder d’une diversité culturelle de 

plus en plus marquée. Mais si la culture nationale est la voie par laquelle la masse 

populaire prend part à la politique, on comprend pourquoi le contexte actuel entraîne 

une dépolitisation croissante de la société. Weinstock distingue différentes politiques de 

construction nationale, et principalement celles qui sont imposées par l’État, par 

opposition à celle qui se fonde sur la volonté de la population elle-même, et il se porte à 



la défense de la seconde option. La construction nationale organique a selon lui 

l’avantage de s’appuyer sur les bases démocratiques solides. Pestieau propose 

d’examiner les conditions qui doivent être satisfaites pour assurer la viabilité du 

nationalisme civique ou du patriotisme constitutionnel dans les sociétés pluriculturelles 

et multiethniques. Dans la mesure où il fonde des solidarités et des espaces civiques, le 

patriotisme constitutionnel est selon lui un bon moyen pour réaliser l’équilibre entre les 

impératifs de cohésion sociale et les identités nationales particulières, bien que l’on ne 

puisse ni l’imposer ni le façonner à sa guise. Seymour s’interroge sur les raisons qui 

expliquent le refus de plusieurs penseurs libéraux d’adopter une politique de la 

reconnaissance dans les multinations, et il identifie la source du problème dans 

l’influence qu’exerce encore sur eux le modèle traditionnel de l’État-nation. Il salue 

malgré son caractère incomplet et insatisfaisant la contribution récente de John Rawls 

au droit des peuples. Ingram examine et évalue les mérites respectifs des contributions 

de Jürgen Habermas et Rawls à la création d’un système de justice internationale 

pouvant être autant réaliste qu’utopique. Il se prononce en faveur de la reconnaissance 

du droit des peuples proposée par Rawls, mais en se servant des idées de Habermas, il 

recommande à Rawls de modifier ses hypothèses concernant la nature fermée des 

identités politiques nationales et de consacrer l’imputabilité des États face à la 

communauté internationale eu égard à la protection des droits fondamentaux et des 

minorités. Nielsen s’emploie à examiner les arguments en faveur de la thèse de la 

désuétude des États-nations dans le contexte de la mondialisation de l’économie, puis il 

évalue de façon critique la validité de ces arguments. Sans répondre définitivement à la 

question de savoir si l’État-nation à orientation sociale est dépassé, il nous met en 



garde contre la mondialisation forte, capitaliste et néo-libérale. Chung adopte une 

position qui accueille avec un certain optimisme le phénomène de la mondialisation. 

Son approche s’inscrit dans le cadre d’une théorie de la démocratie cosmopolitique qui 

développe une compréhension nouvelle de l’État, de la souveraineté et de la 

démocratie, en fonction des conditions empiriques actuelles de la globalisation. Couture 

compare et évalue, du point de vue moral autant que du point de vue politique, les 

arguments en faveur du nationalisme avancés dans le cadre des théories 

communautariennes, libérales et cosmopolitiques. Elle propose plutôt une conception 

du nationalisme fondée sur la solidarité qui implique l'existence d'institutions étatiques 

et supraétatiques démocratiques. Turp aborde de front simultanément les dimensions 

nationale, multinationale et supranationale, et il s’inspire en grande partie des nouvelles 

avancées européennes. 

La troisième partie comprend des textes qui traitent de l’expérience européenne. Elle 

rassemble les contributions d’Alberto Perez-Calvo, Stéphane Pierré-Caps, Henri 

Giordan, François Grin, Henry Milner, John McGarry, Peter Jones, Montserrat 

Guibernau et Panayote Dimitras. Pierré-Caps et Perez-Calvo examinent de plus près la 

construction européenne, le premier le faisant dans une perspective historique alors 

que le second considère l’actualité de la question. Pierré-Caps évalue le paradigme de 

la multination, notamment à la lumière des thèses du jurisconsulte autrichien Karl 

Renner. Perez-Calvo estime pour sa part que l'Union Européenne signifie avant tout 

que les États européens ont cessé de travailler isolément dans une série de domaines 

et qu’ils commencent enfin à le faire d'une façon communautaire. Les deux se montrent 



favorables à la construction européenne, dans la mesure où elle annonce l’avènement 

de la multination comme modèle d’organisation politique privilégié. Giordan se propose 

de réinterpréter la tradition républicaine française en se servant des problèmes 

soulevés par les minorités linguistiques. Cette évolution complexe tend à autoriser une 

remise en question implicite ou clairement affirmée du mythe national français et de 

l'homogénéité de la nation. La rigueur de la doctrine républicaine ne réussit plus à 

empêcher une évolution des mentalités à l’égard de la reconnaissance politique des 

minorités. Grin soutient que la viabilité à long terme du modèle suisse, ainsi que son 

éventuelle pertinence dans la quête d’instruments de gestion du multilinguisme et du 

multiculturalisme, dépendent de sa capacité à reconnaître ces nouveaux défis en tant 

que tels, à puiser dans sa logique interne les éléments qui lui permettent d’y faire face, 

et à se doter des nouvelles institutions qui sont nécessaires. Milner attire notre attention 

sur la minorité nationale suédoise en Finlande qui semble être parvenue à faire 

reconnaître ses droits tout en étant intégrée à la société finlandaise. La minorité 

suédoise située dans la partie continentale de la Finlande a obtenu une légitimité et des 

droits importants en acceptant les coûts individuels du bilinguisme et en maintenant un 

sentiment indéfectible d’identité finlandaise. McGarry aborde de front le problème causé 

par la confrontation des différents nationalismes civiques en Irlande du Nord et voit 

dans le projet d’une multination la solution aux problèmes vécus par les deux groupes. 

Il soutient spécifiquement que les États binationaux et multinationaux devraient avoir 

des institutions politiques reflétant leur diversité nationale. Jones discute de l’Écosse 

dans le contexte de la dévolution de pouvoirs assurée par le gouvernement britannique 

à Westminster. Même si, contrairement à ce que l’on pense, l’indépendance de l’Écosse 



n’est pas selon lui sur le point de survenir, un gouvernement britannique favorable à 

l’Europe pourrait inciter les Écossais à se passer éventuellement de l’intermédiaire que 

constitue le gouvernement de Westminster en choisissant de s’intégrer directement aux 

structures de l’Europe. Guibernau examine la conjoncture actuelle de la Catalogne dans 

le contexte de l’arrivée au pouvoir du Parti Populaire en Espagne. Elle passe en revue 

les vingt ans d’autonomie politique catalane et examine les nouvelles initiatives et 

revendications émergeant de cette société. Elle se prononce en faveur du régime des 

communautés autonomes dans la mesure où ce dernier est un instrument privilégié 

d’accommodements des nationalismes régionaux. Dimitras aborde la question difficile 

des minorités dans les Balkans. Il constate que ces minorités revendiquent rarement 

des droits minoritaires, et se réclament plutôt d’un droit à l’autodétermination pleine et 

entière. Il propose de reconnaître les droits des minorités nationales, et notamment leur 

autonomie gouvernementale, pourvu que celles-ci soient disposées à les concrétiser 

sous des formes qui respectent les droits de leurs propres minorités.

La quatrième partie donne l’occasion aux auteurs de se pencher sur des 

exemples qui ne se trouvent pas en Europe. Elle rassemble les textes de Micheline 

Labelle et Azzeddine Marhraoui, Thomas Pogge, Élise Marienstras, Linda Cardinal, 

Michel Giraud et Benedict Anderson. Labelle et Marhraoui se proposent d’illustrer dans 

une première partie les manifestations de la transnationalisation des pratiques sociales 

minoritaires. Dans une deuxième partie, ils tentent de dégager quelques enjeux 

conceptuels et politiques relatifs à la gestion de la diversité en s’intéressant tout 

particulièrement au cas du Québec et du canada. Cardinal prend en considération le cas 



de la minorité francophone au Canada. Elle propose de réfléchir sur la capacité du 

modèle de la nation canadienne civique à accommoder les préoccupations collectives 

des francophones vivant à l’extérieur du Québec. Cette préoccupation semble selon elle 

ne pas être prise en compte dans le développement des politiques gouvernementales. 

Pogge examine différentes façons d’intégrer la minorité hispanique à la société 

américaine et se montre favorable à une politique de l’anglais d’abord, par opposition à 

une politique d’éducation en anglais seulement, ou par opposition à une politique qui 

privilégierait l’enseignement en espagnol d’abord. Marienstras s’en prend au mythe 

selon lequel les États-Unis seraient le modèle par excellence de l’État-nation. Elle 

soutient bien au contraire que la société politique américaine a, historiquement autant 

que présentement, pris la forme d’un État inscrit dans la dynamique de la multination. 

Giraud s’intéresse aux départements français des Caraïbes (Guadeloupe, Guyane et 

Martinique). Il se propose de réfléchir sur les limites de la compatibilité entre les 

revendications portant sur un statut particulier et l’appartenance à un système politique 

unitaire plus large. Il s’interroge sur la tension qui existe entre une organisation politique 

fondée sur le modèle de l’État national et les exigences imposées par la recherche du 

plus grand épanouissement possible de la démocratie. Anderson propose des 

réflexions concernant l’Indonésie. Il montre que “l’Indonésie” est toujours un “véritable 

pays” et qu’il n’y a pas d’alternative à une démarche de récupération de son 

nationalisme traditionnel. Sa conclusion prend la forme d’un plaidoyer pour les 

décennies à venir en faveur de l’idée nationale issue du XIXe siècle.

La cinquième et dernière partie traite du thème de l’avenir de l’État-nation et 



notamment dans la perspective des débats canadien et québécois. Elle rassemble les 

textes d’Anne Legaré, Michel Venne, Hugh Segal, Joseph Facal et Ken McRoberts. 

Legaré s’interroge sur les impacts de la mondialisation de l’économie sur les 

représentations que nous nous faisons de la politique, et elle concentre ensuite son 

attention plus spécifiquement sur les impacts de la continentalisation de l’économie sur 

les orientations politiques québécoises. Elle recommande aux Québécois d’assumer 

pleinement et radicalement les conséquences de leur singularité identitaire et de bien 

identifier leurs véritables alliés avant de songer à se doter d’un État. Venne critique 

l’utopie cosmopolitique et donne raison à Ernest Renan qui voyait dans la conscience 

nationale le moyen de transformer les individus en citoyens. Il soutient que l’État-nation 

pourra continuer à agir comme un médiateur entre le citoyen et le monde pourvu que 

l’État défende le bien commun, se démocratise et accepte de reconnaître en son sein la 

diversité culturelle. Facal soutient qu’il est faux de prétendre que la mondialisation 

annonce la fin des États. Tout au plus assiste-t-on à un recalibrage de ses domaines 

d’intervention. La mondialisation n’annonce pas non plus la disparition du phénomène 

national, bien au contraire, puisque les petites nations et en particulier les nations sans 

État sont enclines à s’affirmer de plus en plus pour intervenir directement dans le 

concert des nations. Mais pour cette raison, la mondialisation fait planer de graves 

dangers sur les États multinationaux qui sont déjà fragilisés. McRoberts s’intéresse en 

particulier aux nations majoritaires ou minoritaires au sein des États. Quelles que soient 

l’avenir de l’État lui-même, il soutient que les nations dans les États sont appelés à 

jouer un rôle de plus en plus important face à la mondialisation de l’économie.  




