RAWLS ET LE DROIT DES PEUPLES

Michel Seymour
Département de philosophie
Université de Montréal
seymour@ere.umontreal.ca

«Rawls et le droit des peuples», Philosophigues, Vol. 26, 1, printemps 1999, 109-137.
Résumé

Je veux m'attarder a trois aspects importants du Droit des gens de John Rawls. Je
veux tout d'abord montrer que cette oeuvre contribue a réfuter l'interprétation erronée selon
laquelle Rawls souscrirait a une conception individualiste du libéralisme. Je veux en
deuxieme lieu souligner l'importance d'intégrer un droit des peuples au sein de la
philosophie politique libérale. Le principe de I'égalité entre les peuples peut étre interprété
comme ayant un corollaire, a savoir, le principe du développement (économique) égal des
peuples, et ce dernier principe est susceptible de nombreuses applications progressistes au
niveau de la justice internationale. En troisieme lieu, je veux suggérer que méme si des
amendements importants étaient apportés a la version initiale du Droit des gens, au point
d'inclure, a l'encontre de l'opinion exprimée par Rawls, le principe de différence et d'en
reconnaitre l'universalité, on ne serait quand méme pas en présence d'un libéralisme de
type individualiste.

Abstract

I would like to consider three important aspects of Rawls’ Law of Peoples. 1 want to
show, first, that the work serves to refute the mistaken interpretation according to which
Rawls would subscribe to an individualistic interpretation of liberalism. Second, I also
want to underline the importance of incorporating a law of peoples within a liberal political
philosophy. The principle of equality between peoples can be interpreted as having a
corollary, the principle of an equal (economic) development between peoples, and this last
principle paves the way to many progressist applications at the level of international
justice. Third, I want to suggest that even if amendments were made to the initial version of
The Law of Peoples in such a way that, pace Rawls, it would now contain among its
principles the difference principle and would recognize its universal status, the resulting
approach would still not be a liberal individualism.

INTRODUCTION

Je voudrais faire quelques remarques qui s'inscrivent dans le prolongement des
travaux de Rawls sur le droit des peuples. La contribution de Rawls a fait I'objet de
nombreuses critiques, et je n'ai pas l'intention de me porter ici a sa défense, bien au
contraire. Mais je veux quand méme m'attarder a trois aspects importants et positifs de
cette ceuvre. Je veux tout d'abord montrer qu'elle contribue a réfuter I'interprétation erronée
selon laquelle Rawls souscrirait a une conception individualiste du libéralisme. Je veux en



2

second lieu souligner l'importance d'intégrer une réflexion sur le droit des peuples au sein
de la philosophie libérale. Rawls doit étre félicité d'avoir tenté de combler cette lacune. Ce
besoin se fait sentir non seulement a cause d'arguments communautariens concernant
I'importance de l'appartenance culturelle, et la nécessité qui en découle de promouvoir et
protéger les droits collectifs des groupes culturels, mais aussi a cause d'arguments
égalitaristes qui relevent en partie de la justice distributive. Le principe de 1'égalité entre les
peuples, qui est I'un des principes fondamentaux apparaissant dans Le droit des gens,' peut
étre interprété comme ayant un corollaire, c’est-a-dire le principe du développement
(économique) égal des peuples, et ce dernier principe est susceptible de nombreuses
applications progressistes du point de vue de la justice internationale. Il ne faut donc pas
interpréter le droit des peuples comme devant nécessairement entrer en tension avec les
principes fondamentaux de 1'égalitarisme libéral. Au contraire, il s'agit d'un ajout important
et indispensable. Telle sera ma deuxieme conclusion. En troisieéme lieu, je veux suggérer
que méme si des amendements importants étaient apportés a la version initiale du Droit des
gens, au point d'inclure, a l'encontre de l'opinion exprimée par Rawls, le principe de
différence et d'en reconnaitre 1'universalité, on ne serait quand méme pas en présence d'un
libéralisme individualiste. Il faudrait de toute facon admettre l'existence d'une dualité
fondamentale entre deux ordres de droit qui ne sont pas subordonnés l'un par rapport a
l'autre : un régime de droits individuels illustré par les deux principes fondamentaux de

! Voir John Rawls "The Law of Peoples", dans Stephen Shute et Susan Hurley (eds), On Human

Rights, The Oxford Amnesty Lectures 1993, New York, Basic Books, 1993; traduit par Bertrand Guillarme
sous le titre Le droit des gens, Paris, Editions Esprit, Le Seuil, 1996. Les références seront faites le plus
souvent a 1'édition francaise de Guillarme. La traduction proposée par Rawls pour le titre est pour le moins
surprenante, d'autant plus que tout au long du texte, il faut traduire souvent * people ” par “ peuple .
Guillarme traduit donc de deux manieres différentes la méme expression alors qu'une traduction univoque de
“ people ” par ““ peuple ” s'imposait pour des raisons évidentes. Mais il y a plus grave. L'expression “ le droit
des gens ” peut avoir au moins trois sens différents. Elle peut tout d'abord &tre interprétée en conformité avec
la jus gentium traditionnelle selon laquelle le véritable sujet du droit international serait l'individu (Voir
Norbert Rouland, et al, Droits des minorités et des peuples autochtones, Paris PUF, 1996, p. 158), mais elle
peut aussi, comme c'est de plus en plus le cas a notre époque, étre identifiée au droit international public lui-
méme. Or Rawls refuse explicitement de faire de I'individu le véritable sujet de la justice internationale (voir
pp- 49-50), et p. 56 ou Rawls affirme que 1’élaboration d’un droit des gens “permettra diverses formes
d’association coopérative entre peuples démocratiques, et non un Etat mondial”). Il précise aussi
explicitement que son “droit des gens” (the law of peoples) ne doit pas étre confondu avec le droit
international public (the Law of Nations). (p. 51). Dans la méme page, Rawls écrit : “ Le droit des gens
contient les concepts et les principes grace auxquels le droit international peut étre jugé. Cette distinction
entre le droit des gens et le droit des nations doit étre nette. Elle n’est pas plus obscure que celle qui existe
entre les principes de justice qui s’appliquent a la structure de base de la société interne et les institutions
politiques, sociales et juridiques existantes qui constituent cette structure dans les faits.” Mais il utilise
apparemment 1’expression dans un troisi¢me sens lié a son usage dans 1’expression ius gentium intra se (lois
des peuples entre eux). (Voir p. 39, note 1). Le moins que I’on puisse dire est que cette traduction risque
d’étre mal interprétée, car elle comporte des sens qui vont totalement & I’encontre de son intention. En outre,
il existe déja un assez grand nombre d’auteurs francophones qui utilisent 1’expression “ droit des peuples .
Voir, par exemple, Francois Rigaux, Pour une déclaration universelle des droits des peuples: identité
nationale et coopération internationale, Bruxelles, Chronique sociale, 1990 ; Edmond Jouve, Droit des
peuples, Paris, Presses Universitaires de France, 1992 ; Philippe Richard, Droits de I'homme, droits des
peuples, Lyon, Chronique sociale, 1995. Dans la suite de ce texte, je n'utiliserai 1'expression de Guillarme que
pour me référer a la version frangaise de 1'ouvrage de Rawls, et j'emploierai 1'expression “ droit des peuples
dans tous les autres contextes.



3

justice, et un régime de droits collectifs illustré en partie par Le droit des gens, et ce, méme
apres que la théorie de Rawls a été amendée.

RAWLS UN INDIVIDUALISTE ?

Je voudrais dans un premier temps résumer tres brievement l'argument du Droit des
gens. Tout comme dans sa Théorie de la justice, Rawls applique la méthode de la position
originelle et du voile d'ignorance. Cependant, cette fois-ci les participants sont des
représentants de peuples et non d'individus. Dans un premier temps, il s'agira de regrouper
les représentants de nations démocratiques, c'est-a-dire de sociétés bien ordonnées qui
adherent a une conception libérale de la justice. Ces représentants ignorent “ la taille du
territoire, I'importance de la population et la force relative du peuple dont ils représentent
les intéréts fondamentaux , ainsi que “ 1’étendue de leurs ressources naturelles, ou le
niveau de leur développement économique”.? Les principes fondamentaux auxquels on
parviendrait, sous la forme d'un consensus par recoupement, seraient que les peuples
doivent étre libres, indépendants, égaux, habilités a se défendre mais non a engager la
guerre, obligés de respecter les traités, de garantir les droits de I'homme, sans intervenir
dans les affaires intérieures des autres. Rawls s'emploie ensuite a élargir la communauté
des peuples jusqu'a inclure les sociétés bien ordonnées hiérarchisées. Ces dernieres
constituent des régimes qui ne sont pas libéraux mais qui n'appuient pas d’actions
terroristes et ne sont pas violents non plus. La these essentielle de Rawls est que les
principes de son droit des peuples appliqué a une telle communauté de peuples seraient
alors les mémes que ceux qui font I'objet d'un consensus pour la communauté restreinte des
sociétés libérales. Voila donc comment on peut en quelques mots résumer 1'essentiel de ce
texte.

Commengons par montrer que Le droit des gens fournit une preuve a l'effet que
Rawls ne souscrit pas a l'individualisme politique, c'est-a-dire au point de vue selon lequel
les droits individuels fondamentaux devraient avoir une préséance absolue sur les droits
collectifs. Je prendrai pour acquis que Rawls prend ses distances a I'égard de
l'individualisme moral. D'une maniere générale, Rawls cherche a ne pas faire intervenir de
doctrine morale compréhensive au sein de sa théorie, et cela inclut la morale individualiste.
Il y a de nombreux passages qui confirment cette interprétation.’

2 Rawls, Le droit des gens, p. 55.

3 Voir “ La structure de base comme objet ” , Justice et démocratie, traduction de Catherine Audard et
al, Paris, Seuil, 1993, p. 68. Voir aussi “La priorit¢ du juste et les conceptions du bien ”, Justice et
démocratie, p. 287 ou Rawls écrit : “ L'idée de la priorité du juste est un élément essentiel de ce que j'ai
appelé le libéralisme politique; elle a un rdle central dans la théorie de la justice comme équité qui est une
forme de ce libéralisme. Mais cette priorité risque de donner lieu a des malentendus; on peut penser, par
exemple, qu'elle implique qu'une conception libérale de la justice ne puisse pas faire appel & une idée du bien
autre qu'instrumentale ou, du moins, que les idées du bien non-instrumentales qu'elle utilise doivent étre
congues comme relevant d'un choix individuel - auquel cas la conception politique, dans son ensemble,
comporte un préjugé en faveur de l'individualisme. Je me propose de dissiper les malentendus concernant la
signification de cette priorité du juste ”. La méme remarque est reprise en page 299. Voir aussi les pages 308-
310. Voir enfin Libéralisme politique, traduction Catherine Audard, Paris, PUF, 1995, p. 234, p. 240, note 2 et
p. 243.



Il faut donc se demander si Rawls accorderait une préséance absolue aux droits
individuels sur les droits collectifs. Plus précisément, il faut se demander si les deux
principes de justice fondamentaux, qui s'appliquent aux individus au sein de la société, ont
la préséance absolue sur les droits des peuples.

A premiére vue, il peut sembler facile de répondre 2 la question. Car la Théorie de
la justice de Rawls ne fait intervenir rien de plus que les deux principes de justice.* Mais la
situation est en réalité beaucoup plus complexe une fois que 1’on prend en considération
son Droit des gens. Tout indique que nous ayons affaire dans ce cas a un ensemble de
principes qui prennent la forme de droits collectifs applicables a des peuples. Or il semble
que Rawls voit dans ces deux ordres de droit deux dimensions complémentaires, interne et
externe, de la justice. La dimension interne concerne les sociétés fermées prenant la forme
d'Etats-nations, alors que la dimension externe s'applique 4 des peuples constitués en Etats,
et donc, a une société internationale d'Btats-nations.

En outre, Rawls adopte dans les deux cas un modele qui constitue une
simplification de la réalité puisqu’il apparait dans le cadre d’une théorie idéale. Il suppose
que chaque Etat souverain n’est constitué que par un “ peuple ” et il suppose que tous les
peuples sont constitués en Etats. Ce sont 1, bien entendu, des modeles extrémement
simplifiés. Mais, précisément a cause de cela, Rawls ne considere pas le cas particulier d'un
Etat multinational dans lequel les deux ordres de droit seraient appelés 2 cohabiter.
Puisqu'il cherche a poser le probleme de la justice a partir de modeles qui ne sont que des
premieres approximations, et ce, autant a l'externe qu'a l'interne, le probleme de la
cohabitation des deux ordres de droits au sein d'un méme Etat ne se pose pas. D'une
maniere générale, Rawls ne s'est pas prononcé sur la fagon de les hiérarchiser. Mais ce
silence est fort révélateur. Puisqu’il ne répond pas a la question de savoir si, dans le cadre
d'une société multinationale libérale, les droits individuels auraient la priorité absolue sur
les droits collectifs des peuples, on ne peut l'interpréter comme affirmant la primauté des
droits individuels sur les droits collectifs.

Mais comment se fait-il que Rawls soit interprété par certains comme un
philosophe individualiste ? Il y a plusieurs raisons a cela. La premiere est que Rawls a
beaucoup plus écrit sur les droits individuels que sur les droits des peuples. La deuxieéme
raison est qu’on finit par oublier pour cette raison que le concept de justice a plusieurs
applications aux yeux de Rawls. Comme chacun sait, les deux principes de justice
fondamentaux s’appliquent a la structure de base d’une communauté politique particuliere.
Or, le concept de justice a d’autres exemplifications, et s’applique notamment aussi au
rapport que les peuples entretiennent entre eux. Dans sa Théorie de la justice, Rawls
précise que les principes auxquels il désire aboutir, pour les fins de son propre ouvrage,
sont ceux qui sont applicables d'abord et avant tout a la structure de base d'une société
particuliere. Les principes fondamentaux, nous dit-il, différent lorsque la procédure est

4 Voir A Theory of Justice, Cambridge, Harvard University Press, 1971, p.8; traduit par Catherine
Audard sous le titre de Théorie de la justice, Paris, Editions du Seuil, 1987. Tout au long de ce texte, je me
réfere le plus souvent a 1’édition frangaise qui contient des changements importants par rapport a 1’édition
anglaise originale de 1971.



5

appliquée dans le cadre d'une situation entre les peuples. Rawls a répété a plusieurs reprises
que ses deux principes de justice fondamentaux ne constituent qu'une application du
concept de justice. Il ne s’agit que d’un cas particulier du probleme de la justice.” 1l
mentionne explicitement qu'il laisse de coté le probleme de la justice entre les nations, qu’il
caractérise a cette époque comme relevant du “ droit international public ” (“ the law of
nations ”). Or, si I’on s’en tient a la structure de base d’une société particuliere, on peut
facilement oublier que le concept de justice a d’autres applications.

Mais il y a plus. Les principes fondamentaux de justice proposés par Rawls
présentent un modele de justice relativisé au cas d'une société donnée se constituant en un
systeme fermé. Or, une société fermée est une soci€té dans laquelle on n’entre que par la
naissance et de laquelle on ne sort que par la mort, et cela se produit sur plusieurs
générations. Pour le dire criiment, une société fermée a toutes les apparences d’une société
ethniquement homogene.® 1l s'agit, bien entendu, d'une simplification extréme puisque nos
sociétés sont de multiples facons, et de plus en plus, des sociétés ouvertes. Ce sont, en
effet, des sociétés ouvertes a l'immigration, et qui contiennent aussi souvent plusieurs
minorités nationales (au sens d’extensions de majorités nationales voisines), voire méme
plusieurs nations. Sur le plan interne, elles sont a bien des égards pluriculturelles et
multiethniques grace a l'affluence continue d'immigrants qui viennent enrichir le tissu
social de la communauté. Mais la simplification proposée par Rawls peut étre utile dans un
premier temps. Elle constitue en quelque sorte une premiere €tape, un premier pas franchi
qui nous permettra de comprendre ensuite des situations plus complexes.’

3 Rawls,ibidem, p. 34. Voir aussi les John Dewey Lectures, “ Kantian Constructivism in Moral

Theory 7, Journal of Philosophy, 77,9, 1980, 515-572, p.524; voir la traduction “ Le constructivisme kantien
dans la théorie morale ” dans Justice et démocratie, p. 77. Voir aussi “ La structure de base comme objet ”,
Justice et démocratie, p.52; “ Le domaine du politique et le consensus par recoupement ”, Justice et
démocratie, pp.350-351; voir enfin Libéralisme politique, p. 68.

6 La société fermée est une “ self contained national community . (Theory of Justice, p. 457), c’est-a-
dire “ une communauté nationale indépendante ”, Théorie de la justice, p. 499) Elle est comme un Etat-nation.
Voir “ Le constructivisme kantien dans la théorie morale , Justice et démocratie, p. 102). Rawls y

écrit qu’une société bien ordonnée est une société qui se perpétue, une association autosuffisante d’étres
humains qui, comme un Etat-nation, contrdle un territoire donné. Ses membres voient leur communauté
s’étendre dans le temps tout au long des générations successives et ils cherchent a se reproduire eux-mémes
ainsi que leur vie sociale et culturelle de maniere quasi perpétuelle ; c’est-a-dire qu’ils considereraient comme
inadmissible et étranger a la conception méme de leur association le fait d’avoir a envisager une date pour y
mettre un terme. Enfin, une société bien ordonnée est un systeéme fermé ; il n’existe pas de relations
importantes avec d’autres sociétés, personne n’y entre de 1’extérieur, car tous y sont nés et y vivent toute leur
vie ”. Voir aussi ce passage tout aussi important : “ C’est pourquoi nous disons que la personne est un étre qui
peut étre un citoyen, c’est-a-dire un membre normal et pleinement coopérant de la vie sociale pendant toute
son existence. Nous ajoutons la formule ‘pendant toute son existence’ parce que la société est non seulement
congue comme close (#2.1), mais comme un scheme de coopération plus ou moins complet et autosuffisant,
qui crée dans son sein I’espace nécessaire pour toutes les nécessités et les activités de la vie, de la naissance a
la mort. Une société est également congue comme perpétuelle ; elle-méme, ses institutions et sa culture se
produisent et se reproduisent a travers les générations sans qu’il y ait un moment ot I’on puisse s’attendre a la

fin du processus . Libéralisme politique, p.43.

7 Citons Rawls in extenso s'expliquant a ce sujet: “ En premiére approximation, la raison en est que

le probleme de la justice sociale concerne la structure de base en tant qu'elle constitue un contexte social
et un systeme fermés. Commencer par la société des nations ne ferait que repousser d'un cran la tiche de
trouver une théorie de la justice pour le contexte social. Il doit exister a un certain niveau un systeéme
fermé et c'est I'objet pour lequel nous voulons une théorie. Nous sommes mieux préparés a traiter ce



Sur le plan externe, Rawls procede aussi a une simplification. Il ne consideére que
les peuples qui se sont constitués en Etats. La société des peuples constitués en Etats
souverains est une simplification complémentaire qui vient se superposer a celle des
sociétés fermées. Vu que Rawls a supposé dans un premier temps que tous les Etats
souverains étaient compos€s chacun d'un seul peuple, il suppose maintenant que chaque
peuple est doté d'un Etat souverain. Dans les faits, plusieurs peuples ne sont pas souverains
et, par conséquent, plusieurs Etats sont multinationaux. On dit méme trés souvent que la
plupart des Etats dans le monde sont multinationaux. Mais Rawls veut dans un premier
temps ne considérer que la société des nations constituées en Etats.

Quoi qu’il en soit, nous avons affaire a deux simplifications, ['une sur le plan
interne et l'autre sur le plan externe. En quoi ces remarques nous permettent-elles
d’expliquer I'interprétation individualiste que certains sont tentés de faire de Rawls ? La
réponse est qu’il suffit d’oublier que le modele d’une société fermée est une simplification.
On oublie qu’il s'agit d'une premiere approximation utile qui permet a Rawls d'avancer en
partant du plus simple pour appréhender ensuite le plus complexe. On oublie que Rawls se
situe au niveau de la théorie idéale. On confond alors les sociétés fermées avec des Etats-
nations réellement existants. Or, puisque les deux principes de justice s’appliquent a
I’individu, il s’ensuit que Rawls semble étre engagé a affirmer la primauté absolue des
droits individuels sur tout autre droit a l’intérieur de chacune des sociétés réellement
existantes, d’ou I’individualisme politique. Mais si on ne commet pas 1’erreur de confondre
la société fermée avec un Etat-nation réellement existant, alors on ne peut prétendre que
Rawls est engagé a affirmer quoi que ce soit concernant la primauté absolue des droits
individuels au sein de nos sociétés.® Les * Etats-nations” réels peuvent étre en fait
multinationaux. Il s’agit donc d’Etats dans lesquels les deux principes de justice seraient
appelés a cotoyer les droits des peuples. Or, ainsi qu’on 1’a fait valoir plus haut, Rawls ne
s’est pas prononcé sur une éventuelle hiérarchisation de ces deux ordres de droits. On ne

probleme pour une société (cas illustré par une nation) congue comme un systeéme de coopération sociale
plus ou moins autosuffisant et possédant une culture plus ou moins complete. Si nous réussissons dans le
cas d'une société, nous pourrons essayer d'étendre et d'adapter notre théorie initiale en fonction de

nouvelles investigations ”. VoirJustice et démocratie, p.52, note 8. 1l est plausible de penser que Rawls
veuille traiter I’Etat-nation comme une société perpétuellement fermée seulement parce qu’il veut séparer
les problemes relatifs a la justice des peuples des problemes relatifs a une seule nation. Lorsque les
restrictions qu’il apporte sont comprises de cette fagon, on est moins étonné de voir Rawls employer un
concept de nation aussi abstrait qui ne correspond en rien a la réalité de nos sociétés contemporaines.

8 Il faut reconnaitre cependant que Rawls a lui-méme donné prise a cette interprétation. Il écrit :

“ Notre objet, c’est nous-mémes, notre avenir et nos débats depuis, disons, la déclaration d’Indépendance.
Savoir si nos conclusions sont également valables pour un contexte plus large est une autre question. ” Le
constructivisme kantien dans la théorie morale ”, Justice et démocratie, p. 77. Richard Rorty s’appuie sur des
passages de ce genre pour laisser entendre que, chez Rawls, les contractants ressemblent beaucoup aux
libéraux américains du XXe siecle. Rawls souscrirait donc a 1’ethnocentrisme de Rorty. Selon cette
interprétation, la philosophie politique s’intéresse & ce qui peut se justifier aux yeux d’une communauté
historique singuliere et non de I’humanité en général. Voir Richard Rorty , “Solidarité ou objectivité”, dans
dans La pensée américaine contemporaine, sous la direction de John Rajchman et Cornel West, Paris, PUF,
1991, 61-78. Voir p. 75, note 1. Mais cette interprétation ne tient que si I’on confond 1’Etat-nation simplifié de
Rawls et les Etats-nations réels, et la théorie idéale avec la théorie non-idéale.



7

sait donc pas si Rawls voudrait accorder en toute circonstance une primauté absolue aux
droits individuels.

En somme, méme s'il n'a que tres tardivement articulé de maniere détaillée son droit
des peuples, Rawls a depuis toujours eu une conscience aigué de 1'existence d'une dualité
de droits. Nulle part est-il suggéré que les principes de la Théorie de la justice doivent
avoir la préséance absolue dans le cadre d’une société multinationale. L'omission de Rawls
était donc parfaitement consciente, souhaitée et méme annoncée explicitement par lui. C'est
cette omission que Le droit des gens est venu corriger. Les droits dont il est question dans
ce dernier ouvrage sont applicables a des peuples. 1l s'agit donc de droits collectifs. Puisque
Rawls ne précise pas quel ordre hiérarchique doit étre imposé entre ces droits et les
principes de justice fondamentaux, il ne saurait €tre caractéris€ comme un tenant de
l'individualisme politique.

Il serait inutile de tenter de contrer cet argument en prétendant que les véritables
sujets de droit dans Le droit des gens sont des Etats et non des peuples. Rawls indique
explicitement qu'il est question de “ peuples organisés en Etats ”.° Rawls distingue donc
les notions de peuple et d’Etat. La liste des droits qu’il constitue comme le résultat d’un
consensus par recoupement dans son Droit des gens s’applique explicitement a des peuples
et non a des Etats. Selon Rawls, les deux notions sont clairement différentes, et ce, méme si
le modele simplifié nous contraint 2 ne considérer que les peuples constitués en Etats.
L’erreur est de confondre la simplification du modele avec une équivalence définitionnelle.

Une autre erreur consiste a supposer que la notion de peuple équivaut chez Rawls
aux citoyens d’une communauté politique semblable a celle d’un Etat souverain réel. Selon
cette interprétation, Rawls congoit le peuple comme 1’ensemble des citoyens au sein d’une
communauté politique souveraine réellement constituée. Si 1’on adopte une telle
interprétation, on ne distinguera pas vraiment le droit des “ peuples ” du droit entre les
Etats. Mais cette interprétation oublie encore une fois le caractére simplifié des modeles
interne et externe proposés par Rawls. Elle passe sous silence le fait que Rawls distingue
clairement le peuple et 1’Etat.!° Elle oublie de prendre acte du fait que méme si un peuple
est aux yeux de Rawls un ensemble de citoyens au sein d’'une communauté politique, il se
peut qu’il existe plusieurs communautés politiques au sein d’un seul et méme FEtat
souverain.'' Elle omet de considérer le fait que les peuples peuvent parfois selon Rawls

o Voir notamment ““ Le domaine du politique et le consensus par recoupement ” Justice et démocratie,
p-351.

10 Comme je 1’ai souligné plus haut, Rawls affirme que ce sont “ les peuples organisés par leur Etat ”
qui sont les sujets de ces droits. Voir ibidem, p. 57. 11 est vrai qu'il restreint la plupart de ses considérations
aux peuples qui se sont constitués en Etats, mais ce sont ces peuples et non leurs Etats qui ont un droit a la
liberté, a 'égalité et a 1'autodétermination. Voir aussi Libéralisme politique, pp. 17-18, ou Rawls écrit que sa
théorie de la justice laisse de coté la question de “ la justice entre Etats (ou entre peuples, expression que je
préfere)... .

i Voir Le droit des gens, p. 47 pour la définition rawslienne du mot “ peuple ”. Il s’agit de personnes
considérées comme un corps constitué et organisées par leurs institutions politiques qui établissent les
pouvoirs de I’Etat. Dans les sociétés libérales, ces personnes sont des citoyens. Cette caractérisation sommaire
de la notion de peuple ne doit pas nous faire oublier les autres contraintes que Rawls imposent a cette notion.
Il ne faut pas oublier que, pour Rawls, les peuples font partie de sociétés fermées qui se reproduisent de
génération en génération. Comme on I’a déja signalé, ces traits caractéristiques permettent de séparer les



8

exercer un droit a 1’indépendance, ce qui suppose qu’un peuple particulier puisse se
détacher d’un Etat englobant, ce qui suppose que le droit des peuples pourrait s’ appliquer a
la situation interne d’Etats réellement existants.!? Elle oublie enfin de considérer la note ot
Rawls discute de la guerre de sécession américaine. Dans cette note, Rawls applique aussi
son droit des peuples en considérant la situation interne d’un Etat souverain réel.!3

Il est vrai que la population se trouvant au sein d’une société fermée est composée
de citoyens qui peuvent étre congus comme des personnes morales. Les personnes morales
sont des agents rationnels et raisonnables qui sont libres de réviser leurs idées, et qui sont
égaux dans la mesure ou ils peuvent tous prendre part a la négociation devant conduire a
’élaboration d’une conception de la justice. Ils ne doivent donc pas, en tant que personnes
morales, étre caractérisés comme des individus ayant une langue, une culture ou une
appartenance nationale spécifiques. Mais il ne faut pas croire que les traits caractéristiques
d’une personne morale sont les seuls traits caractéristiques possédés par les citoyens d’une
société bien ordonnée. En tant que membres d’une société perpétuellement fermée, ils
partagent aussi entre eux la méme langue, la méme culture et la méme ethnicité.

Telles sont donc les raisons que nous avons de résister a la tentation d’attribuer a
Rawls une conception individualiste sur le plan politique. Rawls a surtout réfléchi aux
droits individuels, mais il réfléchit de plus en plus aux droits collectifs. Il a accordé
beaucoup d’importance a ses deux principes de justice, mais ceux-ci ne constituent qu’une
application particuliere de la notion de justice. Enfin, il propose des modeles simplifiés qui
ne tiennent pas compte des situations complexes dans lesquelles les deux ordres de droit
sont appelés a cohabiter. Non seulement Le droit des gens ouvre-t-il la porte aux droits
collectifs, mais il permet aussi de contredire ceux qui croient que le libéralisme de Rawls
est un individualisme politique.

Mais alors pourquoi diable s’empresse-t-on de lire dans la philosophie de Rawls
une quelconque adhésion a 1’individualisme politique ? La réponse, je le crains, est qu’on
est sous I’emprise d’un dogme individualiste. On croit a tort que le libéralisme doit aller de
pair avec 'individualisme. On pense que puisque le philosophe libéral doit promouvoir les
droits et libertés individuels, il doit alors n’admettre aucun autre principe qui ne leur serait
pas subordonné. Or, il n’en est rien. Le philosophe libéral doit certes affirmer 1’importance
des droits et libertés individuels, mais il ne doit pas nécessairement affirmer leur primauté
absolue sur tout autre droit. Une doctrine libérale doit sans doute insister sur la nécessité de
faire la promotion des libertés individuelles, mais elle ne doit pas nécessairement faire
seulement cela. Elle peut aussi insister sur les droits collectifs. Ces derniers sont des
principes non-libéraux, mais ils ne sont pas pour autant des principes anti-libéraux

problemes qui concernent la justice interne des problemes qui concernent la justice entre les peuples. Mais ils
sont également utiles au niveau de la justice entre les peuples, car ils permettent de distinguer les peuples
formant des sociétés appartenant a la culture politique occidentale et les peuples appartenant a des sociétés
hiérarchisées non-libérales. Les participants a la négociation incluent tout d’abord les sociétés démocratiques
libérales, et la justice entre peuples fait ensuite I’objet d’une extension pouvant inclure les autres sociétés.
Pour ne pas entreméler les considérations du premier niveau avec les autres, Rawls doit s’en tenir tout d’abord
a de telles simplifications extrémes.

12 ibidem, p. 58.

13 ibidem, p. 58, note 16.



9

(illiberal). C’est cette propension a passer de 1’affirmation des droits individuels a leur
primauté absolue qui transforme le libéralisme en un dogmatisme individualiste.

Posons-nous la question: un Etat supranational ou multinational de type libéral
peut-il s'inspirer de principes de justice issus du Droit des gens qui affirment que les
peuples ont le droit de développer et maintenir leurs propres institutions culturelles,
économiques et sociales? En quel sens cela entre-t-il en conflit avec une conception
libérale de la vie en société? Pourquoi la liste des principes de justice fondamentaux se
doit-elle d'étre individualiste? Pourquoi ne peut-elle pas cotoyer un ensemble de principes
qui s'appliquent exclusivement a des groupes? Le libéralisme peut-il, autrement dit,
s'accommoder de l'existence de droits collectifs? Il importe de noter a ce chapitre que
parmi les penseurs libéraux qui se sont penchés sur la question, seule une minorité d'entre
eux se sont prononcés affirmativement. Parmi les opposants les plus virulents, on pense a
Jiirgen Habermas, Shandran Kukathas et Jeremy Waldron. Et parmi ceux qui sont en
principe favorables a l'existence de droits collectifs, la trées grande majorité justifie cette
position en montrant la compatibilit¢ des droits collectifs avec un point de vue
individualiste.'* Pour ces penseurs, le libéralisme doit aller de pair avec l'affirmation de la
primauté absolue des droits individuels fondamentaux. Pour Allen Buchanan et Will
Kymlicka, par exemple, les droits collectifs doivent avoir, disent-ils, une * justification
individualiste .

Bien entendu, on peut si I’on veut adhérer a une version radicale du libéralisme
dans lequel celui-ci serait intimement associé a I’individualisme. II m’importe ici
seulement de souligner que le libéralisme peut ne pas prendre une forme radicale de ce
genre. Il m’importe en particulier de souligner que rien chez Rawls nous permet de dire
qu’il souscrit a I'individualisme politique. Comme je 1’ai signalé plus haut, il est jusqu’a
présent resté neutre sur cette question.

Bien entendu, Rawls pourrait éventuellement se prononcer plus ouvertement dans
ses prochains écrits sur le rapport entre les deux principes de justice et le droit des peuples.
On ne peut exclure la possibilité qu’il accorde une primauté a ses deux principes. Mais
I’important est qu’il pourrait choisir de ne pas le faire sans pour autant cesser d’étre un
philosophe libéral. Je trouve pour ma part remarquable de constater que le chef de file de la
pensée libérale contemporaine soit resté neutre sur la question de la hiérarchisation de ces
deux ordres de droit. Cette neutralit¢ de Rawls n’a pas suffisamment été mise en évidence
par les interprétes de Rawls, et cela s’explique par le caractere quasi-religieux avec lequel
certains affirment leur foi dans I’individualisme politique.

14 Voir, par exemple, Will Kymlicka, Liberalism, Community and Culture, Oxford, Oxford University
Press, 1992, en particulier aux pp. 150-154; “ Le libéralisme et la politisation de la culture ”, dans Seymour
(dir.) Une nation peut-elle se donner la constitution de son choix? , Montréal, Bellarmin, 1995 ; voir en
particulier p. 118, note 53; Voir aussi son “ Individual and Collective Rights ” dans Judith Baker (ed.), Group
Rights, Toronto, University of Toronto Press, 1995. Voir aussi Allen Buchanan, ““ Assessing the
Communitarian Critique of Liberalism ™, Ethics, 99, 1989, 852-882.Voir enfin Yael Tamir, Liberal
Nationalism, Princeton, Princeton University Press, 1993 et, plus récemment, Thomas Pogge, “ Group Rights
and Ethnicity ~” dans W. Kymlicka & 1. Shapiro (eds.) Ethnicity and Group Rights, New York, New York
University Press, 1997, p. 190.



10

Il faut poser la question: pourquoi I'Etat libéral supranational ou multinational ne
peut-il pas autoriser la cohabitation au sein de sa propre constitution de droits collectifs
fondamentaux a c6té des droits individuels fondamentaux? La réponse, je le crains, est
toute simple: aucune. Il n'y a pas de raison pour qu'il en soit ainsi. Ce débat provient en
grande partie de ce qui, jusqu'a récemment, a €t€ une “ omission ~ faite par Rawls et
d'autres penseurs libéraux, omission qui elle-méme s'explique en partie par le fait que ces
penseurs libéraux sont des citoyens d'un Etat libéral dans lequel le facteur de la diversité
nationale n'est pas (ou n'a pas encore été a ce jour) un facteur primordial commandant la
réflexion. Lorsque la société considérée est une société fermée, les deux principes de
justice fondamentaux ont préséance sur tous les autres droits et, puisqu'il s'agit de droits
individuels, Rawls donne alors l'impression d'adhérer a l'individualisme politique. Mais
c'est 1a une lecture superficielle qui ne résiste pas a 1’analyse. Les philosophes libéraux
individualistes qui ont cru étre en mesure de lire de l'individualisme politique chez Rawls
ont été victimes de leur propre conviction." Ils ont projeté sur Rawls leur propre systeme
de pensée.

Depuis la publication du Droit des gens, il est désormais encore moins possible de
prétendre que Rawls souscrit a un libéralisme politique de type individualiste. On ne peut
plus prétendre que les principes de justice fondamentaux de sa Théorie de la justice ont une
préséance absolue sur ceux qui sont formulés dans Le droit des gens. 1l est plus raisonnable
de supposer que dans le cadre de la communauté internationale d’Etats libéraux, c'est-a-
dire d’Etats dans lesquels la conception de la justice comme équité serait en vigueur, les
deux principes de justice fondamentaux de Rawls cohabiteraient et compétitionneraient
avec les principes s'appliquant aux relations entre les peuples. On peut supposer que ni les
uns ni les autres ne devraient avoir la priorité absolue, et cela vaudrait aussi au sein d’un
Etat libéral multinational.

Rawls n'est donc pas engagé a un point de vue individualiste en philosophie
politique. Bien au contraire, dans la mesure ou les collectivités deviennent les sujets de
droits collectifs, et que 1'égalité entre les peuples devient aux yeux de Rawls une condition
sine qua non pour l'application d'un concept de justice a l'échelle supranationale ou
multinationale, il pourrait étre plus raisonnable de lui attribuer a la fois un point de vue
anti-individualiste et anti-collectiviste, c'est-a-dire un point de vue qui rejette a la fois la
primauté absolue accordée aux droits individuels et la primauté absolue accordée aux droits
collectifs. Sans attribuer cette doctrine a Rawls, puisque notre these essentielle est que 1’on
ne peut lui attribuer aucun point de vue précis a ce sujet, l'anti-individualisme apparait
quand méme comme une position libérale éminemment plausible et équilibrée. Rawls
pourrait souscrire a I’anti-individualisme politique sans se contredire. Pour parvenir a une
position équilibrée de ce genre, il suffirait de refuser a hiérarchiser les différents principes.
Quoi qu'il en soit, contrairement a ce qui est prétendu par plusieurs sinon par la majorité
des philosophes politiques de renom qui se sont faits les interpretes de la pensée de Rawls,

15 Par “ individualisme politique ”, j'ai dit que j'entendais le point de vue selon lequel les droits
individuels devraient avoir la préséance absolue sur les droits collectifs. Parmi ceux qui défendent ce point de
vue, il faut bien entendu inclure aussi ceux qui n'admettent des droits collectifs que s'ils ont une justification
individualiste, c'est-a-dire s'ils sont justifiés sur la base de la protection et promotion de droits individuels. Je
range donc parmi les philosophes d'inspiration individualiste Kymlicka, Buchanan, Pogge et Tamir.



11

et ici je pense notamment a Allen Buchanan et Will Kymlicka!®, Rawls n'est pas plus
engagé a un individualisme politique qu'il n'est engagé a un collectivisme politique.

Certains pourront étre tentés de lire dans le contractualisme rawlsien une sorte
d'individualisme. Mais il faut prendre garde de ne pas faire une telle lecture. Il souscrit sans
doute au contractualisme, mais il s’agit selon lui seulement d’un procédé de
représentation.!”” La communauté politique n'est pas exclusivement fondée sur un contrat
entre individus qui seraient “ autonomes” dans tous les sens de Il'expression. Son
contractualisme n’intervient qu’a I’occasion d’une expérience de pensée qui est compatible
avec le fait que les agents soient dans les faits des sujets “ situ€s . En bref, contrairement
aux philosophes libéraux traditionnels, son contractualisme n’est pas contaminé par
I’atomisme ou I’individualisme. Cette interprétation concorde avec ses nombreuses
remarques concernant le caractere essentiellement social des individus.!® Pour l'auteur, la
structure de base de la société nous affecte des le jeune age et contribue a faconner la
personnalité.”” C'est la raison pour laquelle elle est le véritable objet de la théorie de la
justice, et non l'individu.?® Rawls prétend aussi que notre identité institutionnelle se
maintient alors que notre identité morale se transforme.?! La premiere a un caractere
individuant sur la personne alors que la seconde peut étre changeante. Ces theses de Rawls
viennent en outre expliquer pourquoi il est enclin a distinguer la société (concue comme
systeme de coopération) et une simple association.?? L'appartenance a une société n'est pas
facultative, et le fait de s'en retirer n'équivaut pas au fait de se retirer d'une association. Bien
qu'il soit en principe possible de n'appartenir a aucune association, les individus ne peuvent
se priver d'appartenir a une société politique. La solidité de notre appartenance a une
société politique est peut-€tre aussi la raison pour laquelle Rawls choisit le cadre d'une
société fermée pour penser la justice sociale. La simplification qui en découle produit
I'image d'une communauté dans laquelle les individus n'entrent que par la naissance et de
laquelle ils ne sortent que par la mort. Dans certains passages remarqués par Kymlicka,
Rawls va méme jusqu'a affirmer que le langage et la culture jouent un role important sur
l'individuation de la personne.?*

16 Pour un énoncé récent de l'individualisme politique de Kymlicka, voir son introduction a Ethnicity
and Group Rights, p. 6.

17 Rawls, Libéralisme politique, pp. 51-52.

18 Voir, par exemple, l'article intitulé “ La structure de base comme objet ”, Justice et démocratie,

section VIII ; voir p. 68: “ J'ai indiqué comment la théorie de la justice comme équité peut tenir compte de la
nature sociale des étres humains.”

19 Voir Théorie de la justice, pp. 33, 126.

20 Ibidem, section 2, et “ La structure de base comme objet ”, Justice et démocratie.

u Voir Libéralisme politique, pp. 55-57.

2 Ibidem, pp. 67-69.

z *“ L’autorité gouvernementale ne peut donc pas étre librement acceptée en ce sens que les liens de la

société et de la culture, de I’histoire et de I’origine sociale, commencent tres tot a fagonner notre vie ; ils sont
normalement si forts que le droit a I’émigration (correctement formulé) ne suffit pas a faire de I’acceptation
de I’autorité gouvernementale un acte libre, politiquement parlant, comme la liberté de conscience suffit a
faire de 1’acceptation de ’autorité ecclésiastique un acte libre, politiquement parlant. ”Ibidem, p. 270; Pour un
commentaire instructif, voir Kymlicka, Multicultural Citizenship, Oxford, Clarendon Press, 1995, pp. 86-87.
Kymlicka signale fort justement que Rawls ne semble pas tirer toutes les conséquences de ce dernier constat,
et c'est la raison pour laquelle il ne dit nulle part que 'appartenance culturelle constitue un bien premier.



12

Ces remarques de Rawls cadrent mal avec la suggestion selon laquelle la société
n'est rien de plus qu'un contrat liant des individus entre eux. Elles sont, bien entendu, tout a
fait compatibles avec une philosophie contractualiste. En effet, l'appartenance a la
communauté politique doit aussi pouvoir prendre la forme d'un contrat car, apres tout, c'est
sur ce mode que les immigrants s'intégrent a la communauté politique, et c'est sur ce mode
que les résidents renouvellent leur adhésion a leur communauté d'appartenance. Mais le
contractualisme n’est pas chez Rawls 1’indice d’une adhésion a une quelconque doctrine
atomiste®*, et il ne peut par conséquent &tre utilisé pour montrer que Rawls souscrit a
I’individualisme politique.

Il existe une autre raison de penser que Rawls endosse I'individualisme politique.
Selon Kymlicka, I’'individualisme de Rawls se vérifierait dans I’affirmation que I'individu
est I’unité ultime de la validité morale (““ the ultimate unit of moral worth ” ; c’est nous qui
soulignons).® En fait, Rawls parle seulement de I’individu comme d’une source autonome
de revendications, et non de la source ultime, ainsi que le prétend Kymlicka.’¢ Plus
important encore, Rawls caractérise seulement qu’un aspect de la liberté en parlant de
I’individu comme d’une source autonome de revendications. Il existe selon lui d’autres
facons de se considérer comme une personne libre. Les individus se considerent libres aussi
au sens ou ils ont la faculté morale de former leur propre conception du bien.?’ Ils peuvent
changer leur identité morale tout en gardant la méme identité publique, et la méme identité
personnelle “ au sens ou ce concept est compris par certains auteurs dans le domaine de la
philosophie de I’esprit ”.*® Et surtout, en un troisieme sens, les individus sont libres en
raison de leur capacité a assumer la responsabilité de leurs fins. Ils ajustent leurs aspirations
a la lumiere de la contribution qu’ils peuvent raisonnablement apporter. Ils limitent leurs
revendications a ce qui est autorisé par les principes de justice.” Cela veut dire qu’ils
ajustent leurs fins afin qu’elles puissent €tre réalisées par des moyens qu’ils peuvent
raisonnablement espérer obtenir en retour de leur contribution. Ici, Rawls fait intervenir des
considérations qui concernent les libertés positives et non plus seulement les libertés
négatives. Il impose des contraintes aux revendications légitimes des individus.

En somme, Kymlicka n’a pas raison d’accorder plus d’importance a ce qui ne
constitue pour Rawls qu’un sens particulier accordé au concept de liberté. Les libertés
positives au sens de la liberté des Anciens sont pour Rawls aussi importantes que les
libertés négatives au sens de la liberté des Modernes.’® Certes, les libertés négatives ne

24 Pour une caractérisation de la doctrine atomiste, voir Charles Taylor, “L’atomisme”, dans Charles
Taylor, La liberté des Modernes, Paris, PUF, 1997, pp. 223-237.

2 Kymlicka, Liberalism, Community and Culture, Oxford, Clarendon Press, 1989, p. 140.

26 Rawls, “ Le constructivisme kantien dans la théorie morale ”, Justice et démocratie, p. 113.

7 Rawls, Libéralisme politique, pp. 55-57 et *“ Le constructivisme kantien dans la théorie morale ”,
Justice et démocratie, p. 113-114.

28 Rawls, Libéralisme politique, p. 57.

2 Rawls, ibidem, p. 60. Voir aussi “ Le constructivisme kantien dans la théorie morale ”, Justice et
démocratie,p. 115.

30 Voir cependant Jacques Bidet, John Rawls et la théorie de la justice, Paris, PUF, 1995, p. 20. Selon

Bidet, Rawls accorde une priorité a la liberté des Modernes, car les libertés ne doivent pas étre sacrifiées a la
liberté de participer dans I’égalité, aux affaires politiques. VoirThéorie de la justice, p. 237. Mais quelle que
soit la position de Rawls a I’époque de sa Théorie de la justice, la position de Rawls est désormais tres claire
depuis Libéralisme politique. Rawls a modifi€ son premier principe en ajoutant une clause a I’effet que “ la



13

doivent d’aucune manicre €tre contraintes par des devoirs ou obligations imposées par une
idée du bien commun ou par une idée perfectionniste.’! Mais la société entendue au sens
d’un systeme de coopération sociale semble tre une “ source autonome de revendication ”
qui induit des responsabilités chez les citoyens. La méme idée est reprise dans le Débat sur
la justice politique, ouvrage dans lequel Rawls dialogue avec Jiirgen Habermas.’> Rawls y
soutient que les libertés des Modernes et les libertés des Anciens figurent I'une et 1’autre
dans le premier principe de justice adopté dans la position originelle®, et il précise que
I’autonomie publique et 1’autonomie privée sont également cooriginaires et d’égale
importance.** On voit donc mal comment Kymlicka pourrait justifier une interprétation
individualiste.

Les remarques qui précedent nous permettent aussi de répondre a une derniere
objection. On pourrait étre tenté de penser que Rawls subordonne au fond les droits
collectifs des peuples aux droits individuels pour la raison suivante. Dans le cadre d’une
négociation entre peuples ayant comme objectif de s’entendre sur une liste de principes
adoptés dans la position originelle, Rawls croit qu’un consensus surviendrait sur le devoir
ou l’obligation que les peuples ont de respecter les droits de I’homme. Les droits de
I’homme sont des droits individuels, et il semble alors que les droits individuels aient une
préséance absolue sur les droits des peuples.

Selon cette interprétation, Rawls se serait prononcé sur une hiérarchisation
particuliere entre les deux principes de justice et le droit des peuples. On sait qu’il a d’une
maniere générale tendance a imposer un ordre lexical entre les divers principes de justice,
et il devrait normalement adopter la méme stratégie ici en imposant un ordre lexical entre
les principes d’une société bien ordonnée et ceux qui s’appliquent au sein d’une société
internationale. Cet ordre lexical devrait intervenir au niveau de la théorie idéale, puisqu’il
doit faire I’objet d’un consensus pour des agents placés dans la position originelle.

Qu’en est-il exactement? Il semble en effet que, selon Rawls, le constructivisme
suppose que les principes appropriés a chaque accord doivent étre subordonnés a ceux qui
s’appliquent aux objets de tous les accords précédents, ou alors coordonnés et ajustés aux
autres au moyen de regles de priorité.»> Or méme si les deux principes de justice
n’apparaissent pas dans le droit des peuples, la premiere partie du premier principe y est
maintenue. Rawls croit que certains principes libéraux fondamentaux doivent contraindre
le droit des peuples. Il élabore en ce sens des idées libérales de justice plus générales que
celles qui sont admises dans les deux principes. En 1’occurrence, il admet une liste de
droits, libertés et possibilités de base. Il accorde une priorité marquée en faveur de ces
libertés fondamentales, par rapport aux revendications fondées sur le bien commun et sur
les valeurs perfectionnistes. Il admet enfin des mesures garantissant pour tous les citoyens

juste valeur des libertés politiques égales, et de celles-la seulement, doit étre garantie ”. Voir Libéralisme
politique, p. 29.
L Rawls, ibidem, p.30.

32 Voir Rawls et Habermas, Débat sur la justice politique, Paris, Editions du Cerf, 1997.
33 Rawls, ibidem, p. 84.
34 Rawls, ibidem, p. 108.

35 Rawls, Le droit des gens, p. 46.



14

I’acces aux moyens polyvalents adéquats qui permettent 1'usage effectif de leurs libertés.
Rawls exclut ensuite les libertés politiques, I’égalité équitable des chances et le principe de
différence de cette formulation générale.’® Et en fin de compte, le noyau fondamental des
libertés de base qu’il retient réapparait sous la forme des droits de ’homme et vient
contraindre le droit des peuples.

S’agit-il alors d’une priorité absolue accordée aux droits individuels sur les droits
collectifs? Cette conclusion ne m’apparait pas valide, et pour plusieurs raisons. Tout
d’abord, méme s’il existe un noyau de droits individuels fondamentaux qui se maintient
jusque dans le droit des peuples, il existe également des contraintes imposées par la société
congue comme un systtme de coopération sociale autant au niveau de la justice interne
qu’au niveau de la justice entre les peuples. La société impose un cadre d’application
privilégié et c’est a I'intérieur de ce cadre que les deux principes de justice doivent
s’appliquer. Ensuite, la communauté internationale est congue comme une communauté de
telles sociétés et non comme une communauté d’individus. Il est donc tres difficile de
prétendre que 1’individu doit avoir une préséance absolue sur la société.

Deuxieémement, j’ai laissé entendre que les principes libéraux fondamentaux
réapparaissaient dans Le droit des gens sous la forme de droits de I’homme que les peuples
ont le devoir de protéger. Mais Rawls ne hiérarchise pas 1’ensemble des droits et devoirs
apparaissant dans son droit des peuples. Il semble que les droits et obligations des peuples
s’énumerent sans ordre lexical. On ne peut donc pas conclure que Rawls accorde la
préséance absolue aux individus sur les peuples dans son Droit des gens.

Enfin, on doit remarquer qu’il existe une symétrie parfaite entre les principes de
justice gouvernant les peuples et les principes de justice au sein d’une société. En effet,
comme nous 1’avons vu plus haut, Rawls impose aussi a ’interne des droits et des devoirs
aux individus. Les libertés politiques qui apparaissent dans le premier principe font
référence a des responsabilités qui induisent des devoirs de I’individu a I’endroit de la
société congue comme systeme de coopération sociale. Les individus sont donc soumis a
des droits et des devoirs au sein de leur société de la méme maniere que les peuples sont
soumis a des droits et des devoirs a I’égard des individus au niveau de la justice
internationale. Et de la méme maniere qu’il n’existe pas de hiérarchie entre les principes
énoncant les droits et les devoirs des peuples, il n’existe pas de hiérarchie entre les droits et
les devoirs des individus dans la justice interne.

Sur la base des considérations qui précédent, on pourrait méme étre tenté de penser
que Rawls entérine au fond implicitement un équilibre raisonnable entre deux ordres de
droit complémentaires. Pour justifier cette interprétation, on pourrait invoquer le fait que
méme s’il s’oppose d’une maniere générale a I’intuitionnisme, il ne veut pas €éliminer tout
recours a I’intuition, et il se peut que les deux ordres de principes soient selon lui voués
inévitablement a compétitionner sans que 1’on puisse dans tous les cas trancher en faveur

3 Ibidem, p. 52



15

de I’un ou de I’autre.’” Si cette interprétation était acceptée, il faudrait conclure que Rawls
doit étre rangé parmi les philosophes anti-individualistes et anti-collectivistes.

Mais a vrai dire, il n’est pas nécessaire de spéculer de cette mani€re pour appuyer
I’essentiel de mon propos. Il suffit de dire que Rawls ne se prononce pas de facto
concernant la hiérarchisation entre les deux ordres de droit. Quelle que soit 1’explication
qu’on veuille produire pour rendre compte de cette omission, cela suffit 2 montrer que
I’interprétation individualiste de Rawls est sans fondement.

Je conclus donc encore une fois que I'interprétation individualiste des textes de
Rawls ne repose sur rien de solide. C’est une interprétation superficielle qui ne résiste pas a
I’examen.

IT
LE DROIT DES PEUPLES

Passons maintenant au deuxiéme point. La question posée est la suivante : est-ce
que les droits collectifs des peuples peuvent jouer un role important au niveau de la justice
internationale? Il y a tout lieu de penser, en effet, que les deux principes fondamentaux ne
pourraient a eux seuls suffire méme s'ils étaient appliqués dans le cadre d'Etats
supranationaux ou multinationaux. Je soutiens que les diverses mesures de justice doivent
tenir compte des droits collectifs des différentes communautés nationales. Le principe de
différence qui vise essentiellement les individus doit étre complété par un principe
d'autodétermination qui vise d'abord et avant tout les communautés nationales, car ce sont
elles qui détiennent le droit de profiter de biens participatoires tels que des institutions
politiques, sociales, culturelles et économiques*.

37 On pense ici aux différentes limitations raisonnables pouvant s’appliquer au sein d’un société donnée
aI’égard des libertés individuelles fondamentales. Par exemple, la liberté d’expression peut parfois étre
raisonnablement limitée par une politique d’affichage visant & assurer la prépondérance de la langue publique
commune. La liberté de choisir la langue d’enseignement pour les enfants d’immigrants peut étre limitée par
la nécessité d’assurer une intégration au sein de la culture publique commune. On pense aussi au droit
d’appartenir a la communauté politique de son choix qui est lui aussi en partie contraint par les droits
collectifs d’un peuple. Ce droit ne peut étre invoqué par une minorité de citoyens faisant partie d’une
population qui aurait en toute 1égitimité et de maniere démocratique choisi de faire sécession, pour modifier le
territoire et violer le principe de I’uti possidetis. La seule fagon pour ces citoyens d’exercer leur droit
d’appartenir a la communauté politique d’origine est de quitter le territoire de la nation ayant fait sécession.
On peut enfin aussi mentionner le droit qualifié d’un peuple a limiter I’immigration. Ce droit limiterait la libre
circulation des populations immigrantes. Sur ce dernier point, voir Le droit des gens, p. 59, note 19.

38 Ce ne sont pas tous les “ droits sociaux et économiques ” qui entrent dans la catégorie des droits
collectifs. Je suis d'avis qu'il faut restreindre la portée des droits collectifs a des biens institutionnels de base,
puisque seuls les biens institutionnels ont un véritable statut de bien participatoire. Cela nous oblige
également a imposer des conditions restrictives tres fortes d'éligibilité a de tels droits. Seules les
communautés nationales (les nations, les majorités nationales et les minorités nationales) peuvent aspirer a
devenir des sujets de droits collectifs. Voir a ce sujet mon “ Anti-individualisme, droits collectifs et Etats
multinationaux ” dans Lekton, Vol.4,no 1,1994,41-80. Quand on adopte des contraintes tres fortes sur
I’admission des droits collectifs, on peut contourner le probleme de la boite de Pandore souligné par Daniel
Weinstock. On peut éviter de voir se multiplier les groupes revendiquant des droits collectifs. Voir
Weinstock, “ La boite de Pandore ”” dans Michel Seymour (dir.), Nationalité, citoyenneté et solidarité,
Montréal, Editions Liber, 1999.



16

Il est vrai qu'a l'intérieur d'un Etat-nation qui prend la forme d'une société libérale
bien ordonnée et fermée, c'est essentiellement au sujet des individus que s'applique le
principe de I'égalité des chances. Les deux principes de justice sont peut-€tre, ainsi que le
prétend Rawls, les principes fondamentaux qui doivent alors s'appliquer. En effet, dans un
Etat unitaire qui ne contient pas plusieurs communautés nationales, les principes de justice
interne requierent sans doute seulement que soient maintenues et préservées les libertés
individuelles fondamentales, une égalité des chances, et une justice maximin pour tous les
individus. Mais a 1'échelle supranationale ou multinationale, les peuples sont a considérer
autant que les individus. Les deux principes de justice fondamentaux doivent étre
complétés par des principes de justice entre les peuples. Dans un cadre autre que celui
d'une société fermée, il faut admettre 1'existence de certains autres droits qu'auraient les
communautés, comme ceux de créer, maintenir et développer leurs propres institutions.
C'est ce qui semble découler naturellement du Droit des gens.

C'est ici qu'intervient la seconde these que je voudrais défendre. Le principe de
justice maximin visant a maximiser les ressources des plus démunis peut s'avérer
insuffisant si I'on ne tient pas compte du droit qu'ont les nations a s'autodéterminer. Il
pourrait €tre plus juste dans certains cas d'assurer en outre une plus grande autonomie aux
nations, de leur permettre de jouir d'institutions qui leur soient propres, et notamment d'une
infrastructure économique, plutdt que de bénéficier seulement de mesures financieres
palliatives, inspirées par le principe de différence, mesures qui viseraient essentiellement a
compenser un développement inégal.

Si on se place exclusivement du point de vue des principes de justice maximin
applicables 2 des individus, on ne peut rien dire contre le fait qu'un Etat souverain
multinational (ou des autorités diverses a 1'échelle supranationale) choisisse de favoriser la
concentration du développement économique au sein de certaines régions et au profit de
certaines nations. Du point de vue de la justice maximin, il suffit, pour €tre juste, que ce
dispositif économique soit compensé par l'instauration d'un régime de péréquation et de
transferts a l'intention des moins bien nantis au sein des autres régions. Mais qu'arrive-t-il
lorsque les régions moins développées sont occupées par des nations? Ces nations ne
doivent-elles pas €tre traitées comme égales aux autres? Celles-ci n'ont-elles pas des droits
collectifs de profiter d'institutions politiques, culturelles, sociales er économiques qui leur
seraient propres?*® Et ces droits n'entrainent-ils pas des obligations de la part de 1'Etat
multinational ou des autorités supranationales? Si on répond affirmativement a ces
questions, ne doit-on pas alors mettre 1'accent aussi sur le développement des économies
nationales plutot que de ne s'en tenir qu'a des paiements de transfert?

Il ne s'agit pas de considérations théoriques ou abstraites. On peut illustrer le
probleme par de nombreux exemples. On connait depuis trés longtemps le probleme des
relations nord-sud. Il n'est pas nécessaire d'insister longuement sur le fait que les pays du
tiers-monde sont dépourvus d'infrastructures économiques appropriées et que les pays

» Voir les textes cités plus haut de Philippe Richard, Droits de I'homme, droits des peuples, Edmond
Jouve, Droit des peuples , et Frangois Rigaux, Pour une déclaration universelle des droits des peuples:
identité nationale et coopération internationale.



17

riches doivent au moins en partie en assumer la responsabilit€. Méme si on ne restreint pas
nos considérations aux seuls organismes de bienfaisance, et que l’on prend en
considération I’ensemble des dons faits par les gouvernements occidentaux a l’intention
des pays du tiers-monde, on peut prétendre que ces “ transferts ” constituent seulement une
partie de la solution. Il ne faut certes pas les négliger, tout comme il ne faut pas négliger
I’obligation de les soulager des dettes énormes qu’ils ont contractées a I’endroit des pays
occidentaux. Mais il n’en demeure pas moins essentiel de prendre en considération en plus
leurs droits collectifs a se doter d’infrastructures économiques. Comme on le voit, il existe
une dimension collective a la justice distributive et non seulement une dimension
individuelle.

Depuis une décennie, on apercoit un autre exemple fondamental d'inégalité. Dans
son numéro d'avril 1997, le Monde diplomatique fait état d'une concentration de 1'économie
au sein de 200 sociétés multinationales dont les sieges sociaux sont concentrés au sein de
huit pays seulement.”> Ces deux cents entreprises multinationales fournissent le tiers du
PIB mondial. A notre époque, la coupure fondamentale entre riches et pauvres se trouve en
tres grande partie manifestée dans I'écart entre la richesse concentrée au sein d'une poignée
d'entreprises multinationales et la situation économique dans laquelle se trouvent des
peuples ravagés par les effets de la délocalisation. Cette coupure est de moins en moins
l'effet d'une distinction entre bourgeois et prolétaires au sein d'un Etat-nation. Dans cette
perspective, il importe de reconnaitre l'existence du droit des peuples a bénéficier d'un
développement €gal a celui des autres peuples.

Un autre exemple plus proche de nous peut étre fourni. Le cas des autochtones
vivant au Canada doit bien entendu étre mentionné, mais la situation du Québec par rapport
au Canada peut aussi €tre signalée. Les effets d'un développement inégal se sont fait sentir
beaucoup plus chez les peuples autochtones, mais les nationalistes québécois prétendent
que le développement inégal affecte également le Québec. On peut sans doute contester
cette interprétation, mais il s’agit ici d’illustrer concretement la différence entre un régime
de transferts fiscaux comme la péréquation ou le transfert social canadien, et des politiques
visant a assurer le développement égal des peuples dans le cadre d’une société
multinationale. Que 1’on soit d’accord ou non avec 1’opinion des nationalistes québécois a
ce sujet, le propos est clair. Selon ces derniers, le gouvernement canadien a, par de tres
nombreuses politiques mises en ceuvre au cours des trente dernieres années, favorisé le
développement économique de la région de Toronto aux dépens de toutes les autres régions
du pays.*

40 Frédéric F. Clairmont, “ Ces deux cents sociétés qui contrdlent le monde ”, Le Monde diplomatique,

Avril 97, pp. 1, 16, 17.

4 La situation est sans doute beaucoup plus complexe que je le décris. Pour avoir un portrait plus fidele
de la situation, il faut tout d’abord tenir compte du fait que les Québécois ont traditionnellement négligé les
professions liées au milieu des affaires, et ont préféré les professions dites “ libérales . De plus, I’économie
s’est au cours des dernieres années déplacée vers le centre du continent. Ensuite, le Québec a dii modifier et
moderniser une structure industrielle traditionnelle axée sur le vétement, la chaussure et le meuble. Tous ces
facteurs ne doivent certes pas étre négligés, comme ne doivent pas étre négligés les efforts récents du
gouvernement fédéral pour corriger les erreurs du passé. Mais méme en prenant tout cela en considération, il
demeure plausible de prétendre que les politiques du gouvernement fédéral ont joué un réle déterminant.
Certains invoquent aussi I’insécurité politique pour expliquer le déplacement du centre de 1’économie



18

Plusieurs autres facteurs expliquent les avantages dont a pu bénéficier 1'Ontario,
mais les politiques du gouvernement canadien ont joué un rdle déterminant. Je pense en
particulier a I’ouverture de la voie maritime, a la politique nationale de 1’énergie, au pacte
de I"automobile, a la politique d’achats de biens et services, etc. Ainsi, il ne suffit pas de
compenser des politiques de développement d’une infrastructure économique par des
transferts a l'intention des provinces pauvres pour appliquer une justice distributive
réellement équitable. Il faut aussi tenir compte du droit des peuples a un développement
égal. Par cette inégalité dont il serait en grande partie responsable et qu'il n'aurait
apparemment jamais cherché a corriger, le gouvernement canadien violerait donc le
principe de 1'égalité entre les peuples qui le constituent.

Imaginons que les Québécois aient le choix entre la possibilité de bénéficier de
subsides divers (sous la forme de péréquation et autres paiements de transfert), ou bien
d'obtenir plut6t l'application de différentes mesures leur permettant de développer sans
entrave une infrastructure économique solide. Qu'est-ce qui serait plus juste? Il semble en
tout cas que le principe de justice maximin soit insuffisant, surtout si les transferts sont
transitoires alors que 1'inégalité dans le développement des infrastructures est permanente.
Pourquoi certains ont-ils 1'impression que la situation demeure injuste en dépit de
paiements de transfert dont a pu bénéficier le Québec depuis 19707 La raison est peut-étre
qu'en plus d'un principe de justice maximin, il faut un principe affirmant le droit des
nations de voir se développer leur économie nationale. Il se peut que le principe de justice
maximin et le principe d'égalité des peuples soient indépendants I'un de l'autre et qu'ils
soient tous les deux requis pour assurer un développement économique global moins
inégal, ainsi qu'une diminution de I'écart entre les plus riches et les plus pauvres.

Des tensions pourraient sans doute apparaitre a I'occasion entre les deux ordres de
droits. Une tension peut survenir entre le droit d'une communauté d'assurer le
développement de ses institutions économiques et la nécessité de préserver, a 1'échelle
multinationale, un régime fondé sur la justice maximin. Le probleme se produit notamment
lorsque la communauté qui manifeste des tendances autonomistes est celle qui contribue
par sa richesse au fonctionnement de ce régime, et I’on peut décider alors que la justice
maximin doit l'emporter sur le droit du peuple dispensateur d'assurer son propre
développement. On pense ici, notamment, au peuple flamand en Belgique qui est en ce
moment plus riche que le peuple wallon mais qui contribue davantage que le peuple wallon
au régime de la sécurité sociale géré a 1'échelle fédérale, alors que les bénéficiaires de ce
régime sont en grande partie des membres de la nation wallonne. Il serait tentant pour les
Flamands de se retirer d'un tel régime fédéral, mais ils rateraient une belle occasion de
montrer leur solidarité. Puisque le développement économique du peuple flamand n'est pas
compromis par de telles mesures, on peut alors estimer que celles-ci doivent avoir la
priorité sur le plan moral. Quoi qu'il en soit, le fait que des principes soient susceptibles
d'entrer en tension les uns avec les autres ne devrait pas étre une raison pour refuser de les
reconnaitre. De telles tensions existent déja dans les constitutions qui ne contiennent que
des droits individuels.

canadienne de Montréal vers Toronto. Mais on pourrait rétorquer que le nationalisme québécois est un effet
du développement inégal et non la cause.



19

La primauté peut parfois étre accordée aux droits collectifs sans que cela soit
problématique du point de vue d'une philosophie politique libérale. Au contraire, le fait
d'accorder une telle primauté peut dans certains cas s'avérer plus progressiste que la
promotion de certaines applications particulieres du principe de différence. Qu'on pense
notamment aux droits qu'ont les peuples du tiers-monde de profiter d'institutions
économiques de base. La protection de ces droits ne devrait-elle pas avoir la priorité sur
des mesures particulieres inspirées d'une justice distributive maximin, mais qui ne
permettraient pas aux individus de hausser véritablement leur niveau de vie?

Le développement d'une théorie de la justice a I'échelle internationale ne peut étre
adéquat que si les peuples sont jugés égaux entre eux, et que s'ils ont un droit égal de
développer leurs propres institutions économiques. Le principe de ['égalité entre les
peuples peut donc dans certains cas s'avérer tres progressiste et jouer un role fondamental
au niveau de la justice internationale.

Les remarques précédentes ne tiennent pas compte d’un élément important qui
intervient dans le principe de différence. Chez Rawls, le principe de différence ne renvoie
pas seulement a des mesures visant a assurer la distribution de la richesse, mais aussi a des
mesures visant a assurer la propriété collective des moyens de production. Le principe ne
doit pas dans son application entrainer seulement I’instauration d’un Etat-providence, car il
doit donner lieu a une démocratie de propriétaires, que celle-ci soit assurée a l’intérieur
d’un régime capitaliste ou socialiste.*> Lorsqu’on interprete le principe de différence de
cette facon, peut-on encore prétendre qu’il est incomplet et doit €étre complété par le
principe d’égalité entre les peuples ?

Il semble bien que oui. Un Etat multinational peut bien favoriser I’application de
mesures favorisant une plus grande démocratisation dans la possession des moyens de
production, sans toutefois tenir compte d’un équilibre entre des régions occupées par des
communautés nationales différentes. On imagine un Etat qui légifére contre le monopole
de certaines entreprises pour favoriser la concurrence en plus de favoriser par diverses
mesures la distribution de la richesse collective. Tout cela peut aller de pair avec un
développement régional inégal qui défavorise I’économie d’un peuple au profit d’un autre
peuple. I faut donc compléter le principe de différence par le droit des peuples a un
développement égal. Méme si I’on peut justifier des mesures de développement régional
sans invoquer le droit des peuples, on ne peut pas accepter le principe du droit des peuples
a un développement égal sans adopter des mesures visant assurer le développement
régional. Le droit des peuples offre un principe additionnel visant a assurer un meilleur
développement régional.

I
LE DROIT DES GENS : UN MODUS VIVENDI ?

42 Voir la préface a I’édition francaise p. 13 de Théorie de la justice et I’idée d’une large distribution de
la propriété et de la richesse en p. 262.



20

J'en viens a mon troisieme et dernier point. Comme chacun sait, Rawls a renoncé a
appliquer le principe de différence a I'échelle internationale. C'est que depuis la publication
de son Libéralisme politique, il prétend que les deux principes de justice fondamentaux
proviennent d'une conception qui est propre aux sociétés démocratiques issues de la culture
politique occidentale.** Autrement dit, Rawls a renoncé a accorder un statut universel aux
deux principes de justice fondamentaux. C'est la raison pour laquelle, dans le cadre de la
justice internationale, la liste des droits n'inclut pas ces deux principes. Elle exclut, en
particulier, le principe de différence qui est le principe le plus progressiste que Rawls ait
avancé.

Y a-t-il de bonnes raisons pour contredire Rawls sur ce point et d'inclure le principe
de différence dans notre droit des peuples? Le libéralisme ne requiert-il pas plutot un esprit
de tolérance, et cet esprit de tolérance n'implique-t-il pas l'acceptation de différentes
cultures politiques? Je ne chercherai pas a répondre directement a cette derniere question.
Je ferai simplement remarquer que si la mise en vigueur de la théorie de la justice a
l'intérieur d'une société démocratique contemporaine peut et doit étre envisagée, alors on
peut et I’on doit aussi envisager la possibilité de l'instaurer a I'échelle internationale. Je
prétends que la défense du principe de différence a une échelle plus locale doit
logiquement aller de pair avec sa défense a 1'échelle internationale.

Les deux arguments que nous pouvons produire a cet effet rejettent 1'un des
postulats de base du libéralisme politique de Rawls “ deuxiéme maniere ”. Le premier
argument est le suivant. On suppose tout d’abord que la perspective proposée dans son
Libéralisme politique n'est pas adéquate et qu'il faut en partie revenir a celle de la Théorie
de la justice. Autrement dit, la recherche des principes de justice fondamentaux ne doit pas
présupposer, comme c'est le cas dans Libéralisme politique, la culture politique
occidentale. Méme si les individus sont fondamentalement des €tres sociaux et ont une
identité institutionnelle qui se maintient en dépit des variations survenant au sein de leur
identité morale, cette identité institutionnelle ne doit pas étre comprise comme véhiculant
des concepts issus de notre culture politique occidentale. Par conséquent, méme dans une
société démocratique fermée, on trouverait des individus qui véhiculeraient des concepts
autres que ceux de la culture occidentale. Il serait néanmoins quand méme possible d'en
arriver a un consensus sinceére autour de certains principes, car ceux-ci se justifient
politiquement. Cela ne veut pas dire que la conception de la personne sur laquelle s'appuie
le libéralisme politique de Rawls doive étre abandonnée. Le concept de personne morale
est parfaitement acceptable, mais il ne doit plus €tre interprété comme étant nécessairement
un produit de notre culture occidentale.

Selon ce premier argument, on peut faire tout d'abord 1'hypotheése que la société
fermée n'est pas culturellement et ethniquement homogene. Certes, le concept de société
fermée, utilisé par Rawls, suppose l'existence d'un groupe qui se reproduit de génération en

“ Rawls croit étre en mesure de s’appuyer sur un fond commun d’idées et de principes fondamentaux

qui sont implicitement acceptés dans la culture publique de nos sociétés. Voir Libéralisme politique, p. 32. 11
utilise certaines des idées implicites contenues dans la culture politique publique d’une société démocratique.
Ibidem, p.38.



21

génération sans jamais sortir de cette société, et il ne suppose aucune immigration. Et
comme je 1’ai suggéré plus haut, cela finit par ressembler beaucoup a une société
ethniquement homogeéne. Mais je propose d’ignorer cet aspect de 1’argument de Rawls
pour les fins de la présente discussion. Apres tout, on peut facilement imaginer des
générations d'individus aux origines ethniques diverses qui se perpétuent de génération en
génération sur un méme territoire. Si ces individus s'engagent dans la procédure imposée
par Rawls, ils doivent tous faire abstraction de leur sexe, de leur classe sociale et de leur
origine ethnique. Le consensus sincere n'est alors plus nécessairement le fait d'individus
issus de la culture occidentale. Et pourtant un consensus par recoupement est possible
autour de principes libéraux qui se justifient pour des raisons politiques. Or, si I'on suppose
qu'en dépit de leurs traditions différentes, de leurs habitudes de vie et de leurs choix
moraux, ils peuvent quand méme étre enclins a adhérer aux deux principes de justice
fondamentaux, il n'y a pas de raison pour supposer que la méme chose est impossible une
fois que 1'on se situe dans une perspective internationale. Dans ce dernier cas, on retrouve
la méme diversité et donc aussi la méme possibilité d'établir un consensus par recoupement
au niveau des deux principes.

Mais supposons que cette premiere réponse ne soit pas la bonne, et considérons
plutdt ’argument suivant. Faisons cette fois-ci l'hypothese de Rawls, et considérons
vraiment une société fermée comme une communauté ne contenant que des individus ayant
une seule origine. Quand Rawls fait référence a une société fermée, il suppose l'existence
de plusieurs générations successives d'individus, et il suppose que ceci a pour effet de se
traduire par un groupe ayant une origine unique. Cette fois-ci, le probleme est que nos
sociétés réelles sont composées d'individus provenant de toutes les origines, qui sont
influencés par toutes les sortes de traditions, et dont les modes de vie difféerent
radicalement les uns des autres. Plus les communautés politiques s'ouvrent les unes aux
autres, plus les différences que 1'on trouve a I'échelle internationale se retrouvent a 1'échelle
locale. Si Rawls croit a la possibilité de mettre en application ses deux principes de justice
au sein des sociétés démocratiques réelles, et de le faire sur la base d'un consensus sincere
entre tous les citoyens, il se doit de supposer que cela peut transcender les cultures
politiques. Il est donc tenu de supposer également la possibilité d'un tel consensus a
1'échelle internationale.

Les deux arguments que nous venons de produire rejettent 1'un des postulats de base
du libéralisme politique de Rawls. Dans ces deux arguments, on renonce a relativiser les
deux principes a la culture politique occidentale. Le premier argument s'appuie sur l'idée
que les sociétés fermées ne sont pas ethniquement homogenes, et affirme ensuite le
parallélisme de la justice interne avec la justice internationale. Le second argument
suppose au contraire que les sociétés fermées sont ethniquement homogenes, mais il
aboutit 2 un constat semblable au précédent. Car puisque nos sociétés réelles sont
ethniquement diversifiées, le passage de la théorie idéale a la pratique nous contraint a
identifier la justice interne avec la justice internationale.

Le méme genre de remarques s'applique plus particulierement a la justice
distributive. Les économies sont de plus en plus interpénétrées, et il devient de plus en plus
difficile de défendre des mesures applicables localement sans en faire simultanément la



22

promotion a une plus grande échelle. Je n'affirme pas ici que 1'application des principes de
justice doit, pour fonctionner a 1'échelle locale, étre simultanément généralisée a 1'échelle
internationale. J'affirme plut6t que les situations interne et externe sont les mémes. On voit
donc mal pourquoi le principe de différence ne devrait étre invoqué qu'au sein d'une
économie nationale sans €tre valide une fois que 1'on se place du point de vue de la
communauté internationale.

J'en conclus qu'il faut faire marche arriere et €tre plus rawlsien que Rawls lui-
méme, contrairement a ce qui se produit au sein de son ceuvre depuis la parution de son
Libéralisme politique. Pour les fins de la discussion, je supposerai donc dans ce qui suit
que les deux principes de justice doivent €tre valides a I'échelle internationale.

Nous voulons que les deux sortes de principes interviennent cdte a cote. Mais
comment devons-nous penser leur rapport au sein de cette version nouvelle du droit des
peuples? Comment devons-nous, en particulier, penser le rapport entre les droits
individuels de la Théorie de la justice et les droits collectifs formulés dans Le droit des
gens? La question se pose dans le cas d'Etats multinationaux ol les deux ordres de droit
s'appliquent simultanément, mais elle se pose également dans le cadre d'un droit des
peuples dans lequel on aurait conservé le principe de différence. Je voudrais, en terminant,
examiner brievement un argument visant a montrer que le droit des peuples doit Etre
subordonné aux deux principes fondamentaux.

Certains philosophes croient qu'il faudrait interpréter le droit des peuples comme un
modus vivendi.** Selon cette interprétation, les principes de la Théorie de la justice auraient
un autre statut que ceux apparaissant dans Le droit des gens. Seuls les premiers devraient
retenir notre attention, les seconds étant tout au plus un ensemble de regles
complémentaires s'inscrivant en marge de l'ceuvre et ne venant affecter d'aucune facon la
perspective initiale. Le fait d'argumenter de cette facon aurait pour effet de justifier
'opinion selon laquelle les droits collectifs des peuples jouent un rdle secondaire dans la
théorie d'ensemble, et n'ont pas le méme statut que celui qui est réservé aux deux principes
de justice. Il convient donc de s'attarder quelque peu a cette question d'exégese, car elle
pourrait fournir des munitions a ceux qui interpretent Rawls comme un individualiste. Si
les principes du droit des peuples ne sont que le résultat d'un modus vivendi, cela a pour
effet d'en limiter la portée universelle et donne a penser qu'ils doivent étre subordonnés aux
deux principes. Et puisque ces derniers principes s'appliquent a des individus,
l'individualisme politique s'en suit inévitablement.

Mais quels sont les motifs qui justifient certains a interpréter le droit des gens
comme proposant un modus vivendi plutdt qu'un consensus sincere? (i) La premiere raison
découle de ce que nous venons de dire. La liste des principes proposés est relativement
pauvre. Elle n'inclut pas le principe de différence et la liberté d'expression. Cela donne a
penser que les libéraux ne pourraient faire sincerement consensus autour de cette liste. (ii)
Une autre raison est que Rawls ne procede pas par étape comme il 1'a fait dans ses travaux
antérieurs. Il ne commence pas par construire dans un premier temps une théorie idéale,
pour montrer ensuite comment celle-ci peut résulter d'un consensus par recoupement. Les

4 Voir Stanley Hoffmann, “ Commentaire ”, dans Le droit des gens, p. 119.



23

deux entreprises semblent cette fois-ci €tre inextricablement liées. Bien plus, il semble que
I'impératif d'acceptabilité soit omniprésent, et cela donne l'impression que Rawls est
davantage soucieux d'en arriver a un compromis. (iii) Ensuite, contrairement a ce qui se
passe dans la Théorie de la justice, le voile d'ignorance ne nous permet plus d'ignorer la
culture politique des démocraties occidentales a laquelle nous appartenons. Il semble que
Rawls accepte cette fois-ci l'irréductibilité du relativisme culturel et que ce savoir est
détenu par chacun des participants placés sous le voile d'ignorance. Mais puisque les
participants libéraux doivent transiger avec des participants non-libéraux, a quoi peut-on
aboutir, si ce n'est a un modus vivendi? (iv) Enfin, le principe de tolérance est dans la
Théorie de la justice appliqué aux maticres non politiques et concernent seulement les
différentes conceptions du bien. Avec Le droit des gens, Rawls va jusqu'a tolérer des
régimes non libéraux. Le principe de tolérance englobe désormais le politique. Ce
changement de perspective est une raison additionnelle pour interpréter le droit des peuples
qu'il propose comme s'éloignant d'un consensus sincere.

Ce serait I'ensemble de ces changements de perspective qui donnerait a penser que
Rawls cherche a formuler des principes résultant d'un modus vivendi. Cette interprétation
ne m'apparait toutefois pas pouvoir résister a une exégese des écrits. Je vais maintenant
tenter de répondre a chacun des arguments séparément.

(1) L'absence du principe de différence provient, comme on l'a déja fait remarquer,
de l'orientation nouvelle prise par Rawls quelques années auparavant. Pour résoudre le
probleme de la stabilité qui affecte sa théorie initiale, Rawls prétend que les principes
libéraux constituent un produit incontournable de la culture politique occidentale. Ce
changement de perspective affecte autant I’interprétation la justice au sein d’une société
que l'interprétation du droit des peuples. On ne peut donc expliquer 1’absence des deux
principes dans le droit des peuples en établissant une différence tranchée entre le droit des
peuples, qui serait fondé sur un modus vivendi, et le droit interne qui serait fondé sur le
consensus sincere.*

(i1) La deuxieme motivation pour interpréter le droit des peuples comme un modus
vivendi ne tient pas non plus. Rawls se trouve sur le terrain de la théorie idéale, et n'est pas
obnubilé par la seule contrainte d'acceptabilité. Certes, il se trouve, contrairement a ses
travaux antérieurs, simultanément engagé dans la formulation d'une théorie idéale et dans
la démonstration de la stabilité de la théorie. Mais les principes proposés n'en sont pas
moins des principes idéaux.

Le droit des peuples propose une théorie idéale. Il peut s'accorder avec différentes
facons d'envisager sa mise en vigueur a l'échelle internationale. Il convient de distinguer en
ce sens entre l'acceptation du caractere universel des principes et leur codification dans une

4 Si on s'éloigne de considérations purement exégétiques, on peut en outre ajouter la chose suivante.
Nous suggérons de revenir a la perspective initiale de la Théorie de la justice, et d'enrichir le droit des peuples
des deux principes fondamentaux. Ceux-ci doivent a nouveau étre interprétés comme ayant une valeur
universelle, et ils apparaissent dans le droit des peuples. La premicre raison invoquée pour faire du droit des
peuples un modus vivendi doit donc, pour cette autre raison, étre écartée dans le présent contexte. Elle ne tient
plus, puisque nous avons par hypothese apporté les correctifs qui s'imposaient en 1'enrichissant a nouveau des
deux principes fondamentaux.



24

charte internationale. Le droit des peuples peut €tre un ensemble de principes moraux qui
doivent nous guider a I'échelle internationale, sans qu'on envisage la possibilité de le
codifier de telle ou telle fagon.

Il faut ensuite aussi distinguer l'apparition de ces principes dans une charte et la
réglementation particuliere qui pourrait en découler. Les principes d'une telle charte
peuvent apparaitre comme des normes générales de conduite auxquelles les Etats doivent
autant que possible s'astreindre, sans qu'ils soient accompagnés de mesures concretes, c'est-
a-dire d'une réglementation qui en gouverne l'application et de mesures coercitives en cas
d'infraction. La charte en question peut, en outre, prendre seulement la forme d'un traité et
traduire un partenariat entre des Etats solidaires, au lieu d'étre une constitution régissant un
Parlement supranational ou mondial.

Il faut enfin aussi distinguer une mise en application restreinte seulement a des pays
partageant une philosophie libérale, d'une application qui inclurait les sociétés
hiérarchiques. On peut, par exemple, s'inspirer de l'expérience européenne qui a
constamment oscillé entre une Europe a deux vitesses, une Europe a la carte ou une Europe
a géométrie variable. Au moment de son entrée en vigueur, le droit des peuples peut
n'inclure au départ qu'un tres petit nombre de pays.

En somme, la mise en application d'un droit des peuples peut étre modulée de
différentes facons. Il peut ne s'agir que de principes moraux ou coutumiers, ou de principes
de droit positif. Il peut s'agir de principes généraux apparaissant dans un traité ou de
principes formulés dans une constitution accompagnée de mesures concretes et
contraignantes. Il peut s'agir de mesures applicables a tous les pays ou seulement a un
certain nombre d'entre eux. Rawls reste neutre a ce sujet, et c'est la raison pour laquelle il
se trouve sur le terrain de la théorie idéale. Comme dans le cas de Théorie de la justice, il
existe au moins quatre étapes a franchir pour parvenir a inscrire le droit des peuples dans la
structure de base de la société des nations. Le consensus sinceére autour du droit des peuples
doit &étre accompagné ensuite d’une constitution (ou trait€) internationale, puis de
1égislations adoptées par des instances internationales, puis enfin par une application de ces
1égislations. Mais rien de tout cela n’apparait dans le droit des peuples aussi longtemps que
I’on s’en tient a la description d’une procédure équitable devant conduire a 1’adoption d’un
ensemble de principes fondamentaux. Par conséquent, la deuxieme motivation que I'on
avait d'interpréter le droit des peuples comme un simple modus vivendi disparait.

(1i1) Quant au troisieme point, en vertu duquel on prétend que Rawls 1eve une partie
du voile d’ignorance lorsqu’il s’agit du droit des peuples, il faut remarquer que la
procédure utilisée dans Le droit des gens est pour l'essentiel la méme que celle de Théorie
de la justice. Dans les deux cas, on a affaire a des agents occupant la position originelle qui
sont placés sous le voile d'ignorance et qui cherchent a réaliser un consensus par
recoupement. La seule différence majeure est que, dans le cas du droit des gens, les agents
représentent des peuples et non des individus.

Pour ce qui est de la suggestion que les participants n'ignorent pas a quelle culture
politique ils appartiennent, il faut dire encore une fois que cette caractéristique apparait



25

déja dans son Libéralisme Politique. Dans Libéralisme Politique, Rawls suppose 1a aussi
que les participants ont en un certain sens acces a une telle information a cause de leur
propre culture politique. Puisque les individus placés sous le voile d’ignorance sont des
personnes morales et que, dans Libéralisme politique, Rawls interprete la notion de
personne morale comme étant issue de la culture politique occidentale, les participants
chargés de s’entendre sur des principes de justice interne savent qu’ils font partie de la
culture politique occidentale. La procédure adoptée a I’interne ne differe donc pas de celle
qui est adoptée dans le droit des peuples.*

(iv) La quatrieme motivation ne vaut pas non plus. L'idée que le droit des gens est
formulé essentiellement pour trouver un terrain d'entente avec des Etats non libéraux ne
peut étre retenue. Ce point nous fournit d'ailleurs l'occasion de mentionner l'argument
décisif nous permettant de contraster le droit des peuples d'un simple modus vivendi. La
liste des principes a laquelle aboutit I'ensemble des peuples, c’est-a-dire autant les sociétés
libérales que les sociétés hiérarchiques, est la méme que celle a laquelle parviennent les
Etats libéraux entre eux. Rawls affirme explicitement €tre arrivé au méme résultat, que les
peuples concernés soient ou non des sociétés hiérarchisées.*’” On a donc tort d'interpréter
ces principes comme résultant d'un modus vivendi avec les sociétés non-libérales. Ce sont
les mémes principes qui doivent étre admis dans tous les cas, que la communauté des
peuples englobe ou non les régimes non-libéraux.

Qu'on me comprenne bien ici. Je prétends seulement que Rawls voit son droit des
peuples comme ayant un seul et méme contenu, que les Etats concernés soient libéraux ou
que ce soient ceux de la communauté internationale dans son ensemble (de laquelle on
aurait retranché, bien entendu, les Etats belligérants et terroristes). On ne saurait par
conséquent prétendre qu'il réduit son droit a n'étre rien de plus que l'expression d'un modus
vivendi avec des sociétés hiérarchisées non-libérales. Cette précision permet d'écarter
l'objection suivante. On pourrait étre tenté de prétendre que les Etats libéraux peuvent
s'entendre entre eux sur un droit des peuples semblable a celui de Rawls, mais seulement
parce qu'ils ne croient pas opportun de rendre explicites les principes de droits internes
qu'ils partagent entre eux. Ils pourraient cependant étre tentés de les faire ressortir une fois
placés dans l'obligation de s'entendre avec des sociétés non libérales. S'ils ne le font pas,
comme le suggere Rawls, c'est sans doute parce que le droit des peuples est un modus
vivendi. Autrement dit, on ne pourrait plus, selon cette interprétation, s'appuyer sur le fait
que la liste des principes demeure la méme, que les Etats participants soient libéraux ou
non, pour conclure qu'elle n'est pas un modus vivendi. Cette liste pouvait bien dans un
premier temps ne pas inclure le principe de différence, puisque les Etats libéraux le

46 Si, par ailleurs, 1'on accepte le changement que nous proposons, qui consiste a revenir a la

perspective initiale de la Théorie de la justice, cela veut dire que les participants peuvent faire abstraction de
leur culture politique autant pour accepter les deux principes de justice que pour accepter le droit des peuples.
La situation est encore une fois symétrique. La conception de la personne comme personne morale sur
laquelle ils fondent la découverte des deux principes n'apparait plus comme une notion liée a la culture
politique occidentale, et les participants qui cherchent a formuler un droit des peuples peuvent eux aussi
ignorer a quelle culture politique ils appartiennent. En somme, 'interprétation considérée ne tient pas du point
de vue exégétique, et elle tient encore moins une fois que la perspective de la Théorie de la justice est
restaurée.

4 Rawls, Le droit des gens, p. 64.



26

prenaient pour acquis. Mais si le principe de différence n'apparait pas non plus sur la liste
de l'ensemble des Etats qui forment des sociétés bien ordonnées, c'est parce qu'il s'agit cette
fois-ci d'un modus vivendi. En d’autres termes, l'absence du principe de différence
s'expliquerait par des raisons différentes dans les deux cas.

Que répondre a cet argument? Il ne prouve pas que le droit des peuples soit un
modus vivendi. L'argument en question doit étre plutot interprété comme une objection
concernant ce qui doit apparaitre dans le contenu d'un droit des peuples. Si les
représentants des Etats libéraux sont, comme le veut l'objection, enclins a résister de
s'entendre sous la forme d'un consensus sincere sur un ensemble de principes semblables a
ceux qui sont proposés dans le Droit des gens, c'est sans doute parce que 1’on pense que,
contrairement 4 ce qui est suggéré par Rawls, les représentants des Etats libéraux placés
sous le voile d’ignorance voudront que les deux principes de justice figurent dans le droit
des peuples. En effet, I'argument suppose que les Etats libéraux pourraient étre réticents a
s'entendre sur une liste n'incluant pas le principe de différence, mais cela n'est possible que
si ces mémes Etats ne reconnaissent pas le fait que celui-ci est un produit de la culture
politique occidentale. Si, par contre, ils acceptent ce fait, ils n'auront aucune réticence a ne
pas inclure le principe de différence.

Comme on le voit, le probleme n’apparait que si I’on récuse la perspective nouvelle
du libéralisme politique de Rawls. Par conséquent, I’asymétrie qui semble subsister entre la
situation dans laquelle se trouve la communauté des Etats libéraux et celle dans laquelle se
trouvent les Etats libéraux et non-libéraux ne s’explique pas par la distinction entre un
consensus sincere et un modus vivendi. Elle s’explique plutot par la réticence que 1’on
éprouve face a la perspective nouvelle de Rawls. L'objection ne parvient donc pas a
montrer que la liste des principes apparaissant dans le droit des peuples est un modus
vivendi, méme si elle montre peut-€tre une fois de plus que Rawls a eu tort d'adopter un
point de vue relativiste.

La conclusion est qu'il faut prendre tres au sérieux les principes de justice formulés
par Rawls dans son droit des peuples et ce, méme si on n'est pas d'accord avec la liste a
laquelle il est parvenu. Ce sont des principes qui ont le méme statut que les deux principes
fondamentaux. Ils sont issus d'une procédure semblable a celle qui a été¢ déployée dans les
ouvrages antérieurs de Rawls. Ils doivent donc faire l'objet eux aussi d'un consensus
sincere, et ’on ne saurait leur faire jouer un role subordonné par rapport a ceux qui
s'appliquent au niveau de la justice interne. Les aspects les plus critiquables du Droit des
gens concernent l'absence de certains droits fondamentaux comme la liberté d'expression
ou le principe de différence. L'auteur s'est fait critiqué séverement a ce sujet. Cette critique
m'apparait fondée, mais il ne faut pas que le débat autour de l'inclusion ou de l'exclusion du
principe de différence se confonde avec celui qui concerne l'existence des droits collectifs,
ou avec celui qui oppose les individualistes aux anti-individualistes. Car méme si on
choisissait de faire du principe de différence un principe universel, et que 1'on décidait de
l'inclure dans un droit des peuples, cela pourrait s'accorder avec l'idée que les peuples sont
des sujets de droits collectifs, et s'accorder avec un point de vue anti-individualiste (c'est-a-
dire un point de vue qui rejette la primauté absolue des droits individuels fondamentaux).



27

La confusion survient malheureusement, par exemple, dans l'article que Thomas
Pogge consacre a ce sujet.** Ce dernier critique le fait que Rawls ait renoncé a inclure le
principe de différence. Mais du méme souffle, il épouse une perspective individualiste et
fait des individus les seuls sujets de droit au niveau de la justice internationale. Ces
différentes questions ne sont pourtant pas liées. Il est possible de reconnaitre I'existence de
sujets de droits collectifs, de renoncer a la primauté absolue des droits individuels
fondamentaux, et ce, tout en acceptant l'universalité du principe de différence.

Supposons, en effet, que l'on suive certains auteurs rawlsiens comme Pogge et
Philippe Van Parijs* qui ont tenté de réfléchir a des mesures de justice distributive fondées
sur le principe de différence et appliquées a 1'échelle internationale. Il peut s'agir de
l'instauration d'un régime international de péréquation semblable a celui de 1'Europe, de
l'uniformisation a la hausse des normes en matiere de programmes sociaux, de 1'imposition
d'une allocation universelle garantie, ou encore d'une taxe sur les ressources globales
comme celle qui est envisagée par Pogge. Ce sont dans tous les cas des mesures qui
s'inspireraient d'un principe d'équité semblable au principe de différence et qui pourraient
étre appliquées a 1'échelle internationale. Je suggere que tout cela peut fort bien cohabiter
avec un systeme de droits collectifs dont les sujets seraient des peuples.

On peut penser que 1'approche la plus adéquate serait celle qui autoriserait un juste
équilibre entre les droits des individus et ceux des peuples. Si tel était le cas, la version
initiale du libéralisme rawlsien, celle que 1'on trouve dans Théorie de la justice, pourrait
étre conservée, et les deux principes de justice pourraient apparaitre dans le droit des
peuples sans engager Rawls a la version individualiste du libéralisme.

48 Pogge, "An Egalitarian Law of Peoples", Philosophy and Public Affairs, 23,3, 1994; 195-224.
49 Voir Van Parijs, Real Freedom for all, Oxford, Clarendon Press, 1995.



