
RAWLS ET LE DROIT DES PEUPLES 
 

Michel Seymour 
Département de philosophie 

Université de Montréal 
seymour@ere.umontreal.ca 

 
«Rawls et le droit des peuples», Philosophiques, Vol. 26, 1, printemps 1999, 109-137. 
 
Résumé 
 
 Je veux m'attarder à trois aspects importants du Droit des gens de John Rawls. Je 
veux tout d'abord montrer que cette oeuvre contribue à réfuter l'interprétation erronée selon 
laquelle Rawls souscrirait à une conception individualiste du libéralisme. Je veux en 
deuxième lieu souligner l'importance d'intégrer un droit des peuples au sein de la 
philosophie politique libérale. Le principe de l'égalité entre les peuples peut être interprété 
comme ayant un corollaire, à savoir, le principe du développement (économique) égal des 
peuples, et ce dernier principe est susceptible de nombreuses applications progressistes au 
niveau de la justice internationale. En troisième lieu, je veux suggérer que même si des 
amendements importants étaient apportés à la version initiale du Droit des gens, au point 
d'inclure, à l'encontre de l'opinion exprimée par Rawls, le principe de différence et d'en 
reconnaître l'universalité, on ne serait quand même pas en présence d'un libéralisme de 
type individualiste.  
 
Abstract 
 
 I would like to consider three important aspects of Rawls’ Law of Peoples. I want to 
show, first, that the work serves to refute the mistaken interpretation according to which 
Rawls would subscribe to an individualistic interpretation of liberalism. Second, I also 
want to underline the importance of incorporating a law of peoples within a liberal political 
philosophy. The principle of equality between peoples can be interpreted as having a 
corollary, the principle of an equal (economic) development between peoples, and this last 
principle paves the way to many progressist applications at the level of international 
justice. Third, I want to suggest that even if amendments were made to the initial version of 
The Law of Peoples  in such a way that, pace Rawls, it would now contain among its 
principles the difference principle  and would recognize its universal status, the resulting 
approach would still not be a liberal individualism. 
  

INTRODUCTION 
 

 Je voudrais faire quelques remarques qui s'inscrivent dans le prolongement des 
travaux de Rawls sur le droit des peuples. La contribution de Rawls a fait l'objet de 
nombreuses critiques, et je n'ai pas l'intention de me porter ici à sa défense, bien au 
contraire. Mais je veux quand même m'attarder à trois aspects importants et positifs de 
cette œuvre. Je veux tout d'abord montrer qu'elle contribue à réfuter l'interprétation erronée 
selon laquelle Rawls souscrirait à une conception individualiste du libéralisme. Je veux en 



 2 
second lieu souligner l'importance d'intégrer une réflexion sur le droit des peuples au sein 
de la philosophie libérale. Rawls doit être félicité d'avoir tenté de combler cette lacune. Ce 
besoin se fait sentir non seulement à cause d'arguments communautariens concernant 
l'importance de l'appartenance culturelle, et la nécessité qui en découle de promouvoir et 
protéger les droits collectifs des groupes culturels, mais aussi à cause d'arguments 
égalitaristes qui relèvent en partie de la justice distributive. Le principe de l'égalité entre les 
peuples, qui est l'un des principes fondamentaux apparaissant dans Le droit des gens,1 peut 
être interprété comme ayant un corollaire, c’est-à-dire le principe du développement 
(économique) égal des peuples, et ce dernier principe est susceptible de nombreuses 
applications progressistes du point de vue de la justice internationale. Il ne faut donc pas 
interpréter le droit des peuples comme devant nécessairement entrer en tension avec les 
principes fondamentaux de l'égalitarisme libéral. Au contraire, il s'agit d'un ajout important 
et indispensable. Telle sera ma deuxième conclusion. En troisième lieu, je veux suggérer 
que même si des amendements importants étaient apportés à la version initiale du Droit des 
gens, au point d'inclure, à l'encontre de l'opinion exprimée par Rawls, le principe de 
différence et d'en reconnaître l'universalité, on ne serait quand même pas en présence d'un 
libéralisme individualiste. Il faudrait de toute façon admettre l'existence d'une dualité 
fondamentale entre deux ordres de droit qui ne sont pas subordonnés l'un par rapport à 
l'autre : un régime de droits individuels illustré par les deux principes fondamentaux de 

 
1 Voir John Rawls "The Law of Peoples", dans Stephen Shute et Susan Hurley (eds), On Human 
Rights, The Oxford Amnesty Lectures 1993, New York, Basic Books, 1993; traduit par Bertrand Guillarme 
sous le titre Le droit des gens, Paris, Éditions Esprit, Le Seuil, 1996. Les références seront faites le plus 
souvent à l'édition française de Guillarme. La traduction proposée par Rawls pour le titre est pour le moins 
surprenante, d'autant plus que tout au long du texte, il faut traduire souvent “ people ” par “ peuple ”. 
Guillarme traduit donc de deux manières différentes la même expression alors qu'une traduction univoque de 
“ people ” par “ peuple ” s'imposait pour des raisons évidentes. Mais il y a plus grave. L'expression “ le droit 
des gens ” peut avoir au moins trois sens différents. Elle peut tout d'abord être interprétée en conformité avec 
la jus gentium traditionnelle selon laquelle le véritable sujet du droit international serait l'individu (Voir 
Norbert Rouland, et al, Droits des minorités et des peuples autochtones, Paris PUF, 1996, p. 158), mais elle 
peut aussi, comme c'est de plus en plus le cas à notre époque, être identifiée au droit international public lui-
même. Or Rawls refuse explicitement de faire de l'individu le véritable sujet de la justice internationale (voir 
pp. 49-50), et p. 56 où Rawls affirme que l’élaboration d’un droit des gens “permettra diverses formes 
d’association coopérative entre peuples démocratiques, et non un État mondial”). Il précise aussi 
explicitement que son “droit des gens” (the law of peoples) ne doit pas être confondu avec le droit 
international public (the Law of Nations). (p. 51). Dans la même page, Rawls écrit : “ Le droit des gens 
contient les concepts et les principes grâce auxquels le droit international peut être jugé. Cette distinction 
entre le droit des gens et le droit des nations doit être nette. Elle n’est pas plus obscure que celle qui existe 
entre les principes de justice qui s’appliquent à la structure de base de la société interne et les institutions 
politiques, sociales et juridiques existantes qui constituent cette structure dans les faits. ” Mais il utilise 
apparemment l’expression dans un troisième sens lié à son usage dans l’expression ius gentium intra se (lois 
des peuples entre eux). (Voir p. 39, note 1).  Le moins que l’on puisse dire est que cette traduction risque 
d’être mal interprétée, car elle comporte des sens qui vont totalement à l’encontre de son intention. En outre, 
il existe déjà un assez grand nombre d’auteurs francophones qui utilisent l’expression “ droit des peuples ”. 
Voir, par exemple, Francois Rigaux, Pour une déclaration universelle des droits des peuples: identité 
nationale et coopération internationale, Bruxelles, Chronique sociale, 1990 ; Edmond Jouve, Droit des 
peuples, Paris, Presses Universitaires de France, 1992 ; Philippe Richard, Droits de l'homme, droits des 
peuples, Lyon, Chronique sociale, 1995. Dans la suite de ce texte, je n'utiliserai l'expression de Guillarme que 
pour me référer à la version française de l'ouvrage de Rawls, et j'emploierai l'expression “ droit des peuples ” 
dans tous les autres contextes. 



 3 
justice, et un régime de droits collectifs illustré en partie par Le droit des gens, et ce, même 
après que la théorie de Rawls a été amendée. 

 
I 
 

RAWLS UN INDIVIDUALISTE ? 
 

 Je voudrais dans un premier temps résumer très brièvement l'argument du Droit des 
gens.  Tout comme dans sa Théorie de la justice, Rawls applique la méthode de la position 
originelle et du voile d'ignorance. Cependant, cette fois-ci les participants sont des 
représentants de peuples et non d'individus. Dans un premier temps, il s'agira de regrouper 
les représentants de nations démocratiques, c'est-à-dire de sociétés bien ordonnées qui 
adhèrent à une conception libérale de la justice. Ces représentants ignorent “ la taille du 
territoire, l'importance de la population et la force relative du peuple dont ils représentent 
les intérêts fondamentaux ”, ainsi que “ l’étendue de leurs ressources naturelles, ou le 
niveau de leur développement économique”. 2 Les principes fondamentaux auxquels on 
parviendrait, sous la forme d'un consensus par recoupement, seraient que les peuples 
doivent être libres, indépendants, égaux, habilités à se défendre mais non à engager la 
guerre, obligés de respecter les traités, de garantir les droits de l'homme, sans intervenir 
dans les affaires intérieures des autres. Rawls s'emploie ensuite à élargir la communauté 
des peuples jusqu'à inclure les sociétés bien ordonnées hiérarchisées. Ces dernières 
constituent des régimes qui ne sont pas libéraux mais qui n'appuient pas d’actions 
terroristes et ne sont pas violents non plus. La thèse essentielle de Rawls est que les 
principes de son droit des peuples appliqué à une telle communauté de peuples seraient 
alors les mêmes que ceux qui font l'objet d'un consensus pour la communauté restreinte des 
sociétés libérales. Voilà donc comment on peut en quelques mots résumer l'essentiel de ce 
texte. 
 

Commençons par montrer que Le droit des gens fournit une preuve à l'effet que 
Rawls ne souscrit pas à l'individualisme politique, c'est-à-dire au point de vue selon lequel 
les droits individuels fondamentaux devraient avoir une préséance absolue sur les droits 
collectifs. Je prendrai pour acquis que Rawls prend ses distances à l'égard de 
l'individualisme moral. D'une manière générale, Rawls cherche à ne pas faire intervenir de 
doctrine morale compréhensive au sein de sa théorie, et cela inclut la morale individualiste. 
Il y a de nombreux passages qui confirment cette interprétation.3  

 
2 Rawls, Le droit des gens, p. 55. 
3  Voir “ La structure de base comme objet ” , Justice et démocratie, traduction de Catherine Audard et 
al, Paris, Seuil, 1993, p. 68. Voir aussi “ La priorité du juste et les conceptions du bien ”, Justice et 
démocratie, p. 287 où Rawls écrit : “ L'idée de la priorité du juste est un élément essentiel de ce que j'ai 
appelé le libéralisme politique; elle a un rôle central dans la théorie de la justice comme équité qui est une 
forme de ce libéralisme. Mais cette priorité risque de donner lieu à des malentendus; on peut penser, par 
exemple, qu'elle implique qu'une conception libérale de la justice ne puisse pas faire appel à une idée du bien 
autre qu'instrumentale ou, du moins, que les idées du bien non-instrumentales qu'elle utilise doivent être 
conçues comme relevant d'un choix individuel - auquel cas la conception politique, dans son ensemble, 
comporte un préjugé en faveur de l'individualisme. Je me propose de dissiper les malentendus concernant la 
signification de cette priorité du juste ”. La même remarque est reprise en page 299. Voir aussi les pages 308-
310. Voir enfin Libéralisme politique, traduction Catherine Audard, Paris, PUF, 1995, p. 234, p. 240, note 2 et 
p. 243.  



 4 
 
 Il faut donc se demander si Rawls accorderait une préséance absolue aux droits 
individuels sur les droits collectifs. Plus précisément, il faut se demander si les deux 
principes de justice fondamentaux, qui s'appliquent aux individus au sein de la société, ont 
la préséance absolue sur les droits des peuples.  
 
 À première vue, il peut sembler facile de répondre à la question. Car la Théorie de 
la justice de Rawls ne fait intervenir rien de plus que les deux principes de justice.4 Mais la 
situation est en réalité beaucoup plus complexe une fois que l’on prend en considération 
son Droit des gens. Tout indique que nous ayons affaire dans ce cas à un ensemble de 
principes qui prennent la forme de droits collectifs applicables à des peuples. Or il semble 
que Rawls voit dans ces deux ordres de droit deux dimensions complémentaires, interne et 
externe, de la justice. La dimension interne concerne les sociétés fermées prenant la forme 
d'États-nations, alors que la dimension externe s'applique à des peuples constitués en États, 
et donc, à une société internationale d'États-nations.  
 
 En outre, Rawls adopte dans les deux cas un modèle qui constitue une 
simplification de la réalité puisqu’il apparaît dans le cadre d’une théorie idéale. Il suppose 
que chaque État souverain n’est constitué que par un “ peuple ” et il suppose que tous les 
peuples sont constitués en États. Ce sont là, bien entendu, des modèles extrêmement 
simplifiés. Mais, précisément à cause de cela, Rawls ne considère pas le cas particulier d'un 
État multinational dans lequel les deux ordres de droit seraient appelés à cohabiter. 
Puisqu'il cherche à poser le problème de la justice à partir de modèles qui ne sont que des 
premières approximations, et ce, autant à l'externe qu'à l'interne, le problème de la 
cohabitation des deux ordres de droits au sein d'un même État ne se pose pas. D'une 
manière générale, Rawls ne s'est pas prononcé sur la façon de les hiérarchiser. Mais ce 
silence est fort révélateur. Puisqu’il ne répond pas à la question de savoir si, dans le cadre 
d'une société multinationale libérale, les droits individuels auraient la priorité absolue sur 
les droits collectifs des peuples, on ne peut l'interpréter comme affirmant la primauté des 
droits individuels sur les droits collectifs.  
 
  Mais comment se fait-il que Rawls soit interprété par certains comme un 
philosophe individualiste ? Il y a plusieurs raisons à cela. La première est que Rawls a 
beaucoup plus écrit sur les droits individuels que sur les droits des peuples. La deuxième 
raison est qu’on finit par oublier pour cette raison que le concept de justice a plusieurs 
applications aux yeux de Rawls. Comme chacun sait, les deux principes de justice 
fondamentaux s’appliquent à la structure de base d’une communauté politique particulière. 
Or, le concept de justice a d’autres exemplifications, et s’applique notamment aussi au 
rapport que les peuples entretiennent entre eux. Dans sa Théorie de la justice, Rawls 
précise que les principes auxquels il désire aboutir, pour les fins de son propre ouvrage, 
sont ceux qui sont applicables d'abord et avant tout à la structure de base d'une société 
particulière. Les principes fondamentaux, nous dit-il, diffèrent lorsque la procédure est 

 
4  Voir A Theory of Justice, Cambridge, Harvard University Press, 1971, p.8; traduit par Catherine 
Audard sous le titre de Théorie de la justice, Paris, Éditions du Seuil, 1987. Tout au long de ce texte, je me 
réfère le plus souvent à l’édition française qui contient des changements importants par rapport à l’édition 
anglaise originale de 1971. 



 5 
appliquée dans le cadre d'une situation entre les peuples. Rawls a répété à plusieurs reprises 
que ses deux principes de justice fondamentaux ne constituent qu'une application du 
concept de justice. Il ne s’agit que d’un cas particulier du problème de la justice.5 Il 
mentionne explicitement qu'il laisse de côté le problème de la justice entre les nations, qu’il 
caractérise à cette époque comme relevant du “ droit international public ” (“ the law of 
nations ”). Or, si l’on s’en tient à la structure de base d’une société particulière, on peut 
facilement oublier que le concept de justice a d’autres applications. 
 
 Mais il y a plus. Les principes fondamentaux de justice proposés par Rawls 
présentent un modèle de justice relativisé au cas d'une société donnée se constituant en un 
système fermé. Or, une société fermée est une société dans laquelle on n’entre que par la 
naissance et de laquelle on ne sort que par la mort, et cela se produit sur plusieurs 
générations. Pour le dire crûment, une société fermée a toutes les apparences d’une société 
ethniquement homogène.6 Il s'agit, bien entendu, d'une simplification extrême puisque nos 
sociétés sont de multiples façons, et de plus en plus, des sociétés ouvertes. Ce sont, en 
effet, des sociétés ouvertes à l'immigration, et qui contiennent aussi souvent plusieurs 
minorités nationales (au sens d’extensions de majorités nationales voisines), voire même 
plusieurs nations. Sur le plan interne, elles sont à bien des égards pluriculturelles et 
multiethniques grâce à l'affluence continue d'immigrants qui viennent enrichir le tissu 
social de la communauté. Mais la simplification proposée par Rawls peut être utile dans un 
premier temps. Elle constitue en quelque sorte une première étape, un premier pas franchi 
qui nous permettra de comprendre ensuite des situations plus complexes.7 

 
5 Rawls,ibidem, p. 34. Voir aussi les John Dewey Lectures, “ Kantian Constructivism in Moral 
Theory ”, Journal of Philosophy, 77, 9, 1980, 515-572, p.524; voir la traduction “ Le constructivisme kantien 
dans la théorie morale ” dans Justice et démocratie, p. 77. Voir aussi “ La structure de base comme objet ”, 
Justice et démocratie, p.52; “ Le domaine du politique et le consensus par recoupement ”, Justice et 
démocratie, pp.350-351; voir enfin Libéralisme politique, p. 68. 
6  La société fermée est une “ self contained national community ”. (Theory of Justice, p. 457), c’est-à-
dire “ une communauté nationale indépendante ”, Théorie de la justice, p. 499) Elle est comme un État-nation. 
Voir “ Le constructivisme kantien dans la théorie morale ”, Justice et démocratie, p. 102). Rawls y 
écrit qu’une société bien ordonnée est une société qui se perpétue, une association autosuffisante d’êtres 
humains qui, comme un État-nation, contrôle un territoire donné. Ses membres voient leur communauté 
s’étendre dans le temps tout au long des générations successives et ils cherchent à se reproduire eux-mêmes 
ainsi que leur vie sociale et culturelle de manière quasi perpétuelle ; c’est-à-dire qu’ils considèreraient comme 
inadmissible et étranger à la conception même de leur association le fait d’avoir à envisager une date pour y 
mettre un terme. Enfin, une société bien ordonnée est un système fermé ; il n’existe pas de relations 
importantes avec d’autres sociétés, personne n’y entre de l’extérieur, car tous y sont nés et y vivent toute leur 
vie ”. Voir aussi ce passage tout aussi important : “ C’est pourquoi nous disons que la personne est un être qui 
peut être un citoyen, c’est-à-dire un membre normal et pleinement coopérant de la vie sociale pendant toute 
son existence. Nous ajoutons la formule ‘pendant toute son existence’ parce que la société est non seulement 
conçue comme close (#2.1), mais comme un schème de coopération plus ou moins complet et autosuffisant, 
qui crée dans son sein l’espace nécessaire pour toutes les nécessités et les activités de la vie, de la naissance à 
la mort. Une société est également conçue comme perpétuelle ; elle-même, ses institutions et sa culture se 
produisent et se reproduisent à travers les générations sans qu’il y ait un moment où l’on puisse s’attendre à la 
fin du processus ”.  Libéralisme politique, p. 43.   
7 Citons Rawls in extenso s'expliquant à ce sujet: “ En première approximation, la raison en est que 
le problème de la justice sociale concerne la structure de base en tant qu'elle constitue un contexte social 
et un système fermés. Commencer par la société des nations ne ferait que repousser d'un cran la tâche de 
trouver une théorie de la justice pour le contexte social. Il doit exister à un certain niveau un système 
fermé et c'est l'objet pour lequel nous voulons une théorie. Nous sommes mieux préparés à traiter ce 



 6 
 
 Sur le plan externe, Rawls procède aussi à une simplification. Il ne considère que 
les peuples qui se sont constitués en États. La société des peuples constitués en États 
souverains est une simplification complémentaire qui vient se superposer à celle des 
sociétés fermées. Vu que Rawls a supposé dans un premier temps que tous les États 
souverains étaient composés chacun d'un seul peuple, il suppose maintenant que chaque 
peuple est doté d'un État souverain. Dans les faits, plusieurs peuples ne sont pas souverains 
et, par conséquent, plusieurs États sont multinationaux. On dit même très souvent que la 
plupart des États dans le monde sont multinationaux. Mais Rawls veut dans un premier 
temps ne considérer que la société des nations constituées en États. 
 
 Quoi qu’il en soit, nous avons affaire à deux simplifications, l’une sur le plan 
interne et l’autre sur le plan externe. En quoi ces remarques nous permettent-elles 
d’expliquer l’interprétation individualiste que certains sont tentés de faire de Rawls ? La 
réponse est qu’il suffit d’oublier que le modèle d’une société fermée est une simplification. 
On oublie qu’il s'agit d'une première approximation utile qui permet à Rawls d'avancer en 
partant du plus simple pour appréhender ensuite le plus complexe. On oublie que Rawls se 
situe au niveau de la théorie idéale. On confond alors les sociétés fermées avec des États-
nations réellement existants. Or, puisque les deux principes de justice s’appliquent à 
l’individu, il s’ensuit que Rawls semble être engagé à affirmer la primauté absolue des 
droits individuels sur tout autre droit à l’intérieur de chacune des sociétés réellement 
existantes, d’où l’individualisme politique. Mais si on ne commet pas l’erreur de confondre 
la société fermée avec un État-nation réellement existant, alors on ne peut prétendre que 
Rawls est engagé à affirmer quoi que ce soit concernant la primauté absolue des droits 
individuels au sein de nos sociétés.8 Les “ États-nations ” réels peuvent être en fait 
multinationaux. Il s’agit donc d’États dans lesquels les deux principes de justice seraient 
appelés à côtoyer les droits des peuples. Or, ainsi qu’on l’a fait valoir plus haut, Rawls ne 
s’est pas prononcé sur une éventuelle hiérarchisation de ces deux ordres de droits. On ne 

 
problème pour une société (cas illustré par une nation) conçue comme un système de coopération sociale 
plus ou moins autosuffisant et possédant une culture plus ou moins complète. Si nous réussissons dans le 
cas d'une société, nous pourrons essayer d'étendre et d'adapter notre théorie initiale en fonction de 
nouvelles investigations ”. VoirJustice et démocratie, p.52, note 8. Il est plausible de penser que Rawls 
veuille traiter l’État-nation comme une société perpétuellement fermée seulement parce qu’il veut séparer 
les problèmes relatifs à la justice des peuples des problèmes relatifs à une seule nation. Lorsque les 
restrictions qu’il apporte sont comprises de cette façon, on est moins étonné de voir Rawls employer un 
concept de nation aussi abstrait qui ne correspond en rien à la réalité de nos sociétés contemporaines. 
8  Il faut reconnaître cependant que Rawls a lui-même donné prise à cette interprétation. Il écrit : 
“ Notre objet, c’est nous-mêmes, notre avenir et nos débats depuis, disons, la déclaration d’Indépendance. 
Savoir si nos conclusions sont également valables pour un contexte plus large est une autre question. ” Le 
constructivisme kantien dans la théorie morale ”, Justice et démocratie, p. 77. Richard Rorty s’appuie sur des 
passages de ce genre pour laisser entendre que, chez Rawls, les contractants ressemblent beaucoup aux 
libéraux américains du XXe siècle. Rawls souscrirait donc à l’ethnocentrisme de Rorty. Selon cette 
interprétation, la philosophie politique s’intéresse à ce qui peut se justifier aux yeux d’une communauté 
historique singulière et non de l’humanité en général. Voir Richard Rorty , “Solidarité ou objectivité”, dans 
dans La pensée américaine contemporaine, sous la direction de John Rajchman et Cornel West, Paris, PUF, 
1991, 61-78. Voir p. 75, note 1. Mais cette interprétation ne tient que si l’on confond l’État-nation simplifié de 
Rawls et les États-nations réels, et la théorie idéale avec la théorie non-idéale. 



 7 
sait donc pas si Rawls voudrait accorder en toute circonstance une primauté absolue aux 
droits individuels.  
 
 En somme, même s'il n'a que très tardivement articulé de manière détaillée son droit 
des peuples, Rawls a depuis toujours eu une conscience aiguë de l'existence d'une dualité 
de droits. Nulle part est-il suggéré que les principes de la Théorie de la justice doivent 
avoir la préséance absolue dans le cadre d’une société multinationale. L'omission de Rawls 
était donc parfaitement consciente, souhaitée et même annoncée explicitement par lui. C'est 
cette omission que Le droit des gens est venu corriger. Les droits dont il est question dans 
ce dernier ouvrage sont applicables à des peuples. Il s'agit donc de droits collectifs. Puisque 
Rawls ne précise pas quel ordre hiérarchique doit être imposé entre ces droits et les 
principes de justice fondamentaux, il ne saurait être caractérisé comme un tenant de 
l'individualisme politique. 
 
 Il serait inutile de tenter de contrer cet argument en prétendant que les véritables 
sujets de droit dans Le droit des gens sont des États et non des peuples. Rawls indique 
explicitement qu'il est question de “ peuples organisés en États ”.9  Rawls distingue donc 
les notions de peuple et d’État. La liste des droits qu’il constitue comme le résultat d’un 
consensus par recoupement dans son Droit des gens s’applique explicitement à des peuples 
et non à des États. Selon Rawls, les deux notions sont clairement différentes, et ce, même si 
le modèle simplifié nous contraint à ne considérer que les peuples constitués en États. 
L’erreur est de confondre la simplification du modèle avec une équivalence définitionnelle. 
 
 Une autre erreur consiste à supposer que la notion de peuple équivaut chez Rawls 
aux citoyens d’une communauté politique semblable à celle d’un État souverain réel. Selon 
cette interprétation, Rawls conçoit le peuple comme l’ensemble des citoyens au sein d’une 
communauté politique souveraine réellement constituée. Si l’on adopte une telle 
interprétation, on ne distinguera pas vraiment le droit des “ peuples ” du droit entre les 
États. Mais cette interprétation oublie encore une fois le caractère simplifié des modèles 
interne et externe proposés par Rawls. Elle passe sous silence le fait que Rawls distingue 
clairement le peuple et l’État.10 Elle oublie de prendre acte du fait que même si un peuple 
est aux yeux de Rawls un ensemble de citoyens au sein d’une communauté politique, il se 
peut qu’il existe plusieurs communautés politiques au sein d’un seul et même État 
souverain.11 Elle omet de considérer le fait que les peuples peuvent parfois selon Rawls 

 
9  Voir notamment “ Le domaine du politique et le consensus par recoupement ” Justice et démocratie, 
p. 351. 
10  Comme je l’ai souligné plus haut, Rawls affirme que ce sont “ les peuples organisés par leur État ” 
qui sont les sujets de ces droits. Voir ibidem, p. 57. Il est vrai qu'il restreint la plupart de ses considérations 
aux peuples qui se sont constitués en États, mais ce sont ces peuples et non leurs États qui ont un droit à la 
liberté, à l'égalité et à l'autodétermination. Voir aussi Libéralisme politique, pp. 17-18, où Rawls écrit que sa 
théorie de la justice laisse de côté la question de “ la justice entre États (ou entre peuples, expression que je 
préfère)… ”. 
11  Voir Le droit des gens, p. 47 pour la définition rawslienne du mot “ peuple ”. Il s’agit de personnes 
considérées comme un corps constitué et organisées par leurs institutions politiques qui établissent les 
pouvoirs de l’État. Dans les sociétés libérales, ces personnes sont des citoyens. Cette caractérisation sommaire 
de la notion de peuple ne doit pas nous faire oublier les autres contraintes que Rawls imposent à cette notion. 
Il ne faut pas oublier que, pour Rawls, les peuples font partie de sociétés fermées qui se reproduisent de 
génération en génération. Comme on l’a déjà signalé, ces traits caractéristiques permettent de séparer les 



 8 
exercer un droit à l’indépendance, ce qui suppose qu’un peuple particulier puisse se 
détacher d’un État englobant, ce qui suppose que le droit des peuples pourrait s’appliquer à 
la situation interne d’États réellement existants.12 Elle oublie enfin de considérer la note où 
Rawls discute de la guerre de sécession américaine. Dans cette note, Rawls applique aussi 
son droit des peuples en considérant la situation interne d’un État souverain réel.13 
 
 Il est vrai que la population se trouvant au sein d’une société fermée est composée 
de citoyens qui peuvent être conçus comme des personnes morales. Les personnes morales 
sont des agents rationnels et raisonnables qui sont libres de réviser leurs idées, et qui sont 
égaux dans la mesure où ils peuvent tous prendre part à la négociation devant conduire à 
l’élaboration d’une conception de la justice. Ils ne doivent donc pas, en tant que personnes 
morales, être caractérisés comme des individus ayant une langue, une culture ou une 
appartenance nationale spécifiques. Mais il ne faut pas croire que les traits caractéristiques 
d’une personne morale sont les seuls traits caractéristiques possédés par les citoyens d’une 
société bien ordonnée. En tant que membres d’une société perpétuellement fermée, ils 
partagent aussi entre eux la même langue, la même culture et la même ethnicité. 
 
 Telles sont donc les raisons que nous avons de résister à la tentation d’attribuer à 
Rawls une conception individualiste sur le plan politique. Rawls a surtout réfléchi aux 
droits individuels, mais il réfléchit de plus en plus aux droits collectifs. Il a accordé 
beaucoup d’importance à ses deux principes de justice, mais ceux-ci ne constituent qu’une 
application particulière de la notion de justice. Enfin, il propose des modèles simplifiés qui 
ne tiennent pas compte des situations complexes dans lesquelles les deux ordres de droit 
sont appelés à cohabiter. Non seulement Le droit des gens ouvre-t-il la porte aux droits 
collectifs, mais il permet aussi de contredire ceux qui croient que le libéralisme de Rawls 
est un individualisme politique. 
 
 Mais alors pourquoi diable s’empresse-t-on de lire dans la philosophie de Rawls 
une quelconque adhésion à l’individualisme politique ? La réponse, je le crains, est qu’on 
est sous l’emprise d’un dogme individualiste. On croit à tort que le libéralisme doit aller de 
pair avec l’individualisme. On pense que puisque le philosophe libéral doit promouvoir les 
droits et libertés individuels, il doit alors n’admettre aucun autre principe qui ne leur serait 
pas subordonné. Or, il n’en est rien. Le philosophe libéral doit certes affirmer l’importance 
des droits et libertés individuels, mais il ne doit pas nécessairement affirmer leur primauté 
absolue sur tout autre droit. Une doctrine libérale doit sans doute insister sur la nécessité de 
faire la promotion des libertés individuelles, mais elle ne doit pas nécessairement faire 
seulement cela. Elle peut aussi insister sur les droits collectifs. Ces derniers sont des 
principes non-libéraux, mais ils ne sont pas pour autant des principes anti-libéraux 

 
problèmes qui concernent la justice interne des problèmes qui concernent la justice entre les peuples. Mais ils 
sont également utiles au niveau de la justice entre les peuples, car ils permettent de distinguer les peuples 
formant des sociétés appartenant à la culture politique occidentale et les peuples appartenant à des sociétés 
hiérarchisées non-libérales. Les participants à la négociation incluent tout d’abord les sociétés démocratiques 
libérales, et la justice entre peuples fait ensuite l’objet d’une extension pouvant inclure les autres sociétés. 
Pour ne pas entremêler les considérations du premier niveau avec les autres, Rawls doit s’en tenir tout d’abord 
à de telles simplifications extrêmes.  
12  ibidem, p. 58. 
13  ibidem, p. 58, note 16. 



 9 
(illiberal). C’est cette propension à passer de l’affirmation des droits individuels à leur 
primauté absolue qui transforme le libéralisme en un dogmatisme individualiste.  
  
 Posons-nous la question: un État supranational ou multinational de type libéral 
peut-il s'inspirer de principes de justice issus du Droit des gens qui affirment que les 
peuples ont le droit de développer et maintenir leurs propres institutions culturelles, 
économiques et sociales? En quel sens cela entre-t-il en conflit avec une conception 
libérale de la vie en société? Pourquoi la liste des principes de justice fondamentaux se 
doit-elle d'être individualiste? Pourquoi ne peut-elle pas côtoyer un ensemble de principes 
qui s'appliquent exclusivement à des groupes? Le libéralisme peut-il, autrement dit, 
s'accommoder de l'existence de droits collectifs? Il importe de noter à ce chapitre que 
parmi les penseurs libéraux qui se sont penchés sur la question, seule une minorité d'entre 
eux se sont prononcés affirmativement. Parmi les opposants les plus virulents, on pense à 
Jürgen Habermas, Shandran Kukathas et Jeremy Waldron. Et parmi ceux qui sont en 
principe favorables à l'existence de droits collectifs, la très grande majorité justifie cette 
position en montrant la compatibilité des droits collectifs avec un point de vue 
individualiste.14 Pour ces penseurs, le libéralisme doit aller de pair avec l'affirmation de la 
primauté absolue des droits individuels fondamentaux. Pour Allen Buchanan et Will 
Kymlicka, par exemple, les droits collectifs doivent avoir, disent-ils, une “ justification 
individualiste ”.  
 
 Bien entendu, on peut si l’on veut adhérer à une version radicale du libéralisme 
dans lequel celui-ci serait intimement associé à l’individualisme. Il m’importe ici 
seulement de souligner que le libéralisme peut ne pas prendre une forme radicale de ce 
genre. Il m’importe en particulier de souligner que rien chez Rawls nous permet de dire 
qu’il souscrit à l’individualisme politique. Comme je l’ai signalé plus haut, il est jusqu’à 
présent resté neutre sur cette question.  
 
 Bien entendu, Rawls pourrait éventuellement se prononcer plus ouvertement dans 
ses prochains écrits sur le rapport entre les deux principes de justice et le droit des peuples. 
On ne peut exclure la possibilité qu’il accorde une primauté à ses deux principes. Mais 
l’important est qu’il pourrait choisir de ne pas le faire sans pour autant cesser d’être un 
philosophe libéral. Je trouve pour ma part remarquable de constater que le chef de file de la 
pensée libérale contemporaine soit resté neutre sur la question de la hiérarchisation de ces 
deux ordres de droit. Cette neutralité de Rawls n’a pas suffisamment été mise en évidence 
par les interprètes de Rawls, et cela s’explique par le caractère quasi-religieux avec lequel 
certains affirment leur foi dans l’individualisme politique. 
  

 
14 Voir, par exemple, Will Kymlicka, Liberalism, Community and Culture, Oxford, Oxford University 
Press, 1992, en particulier aux pp. 150-154; “ Le libéralisme et la politisation de la culture ”, dans Seymour 
(dir.) Une nation peut-elle se donner la constitution de son choix?, Montréal, Bellarmin, 1995 ; voir en 
particulier p. 118, note 53; Voir aussi son “ Individual and Collective Rights ” dans Judith Baker (ed.), Group 
Rights, Toronto, University of Toronto Press, 1995. Voir aussi Allen Buchanan, “ Assessing the 
Communitarian Critique of Liberalism ”, Ethics, 99, 1989, 852-882.Voir enfin Yael Tamir, Liberal 
Nationalism, Princeton, Princeton University Press, 1993 et, plus récemment, Thomas Pogge, “ Group Rights 
and Ethnicity ” dans W. Kymlicka & I. Shapiro (eds.) Ethnicity and Group Rights, New York, New York 
University Press, 1997, p. 190.   



 10 
 Il faut poser la question: pourquoi l'État libéral supranational ou multinational ne 
peut-il pas autoriser la cohabitation au sein de sa propre constitution de droits collectifs 
fondamentaux à côté des droits individuels fondamentaux? La réponse, je le crains, est 
toute simple: aucune. Il n'y a pas de raison pour qu'il en soit ainsi. Ce débat provient en 
grande partie de ce qui, jusqu'à récemment, a été une “ omission ” faite par Rawls et 
d'autres penseurs libéraux, omission qui elle-même s'explique en partie par le fait que ces 
penseurs libéraux sont des citoyens d'un État libéral dans lequel le facteur de la diversité 
nationale n'est pas (ou n'a pas encore été à ce jour) un facteur primordial commandant la 
réflexion. Lorsque la société considérée est une société fermée, les deux principes de 
justice fondamentaux ont préséance sur tous les autres droits et, puisqu'il s'agit de droits 
individuels, Rawls donne alors l'impression d'adhérer à l'individualisme politique. Mais 
c'est là une lecture superficielle qui ne résiste pas à l’analyse. Les philosophes libéraux 
individualistes qui ont cru être en mesure de lire de l'individualisme politique chez Rawls 
ont été victimes de leur propre conviction.15 Ils ont projeté sur Rawls leur propre système 
de pensée. 
 
 Depuis la publication du Droit des gens, il est désormais encore moins possible de 
prétendre que Rawls souscrit à un libéralisme politique de type individualiste. On ne peut 
plus prétendre que les principes de justice fondamentaux de sa Théorie de la justice ont une 
préséance absolue sur ceux qui sont formulés dans Le droit des gens. Il est plus raisonnable 
de supposer que dans le cadre de la communauté internationale d’États libéraux, c'est-à-
dire d’États dans lesquels la conception de la justice comme équité serait en vigueur, les 
deux principes de justice fondamentaux de Rawls cohabiteraient et compétitionneraient 
avec les principes s'appliquant aux relations entre les peuples. On peut supposer que ni les 
uns ni les autres ne devraient avoir la priorité absolue, et cela vaudrait aussi au sein d’un 
État libéral multinational. 
  
 Rawls n'est donc pas engagé à un point de vue individualiste en philosophie 
politique. Bien au contraire, dans la mesure où les collectivités deviennent les sujets de 
droits collectifs, et que l'égalité entre les peuples devient aux yeux de Rawls une condition 
sine qua non pour l'application d'un concept de justice à l'échelle supranationale ou 
multinationale, il pourrait être plus raisonnable de lui attribuer à la fois un point de vue 
anti-individualiste et anti-collectiviste, c'est-à-dire un point de vue qui rejette à la fois la 
primauté absolue accordée aux droits individuels et la primauté absolue accordée aux droits 
collectifs. Sans attribuer cette doctrine à Rawls, puisque notre thèse essentielle est que l’on 
ne peut lui attribuer aucun point de vue précis à ce sujet, l'anti-individualisme apparaît 
quand même comme une position libérale éminemment plausible et équilibrée. Rawls 
pourrait souscrire à l’anti-individualisme politique sans se contredire. Pour parvenir à une 
position équilibrée de ce genre, il suffirait de refuser à hiérarchiser les différents principes. 
Quoi qu'il en soit, contrairement à ce qui est prétendu par plusieurs sinon par la majorité 
des philosophes politiques de renom qui se sont faits les interprètes de la pensée de Rawls, 

 
15 Par “ individualisme politique ”, j'ai dit que j'entendais le point de vue selon lequel les droits 
individuels devraient avoir la préséance absolue sur les droits collectifs. Parmi ceux qui défendent ce point de 
vue, il faut bien entendu inclure aussi ceux qui n'admettent des droits collectifs que s'ils ont une justification 
individualiste, c'est-à-dire s'ils sont justifiés sur la base de la protection et promotion de droits individuels. Je 
range donc parmi les philosophes d'inspiration individualiste Kymlicka, Buchanan, Pogge et Tamir. 



 11 
et ici je pense notamment à Allen Buchanan et Will Kymlicka16, Rawls n'est pas plus 
engagé à un individualisme politique qu'il n'est engagé à un collectivisme politique. 
 

Certains pourront être tentés de lire dans le contractualisme rawlsien une sorte 
d'individualisme. Mais il faut prendre garde de ne pas faire une telle lecture. Il souscrit sans 
doute au contractualisme, mais il s’agit selon lui seulement d’un procédé de 
représentation.17 La communauté politique n'est pas exclusivement fondée sur un contrat 
entre individus qui seraient “ autonomes ” dans tous les sens de l'expression. Son 
contractualisme n’intervient qu’à l’occasion d’une expérience de pensée qui est compatible 
avec le fait que les agents soient dans les faits des sujets “ situés ”. En bref, contrairement 
aux philosophes libéraux traditionnels, son contractualisme n’est pas contaminé par 
l’atomisme ou l’individualisme. Cette interprétation concorde avec ses nombreuses 
remarques concernant le caractère essentiellement social des individus.18 Pour l'auteur, la 
structure de base de la société nous affecte dès le jeune âge et contribue à façonner la 
personnalité.19 C'est la raison pour laquelle elle est le véritable objet de la théorie de la 
justice, et non l'individu.20 Rawls prétend aussi que notre identité institutionnelle se 
maintient alors que notre identité morale se transforme.21 La première a un caractère 
individuant sur la personne alors que la seconde peut être changeante. Ces thèses de Rawls 
viennent en outre expliquer pourquoi il est enclin à distinguer la société (conçue comme 
système de coopération) et une simple association.22 L'appartenance à une société n'est pas 
facultative, et le fait de s'en retirer n'équivaut pas au fait de se retirer d'une association. Bien 
qu'il soit en principe possible de n'appartenir à aucune association, les individus ne peuvent 
se priver d'appartenir à une société politique. La solidité de notre appartenance à une 
société politique est peut-être aussi la raison pour laquelle Rawls choisit le cadre d'une 
société fermée pour penser la justice sociale. La simplification qui en découle produit 
l'image d'une communauté dans laquelle les individus n'entrent que par la naissance et de 
laquelle ils ne sortent que par la mort. Dans certains passages remarqués par Kymlicka, 
Rawls va même jusqu'à affirmer que le langage et la culture jouent un rôle important sur 
l'individuation de la personne.23  

 

 
16 Pour un énoncé récent de l'individualisme politique de Kymlicka, voir son introduction à Ethnicity 
and Group Rights, p. 6. 
17  Rawls, Libéralisme politique, pp. 51-52. 
18  Voir, par exemple, l'article intitulé “ La structure de base comme objet ”, Justice et démocratie, 
section VIII ; voir p. 68: “ J'ai indiqué comment la théorie de la justice comme équité peut tenir compte de la 
nature sociale des êtres humains.” 
19  Voir Théorie de la justice, pp. 33, 126. 
20  Ibidem, section 2, et “ La structure de base comme objet ”, Justice et démocratie. 
21  Voir Libéralisme politique, pp. 55-57. 
22  Ibidem, pp. 67-69. 
23  “ L’autorité gouvernementale ne peut donc pas être librement acceptée en ce sens que les liens de la 
société et de la culture, de l’histoire et de l’origine sociale, commencent très tôt à façonner notre vie ; ils sont 
normalement si forts que le droit à l’émigration (correctement formulé) ne suffit pas à faire de l’acceptation 
de l’autorité gouvernementale un acte libre, politiquement parlant, comme la liberté de conscience suffit à 
faire de l’acceptation de l’autorité ecclésiastique un acte libre, politiquement parlant. ”Ibidem, p. 270; Pour un 
commentaire instructif, voir Kymlicka, Multicultural Citizenship, Oxford, Clarendon Press, 1995, pp. 86-87. 
Kymlicka signale fort justement que Rawls ne semble pas tirer toutes les conséquences de ce dernier constat, 
et c'est la raison pour laquelle il ne dit nulle part que l'appartenance culturelle constitue un bien premier. 



 12 
Ces remarques de Rawls cadrent mal avec la suggestion selon laquelle la société 

n'est rien de plus qu'un contrat liant des individus entre eux. Elles sont, bien entendu, tout à 
fait compatibles avec une philosophie contractualiste. En effet, l'appartenance à la 
communauté politique doit aussi pouvoir prendre la forme d'un contrat car, après tout, c'est 
sur ce mode que les immigrants s'intègrent à la communauté politique, et c'est sur ce mode 
que les résidents renouvellent leur adhésion à leur communauté d'appartenance. Mais le 
contractualisme n’est pas chez Rawls l’indice d’une adhésion à une quelconque doctrine 
atomiste24, et il ne peut par conséquent être utilisé pour montrer que Rawls souscrit à 
l’individualisme politique. 
 

Il existe une autre raison de penser que Rawls endosse l’individualisme politique. 
Selon Kymlicka, l’individualisme de Rawls se vérifierait dans l’affirmation que l’individu 
est l’unité ultime de la validité morale (“ the ultimate unit of moral worth ” ; c’est nous qui 
soulignons).25 En fait, Rawls parle seulement de l’individu comme d’une source autonome 
de revendications, et non de la source ultime, ainsi que le prétend Kymlicka.26 Plus 
important encore, Rawls caractérise seulement qu’un aspect de la liberté en parlant de 
l’individu comme d’une source autonome de revendications. Il existe selon lui d’autres 
façons de se considérer comme une personne libre. Les individus se considèrent libres aussi 
au sens où ils ont la faculté morale de former leur propre conception du bien.27 Ils peuvent 
changer leur identité morale tout en gardant la même identité publique, et la même identité 
personnelle “ au sens où ce concept est compris par certains auteurs dans le domaine de la 
philosophie de l’esprit ”.28  Et surtout, en un troisième sens, les individus sont libres en 
raison de leur capacité à assumer la responsabilité de leurs fins. Ils ajustent leurs aspirations 
à la lumière de la contribution qu’ils peuvent raisonnablement apporter. Ils limitent leurs 
revendications à ce qui est autorisé par les principes de justice.29 Cela veut dire qu’ils 
ajustent leurs fins afin qu’elles puissent être réalisées par des moyens qu’ils peuvent 
raisonnablement espérer obtenir en retour de leur contribution. Ici, Rawls fait intervenir des 
considérations qui concernent les libertés positives et non plus seulement les libertés 
négatives. Il impose des contraintes aux revendications légitimes des individus.  

 
En somme, Kymlicka n’a pas raison d’accorder plus d’importance à ce qui ne 

constitue pour Rawls qu’un sens particulier accordé au concept de liberté. Les libertés 
positives au sens de la liberté des Anciens sont pour Rawls aussi importantes que les 
libertés négatives au sens de la liberté des Modernes.30 Certes, les libertés négatives ne 

 
24  Pour une caractérisation de la doctrine atomiste, voir Charles Taylor, “L’atomisme”, dans Charles 
Taylor, La liberté des Modernes, Paris, PUF, 1997, pp. 223-237. 
25  Kymlicka, Liberalism, Community and Culture, Oxford, Clarendon Press, 1989, p. 140. 
26  Rawls, “ Le constructivisme kantien dans la théorie morale ”, Justice et démocratie, p. 113. 
27  Rawls, Libéralisme politique, pp. 55-57 et “ Le constructivisme kantien dans la théorie morale ”, 
Justice et démocratie, p. 113-114. 
28  Rawls, Libéralisme politique, p. 57. 
29  Rawls, ibidem, p. 60. Voir aussi “ Le constructivisme kantien dans la théorie morale ”,  Justice et 
démocratie, p. 115. 
30  Voir cependant Jacques Bidet, John Rawls et la théorie de la justice, Paris, PUF, 1995, p. 20. Selon 
Bidet, Rawls accorde une priorité à la liberté des Modernes, car les libertés ne doivent pas être sacrifiées à la 
liberté de participer dans l’égalité, aux affaires politiques. VoirThéorie de la justice, p. 237. Mais quelle que 
soit  la position de Rawls à l’époque de sa Théorie de la justice, la position de Rawls est désormais très claire 
depuis Libéralisme politique. Rawls a modifié son premier principe en ajoutant une clause à l’effet que “ la 



 13 
doivent d’aucune manière être contraintes par des devoirs ou obligations imposées par une 
idée du bien commun ou par une idée perfectionniste.31 Mais la société entendue au sens 
d’un système de coopération sociale semble être une “ source autonome de revendication ” 
qui induit des responsabilités chez les citoyens. La même idée est reprise dans le Débat sur 
la justice politique, ouvrage dans lequel Rawls dialogue avec Jürgen Habermas.32 Rawls y 
soutient que les libertés des Modernes et les libertés des Anciens figurent l’une et l’autre 
dans le premier principe de justice adopté dans la position originelle33, et il précise que 
l’autonomie publique et l’autonomie privée sont également cooriginaires et d’égale 
importance.34 On voit donc mal comment Kymlicka pourrait justifier une interprétation 
individualiste. 

 
Les remarques qui précèdent nous permettent aussi de répondre à une dernière 

objection. On pourrait être tenté de penser que Rawls subordonne au fond les droits 
collectifs des peuples aux droits individuels pour la raison suivante. Dans le cadre d’une 
négociation entre peuples ayant comme objectif de s’entendre sur une liste de principes 
adoptés dans la position originelle, Rawls croit qu’un consensus surviendrait sur le devoir 
ou l’obligation que les peuples ont de respecter les droits de l’homme. Les droits de 
l’homme sont des droits individuels, et il semble alors que les droits individuels aient une 
préséance absolue sur les droits des peuples.  

 
 

 Selon cette interprétation, Rawls se serait prononcé sur une hiérarchisation 
particulière entre les deux principes de justice et le droit des peuples. On sait qu’il a d’une 
manière générale tendance à imposer un ordre lexical entre les divers principes de justice, 
et il devrait normalement adopter la même stratégie ici en imposant un ordre lexical entre 
les principes d’une société bien ordonnée et ceux qui s’appliquent au sein d’une société 
internationale. Cet ordre lexical devrait intervenir au niveau de la théorie idéale, puisqu’il 
doit faire l’objet d’un consensus pour des agents placés dans la position originelle.  
 
 Qu’en est-il exactement? Il semble en effet que, selon Rawls, le constructivisme 
suppose que les principes appropriés à chaque accord doivent être subordonnés à ceux qui 
s’appliquent aux objets de tous les accords précédents, ou alors coordonnés et ajustés aux 
autres au moyen de règles de priorité.35 Or même si les deux principes de justice 
n’apparaissent pas dans le droit des peuples, la première partie du premier principe y est 
maintenue. Rawls croit que certains principes libéraux fondamentaux doivent contraindre 
le droit des peuples. Il élabore en ce sens des idées libérales de justice plus générales que 
celles qui sont admises dans les deux principes. En l’occurrence, il admet une liste de 
droits, libertés et possibilités de base. Il accorde une priorité marquée en faveur de ces 
libertés fondamentales, par rapport aux revendications fondées sur le bien commun et sur 
les valeurs perfectionnistes. Il admet enfin des mesures garantissant pour tous les citoyens 

 
juste valeur des libertés politiques égales, et de celles-là seulement, doit être garantie ”. Voir Libéralisme 
politique, p. 29.   
31  Rawls, ibidem, p.30. 
32  Voir Rawls et Habermas, Débat sur la justice politique, Paris, Éditions du Cerf, 1997. 
33  Rawls, ibidem, p. 84. 
34  Rawls, ibidem, p. 108. 
35 Rawls, Le droit des gens, p. 46. 



 14 
l’accès aux moyens polyvalents adéquats qui permettent l’usage effectif de leurs libertés.  
Rawls exclut ensuite les libertés politiques, l’égalité équitable des chances et le principe de 
différence de cette formulation générale.36 Et en fin de compte, le noyau fondamental des 
libertés de base qu’il retient réapparaît sous la forme des droits de l’homme et vient 
contraindre le droit des peuples.  
 
 S’agit-il alors d’une priorité absolue accordée aux droits individuels sur les droits 
collectifs? Cette conclusion ne m’apparaît pas valide, et pour plusieurs raisons. Tout 
d’abord, même s’il existe un noyau de droits individuels fondamentaux qui se maintient 
jusque dans le droit des peuples, il existe également des contraintes imposées par la société 
conçue comme un système de coopération sociale autant au niveau de la justice interne 
qu’au niveau de la justice entre les peuples. La société impose un cadre d’application 
privilégié et c’est à l’intérieur de ce cadre que les deux principes de justice doivent 
s’appliquer. Ensuite, la communauté internationale est conçue comme une communauté de 
telles sociétés et non comme une communauté d’individus. Il est donc très difficile de 
prétendre que l’individu doit avoir une préséance absolue sur la société. 
 
 Deuxièmement, j’ai laissé entendre que les principes libéraux fondamentaux 
réapparaissaient dans Le droit des gens sous la forme de droits de l’homme que les peuples 
ont le devoir de protéger. Mais Rawls ne hiérarchise pas l’ensemble des droits et devoirs 
apparaissant dans son droit des peuples. Il semble que les droits et obligations des peuples 
s’énumèrent sans ordre lexical. On ne peut donc pas conclure que Rawls accorde la 
préséance absolue aux individus sur les peuples dans son Droit des gens. 

 
Enfin, on doit remarquer qu’il existe une symétrie parfaite entre les principes de 

justice gouvernant les peuples et les principes de justice au sein d’une société. En effet, 
comme nous l’avons vu plus haut, Rawls impose aussi à l’interne des droits et des devoirs 
aux individus. Les libertés politiques qui apparaissent dans le premier principe font 
référence à des responsabilités qui induisent des devoirs de l’individu à l’endroit de la 
société conçue comme système de coopération sociale. Les individus sont donc soumis à 
des droits et des devoirs au sein de leur société de la même manière que les peuples sont 
soumis à des droits et des devoirs à l’égard des individus au niveau de la justice 
internationale. Et de la même manière qu’il n’existe pas de hiérarchie entre les principes 
énonçant les droits et les devoirs des peuples, il n’existe pas de hiérarchie entre les droits et 
les devoirs des individus dans la justice interne.  
 
 Sur la base des considérations qui précèdent, on pourrait même être tenté de penser 
que Rawls entérine au fond implicitement un équilibre raisonnable entre deux ordres de 
droit complémentaires. Pour justifier cette interprétation, on pourrait invoquer le fait que 
même s’il s’oppose d’une manière générale à l’intuitionnisme, il ne veut pas éliminer tout 
recours à l’intuition, et il se peut que les deux ordres de principes soient selon lui voués 
inévitablement à compétitionner sans que l’on puisse dans tous les cas trancher en faveur 

 
36 Ibidem, p. 52 



 15 
de l’un ou de l’autre.37 Si cette interprétation était acceptée, il faudrait conclure que Rawls 
doit être rangé parmi les philosophes anti-individualistes et anti-collectivistes.  

 
 Mais à vrai dire, il n’est pas nécessaire de spéculer de cette manière pour appuyer 
l’essentiel de mon propos. Il suffit de dire que Rawls ne se prononce pas de facto 
concernant la hiérarchisation entre les deux ordres de droit. Quelle que soit l’explication 
qu’on veuille produire pour rendre compte de cette omission, cela suffit à montrer que 
l’interprétation individualiste de Rawls est sans fondement. 

 
Je conclus donc encore une fois que l’interprétation individualiste des textes de 

Rawls ne repose sur rien de solide. C’est une interprétation superficielle qui ne résiste pas à 
l’examen. 
 

II 
LE DROIT DES PEUPLES 

 
 Passons maintenant au deuxième point. La question posée est la suivante : est-ce 
que les droits collectifs des peuples peuvent jouer un rôle important au niveau de la justice 
internationale? Il y a tout lieu de penser, en effet, que les deux principes fondamentaux ne 
pourraient à eux seuls suffire même s'ils étaient appliqués dans le cadre d'États 
supranationaux ou multinationaux. Je soutiens que les diverses mesures de justice doivent 
tenir compte des droits collectifs des différentes communautés nationales. Le principe de 
différence qui vise essentiellement les individus doit être complété par un principe 
d'autodétermination qui vise d'abord et avant tout les communautés nationales, car ce sont 
elles qui détiennent le droit de profiter de biens participatoires tels que des institutions 
politiques, sociales, culturelles et économiques38.  

 
37  On pense ici aux différentes limitations raisonnables pouvant s’appliquer au sein d’un société donnée 
à l’égard des libertés individuelles fondamentales. Par exemple, la liberté d’expression peut parfois être 
raisonnablement limitée par une politique d’affichage visant à assurer la prépondérance de la langue publique 
commune. La liberté de choisir la langue d’enseignement pour les enfants d’immigrants peut être limitée par 
la nécessité d’assurer une intégration au sein de la culture publique commune. On pense aussi au droit 
d’appartenir à la communauté politique de son choix qui est lui aussi en partie contraint par les droits 
collectifs d’un peuple. Ce droit ne peut être invoqué par une minorité de citoyens faisant partie d’une 
population qui aurait en toute légitimité et de manière démocratique choisi de faire sécession, pour modifier le 
territoire et violer le principe de l’uti possidetis. La seule façon pour ces citoyens d’exercer leur droit 
d’appartenir à la communauté politique d’origine est de quitter le territoire de la nation ayant fait sécession. 
On peut enfin aussi mentionner le droit qualifié d’un peuple à limiter l’immigration. Ce droit limiterait la libre 
circulation des populations immigrantes. Sur ce dernier point, voir Le droit des gens, p. 59, note 19. 
38 Ce ne sont pas tous les “ droits sociaux et économiques ” qui entrent dans la catégorie des droits 
collectifs. Je suis d'avis qu'il faut restreindre la portée des droits collectifs à des biens institutionnels de base, 
puisque seuls les biens institutionnels ont un véritable statut de bien participatoire. Cela nous oblige 
également à imposer des conditions restrictives très fortes d'éligibilité à de tels droits. Seules les 
communautés nationales (les nations, les majorités nationales et les minorités nationales) peuvent aspirer à 
devenir des sujets de droits collectifs. Voir à ce sujet mon “ Anti-individualisme, droits collectifs et États 
multinationaux ” dans Lekton, Vol.4, no 1,1994, 41-80. Quand on adopte des contraintes très fortes sur 
l’admission des droits collectifs, on peut contourner le problème de la boîte de Pandore souligné par Daniel 
Weinstock. On peut éviter de voir se multiplier les groupes revendiquant des droits collectifs. Voir 
Weinstock, “ La boîte de Pandore ” dans Michel Seymour (dir.), Nationalité, citoyenneté et solidarité, 
Montréal, Éditions Liber, 1999.  



 16 
 
 Il est vrai qu'à l'intérieur d'un État-nation qui prend la forme d'une société libérale 
bien ordonnée et fermée, c'est essentiellement au sujet des individus que s'applique le 
principe de l'égalité des chances. Les deux principes de justice sont peut-être, ainsi que le 
prétend Rawls, les principes fondamentaux qui doivent alors s'appliquer. En effet, dans un 
État unitaire qui ne contient pas plusieurs communautés nationales, les principes de justice 
interne requièrent sans doute seulement que soient maintenues et préservées les libertés 
individuelles fondamentales, une égalité des chances, et une justice maximin pour tous les 
individus. Mais à l'échelle supranationale ou multinationale, les peuples sont à considérer 
autant que les individus. Les deux principes de justice fondamentaux doivent être 
complétés par des principes de justice entre les peuples. Dans un cadre autre que celui 
d'une société fermée, il faut admettre l'existence de certains autres droits qu'auraient les 
communautés, comme ceux de créer, maintenir et développer leurs propres institutions. 
C'est ce qui semble découler naturellement du Droit des gens. 
 
 C'est ici qu'intervient la seconde thèse que je voudrais défendre. Le principe de 
justice maximin  visant à maximiser les ressources des plus démunis peut s'avérer 
insuffisant si l'on ne tient pas compte du droit qu'ont les nations à s'autodéterminer. Il 
pourrait être plus juste dans certains cas d'assurer en outre une plus grande autonomie aux 
nations, de leur permettre de jouir d'institutions qui leur soient propres, et notamment d'une 
infrastructure économique, plutôt que de bénéficier seulement de mesures financières 
palliatives, inspirées par le principe de différence, mesures qui viseraient essentiellement à 
compenser un développement inégal.  
 
 Si on se place exclusivement du point de vue des principes de justice maximin 
applicables à des individus, on ne peut rien dire contre le fait qu'un État souverain 
multinational (ou des autorités diverses à l'échelle supranationale) choisisse de favoriser la 
concentration du développement économique au sein de certaines régions et au profit de 
certaines nations. Du point de vue de la justice maximin, il suffit, pour être juste, que ce 
dispositif économique soit compensé par l'instauration d'un régime de péréquation et de 
transferts à l'intention des moins bien nantis au sein des autres régions. Mais qu'arrive-t-il 
lorsque les régions moins développées sont occupées par des nations? Ces nations ne 
doivent-elles pas être traitées comme égales aux autres? Celles-ci n'ont-elles pas des droits 
collectifs de profiter d'institutions politiques, culturelles, sociales et  économiques qui leur 
seraient propres?39 Et ces droits n'entraînent-ils pas des obligations de la part de l'État 
multinational ou des autorités supranationales? Si on répond affirmativement à ces 
questions, ne doit-on pas alors mettre l'accent aussi sur le développement des économies 
nationales plutôt que de ne s'en tenir qu'à des paiements de transfert?   
 
 Il ne s'agit pas de considérations théoriques ou abstraites. On peut illustrer le 
problème par de nombreux exemples. On connaît depuis très longtemps le problème des 
relations nord-sud. Il n'est pas nécessaire d'insister longuement sur le fait que les pays du 
tiers-monde sont dépourvus d'infrastructures économiques appropriées et que les pays 

 
39 Voir les textes cités plus haut de Philippe Richard, Droits de l'homme, droits des peuples, Edmond 
Jouve, Droit des peuples , et François Rigaux, Pour une déclaration universelle des droits des peuples: 
identité nationale et coopération internationale.  



 17 
riches doivent au moins en partie en assumer la responsabilité. Même si on ne restreint pas 
nos considérations aux seuls organismes de bienfaisance, et que l’on prend en 
considération l’ensemble des dons faits par les gouvernements occidentaux à l’intention 
des pays du tiers-monde, on peut prétendre que ces “ transferts ” constituent seulement une 
partie de la solution. Il ne faut certes pas les négliger, tout comme il ne faut pas négliger 
l’obligation de les soulager des dettes énormes qu’ils ont contractées à l’endroit des pays 
occidentaux. Mais il n’en demeure pas moins essentiel de prendre en considération en plus 
leurs droits collectifs à se doter d’infrastructures économiques. Comme on le voit, il existe 
une dimension collective à la justice distributive et non seulement une dimension 
individuelle. 
 
 Depuis une décennie, on aperçoit un autre exemple fondamental d'inégalité. Dans 
son numéro d'avril 1997, le Monde diplomatique fait état d'une concentration de l'économie 
au sein de 200 sociétés multinationales dont les sièges sociaux sont concentrés au sein de 
huit pays seulement.40 Ces deux cents entreprises multinationales fournissent le tiers du 
PIB mondial. À notre époque, la coupure fondamentale entre riches et pauvres se trouve en 
très grande partie manifestée dans l'écart entre la richesse concentrée au sein d'une poignée 
d'entreprises multinationales et la situation économique dans laquelle se trouvent des 
peuples ravagés par les effets de la délocalisation. Cette coupure est de moins en moins 
l'effet d'une distinction entre bourgeois et prolétaires au sein d'un État-nation. Dans cette 
perspective, il importe de reconnaître l'existence du droit des peuples à bénéficier d'un 
développement égal à celui des autres peuples.  
 
 Un autre exemple plus proche de nous peut être fourni. Le cas des autochtones 
vivant au Canada doit bien entendu être mentionné, mais la situation du Québec par rapport 
au Canada peut aussi être signalée. Les effets d'un développement inégal se sont fait sentir 
beaucoup plus chez les peuples autochtones, mais les nationalistes québécois prétendent 
que le développement inégal affecte également le Québec. On peut sans doute contester 
cette interprétation, mais il s’agit ici d’illustrer concrètement la différence entre un régime 
de transferts fiscaux comme la péréquation ou le transfert social canadien, et des politiques 
visant à assurer le développement égal des peuples dans le cadre d’une société 
multinationale. Que l’on soit d’accord ou non avec l’opinion des nationalistes québécois à 
ce sujet, le propos est clair. Selon ces derniers, le gouvernement canadien a, par de très 
nombreuses politiques mises en œuvre au cours des trente dernières années, favorisé le 
développement économique de la région de Toronto aux dépens de toutes les autres régions 
du pays.41  

 
40 Frédéric F. Clairmont, “ Ces deux cents sociétés qui contrôlent le monde ”, Le Monde diplomatique, 
Avril 97, pp. 1, 16, 17. 
41  La situation est sans doute beaucoup plus complexe que je le décris. Pour avoir un portrait plus fidèle 
de la situation, il faut tout d’abord tenir compte du fait que les Québécois ont traditionnellement négligé les 
professions liées au milieu des affaires, et ont préféré les professions dites “ libérales ”. De plus, l’économie 
s’est au cours des dernières années déplacée vers le centre du continent. Ensuite, le Québec a dû modifier et 
moderniser une structure industrielle traditionnelle axée sur le vêtement, la chaussure et le meuble. Tous ces 
facteurs ne doivent certes pas être négligés, comme ne doivent pas être négligés les efforts récents du 
gouvernement fédéral pour corriger les erreurs du passé. Mais même en prenant tout cela en considération, il 
demeure plausible de prétendre que les politiques du gouvernement fédéral ont joué un rôle déterminant. 
Certains invoquent aussi l’insécurité politique pour expliquer le déplacement du centre de l’économie 



 18 
 
 Plusieurs autres facteurs expliquent les avantages dont a pu bénéficier l'Ontario, 
mais les politiques du gouvernement canadien ont joué un rôle déterminant. Je pense en 
particulier à l’ouverture de la voie maritime, à la politique nationale de l’énergie, au pacte 
de l’automobile, à la politique d’achats de biens et services, etc. Ainsi, il ne suffit pas de 
compenser des politiques de développement d’une infrastructure économique par des 
transferts à l’intention des provinces pauvres pour appliquer une justice distributive 
réellement équitable. Il faut aussi tenir compte du droit des peuples à un développement 
égal. Par cette inégalité dont il serait en grande partie responsable et qu'il n'aurait 
apparemment jamais cherché à corriger, le gouvernement canadien violerait donc le 
principe de l'égalité entre les peuples qui le constituent. 
 
 Imaginons que les Québécois aient le choix entre la possibilité de bénéficier de 
subsides divers (sous la forme de péréquation et autres paiements de transfert), ou bien 
d'obtenir plutôt l'application de différentes mesures leur permettant de développer sans 
entrave une infrastructure économique solide. Qu'est-ce qui serait plus juste? Il semble en 
tout cas que le principe de justice maximin soit insuffisant, surtout si les transferts sont 
transitoires alors que l'inégalité dans le développement des infrastructures est permanente. 
Pourquoi certains ont-ils l'impression que la situation demeure injuste en dépit de 
paiements de transfert dont a pu bénéficier le Québec depuis 1970? La raison est peut-être 
qu'en plus d'un principe de justice maximin, il faut un principe affirmant le droit des 
nations de voir se développer leur économie nationale. Il se peut que le principe de justice 
maximin et le principe d'égalité des peuples soient indépendants l'un de l'autre et qu'ils 
soient tous les deux requis pour assurer un développement économique global moins 
inégal, ainsi qu'une diminution de l'écart entre les plus riches et les plus pauvres. 
 
 Des tensions pourraient sans doute apparaître à l'occasion entre les deux ordres de 
droits. Une tension peut survenir entre le droit d'une communauté d'assurer le 
développement de ses institutions économiques et la nécessité de préserver, à l'échelle 
multinationale, un régime fondé sur la justice maximin. Le problème se produit notamment 
lorsque la communauté qui manifeste des tendances autonomistes est celle qui contribue 
par sa richesse au fonctionnement de ce régime, et l’on peut décider alors que la justice 
maximin doit l'emporter sur le droit du peuple dispensateur d'assurer son propre 
développement. On pense ici, notamment, au peuple flamand en Belgique qui est en ce 
moment plus riche que le peuple wallon mais qui contribue davantage que le peuple wallon 
au régime de la sécurité sociale géré à l'échelle fédérale, alors que les bénéficiaires de ce 
régime sont en grande partie des membres de la nation wallonne. Il serait tentant pour les 
Flamands de se retirer d'un tel régime fédéral, mais ils rateraient une belle occasion de 
montrer leur solidarité. Puisque le développement économique du peuple flamand n'est pas 
compromis par de telles mesures, on peut alors estimer que celles-ci doivent avoir la 
priorité sur le plan moral. Quoi qu'il en soit, le fait que des principes soient susceptibles 
d'entrer en tension les uns avec les autres ne devrait pas être une raison pour refuser de les 
reconnaître. De telles tensions existent déjà dans les constitutions qui ne contiennent que 
des droits individuels.  

 
canadienne de Montréal vers Toronto. Mais on pourrait rétorquer que le nationalisme québécois est un effet 
du développement inégal et non la cause. 



 19 
 
 La primauté peut parfois être accordée aux droits collectifs sans que cela soit 
problématique du point de vue d'une philosophie politique libérale. Au contraire, le fait 
d'accorder une telle primauté peut dans certains cas s'avérer plus progressiste que la 
promotion de certaines applications particulières du principe de différence. Qu'on pense 
notamment aux droits qu'ont les peuples du tiers-monde de profiter d'institutions 
économiques de base. La protection de ces droits ne devrait-elle pas avoir la priorité sur 
des mesures particulières inspirées d'une justice distributive maximin, mais qui ne 
permettraient pas aux individus de hausser véritablement leur niveau de vie? 
 
 Le développement d'une théorie de la justice à l'échelle internationale ne peut être 
adéquat que si les peuples sont jugés égaux entre eux, et que s'ils ont un droit égal de 
développer leurs propres institutions économiques. Le principe de l'égalité entre les 
peuples peut donc dans certains cas s'avérer très progressiste et jouer un rôle fondamental 
au niveau de la justice internationale. 
 
 Les remarques précédentes ne tiennent pas compte d’un élément important qui 
intervient dans le principe de différence. Chez Rawls, le principe de différence ne renvoie 
pas seulement à des mesures visant à assurer la distribution de la richesse, mais aussi à des 
mesures visant à assurer la propriété collective des moyens de production. Le principe ne 
doit pas dans son application entraîner seulement l’instauration d’un État-providence, car il 
doit donner lieu à une démocratie de propriétaires, que celle-ci soit assurée à l’intérieur 
d’un régime capitaliste ou socialiste.42 Lorsqu’on interprète le principe de différence de 
cette façon, peut-on encore prétendre qu’il est incomplet et doit être complété par le 
principe d’égalité entre les peuples ?  
 
 Il semble bien que oui. Un État multinational peut bien favoriser l’application de 
mesures favorisant une plus grande démocratisation dans la possession des moyens de 
production, sans toutefois tenir compte d’un équilibre entre des régions occupées par des 
communautés nationales différentes. On imagine un État qui légifère contre le monopole 
de certaines entreprises pour favoriser la concurrence en plus de favoriser par diverses 
mesures la distribution de la richesse collective. Tout cela peut aller de pair avec un 
développement régional inégal qui défavorise l’économie d’un peuple au profit d’un autre 
peuple. Il faut donc compléter le principe de différence par le droit des peuples à un 
développement égal. Même si l’on peut justifier des mesures de développement  régional 
sans invoquer le droit des peuples, on ne peut pas accepter le principe du droit des peuples 
à un développement égal sans adopter des mesures visant assurer le développement 
régional. Le droit des peuples offre un principe additionnel visant à assurer un meilleur 
développement régional. 
 
 

III 
LE DROIT DES GENS : UN MODUS VIVENDI ? 

 
 

42  Voir la préface à l’édition française p. 13 de Théorie de la justice et l’idée d’une large distribution de 
la propriété et de la richesse en p. 262. 



 20 
 J'en viens à mon troisième et dernier point. Comme chacun sait, Rawls a renoncé à 
appliquer le principe de différence à l'échelle internationale. C'est que depuis la publication 
de son Libéralisme politique, il prétend que les deux principes de justice fondamentaux 
proviennent d'une conception qui est propre aux sociétés démocratiques issues de la culture 
politique occidentale.43 Autrement dit, Rawls a renoncé à accorder un statut universel aux 
deux principes de justice fondamentaux. C'est la raison pour laquelle, dans le cadre de la 
justice internationale, la liste des droits n'inclut pas ces deux principes. Elle exclut, en 
particulier, le principe de différence qui est le principe le plus progressiste que Rawls ait 
avancé. 
 
 Y a-t-il de bonnes raisons pour contredire Rawls sur ce point et d'inclure le principe 
de différence dans notre droit des peuples? Le libéralisme ne requiert-il pas plutôt un esprit 
de tolérance, et cet esprit de tolérance n'implique-t-il pas l'acceptation de différentes 
cultures politiques? Je ne chercherai pas à répondre directement à cette dernière question. 
Je ferai simplement remarquer que si la mise en vigueur de la théorie de la justice à 
l'intérieur d'une société démocratique contemporaine peut et doit être envisagée, alors on 
peut et l’on doit aussi envisager la possibilité de l'instaurer à l'échelle internationale. Je 
prétends que la défense du principe de différence à une échelle plus locale doit 
logiquement aller de pair avec sa défense à l'échelle internationale.  
  
 Les deux arguments que nous pouvons produire à cet effet rejettent l'un des 
postulats de base du libéralisme politique de Rawls “ deuxième manière ”. Le premier 
argument est le suivant. On suppose tout d’abord que la perspective proposée dans son 
Libéralisme politique n'est pas adéquate et qu'il faut en partie revenir à celle de la Théorie 
de la justice. Autrement dit, la recherche des principes de justice fondamentaux ne doit pas 
présupposer, comme c'est le cas dans Libéralisme politique, la culture politique 
occidentale. Même si les individus sont fondamentalement des êtres sociaux et ont une 
identité institutionnelle qui se maintient en dépit des variations survenant au sein de leur 
identité morale, cette identité institutionnelle ne doit pas être comprise comme véhiculant 
des concepts issus de notre culture politique occidentale. Par conséquent, même dans une 
société démocratique fermée, on trouverait des individus qui véhiculeraient des concepts 
autres que ceux de la culture occidentale. Il serait néanmoins quand même possible d'en 
arriver à un consensus sincère autour de certains principes, car ceux-ci se justifient 
politiquement. Cela ne veut pas dire que la conception de la personne sur laquelle s'appuie 
le libéralisme politique de Rawls doive être abandonnée. Le concept de personne morale 
est parfaitement acceptable, mais il ne doit plus être interprété comme étant nécessairement 
un produit de notre culture occidentale.  
 
 Selon ce premier argument, on peut faire tout d'abord l'hypothèse que la société 
fermée n'est pas culturellement et ethniquement homogène. Certes, le concept de société 
fermée, utilisé par Rawls, suppose l'existence d'un groupe qui se reproduit de génération en 

 
43  Rawls croit être en mesure de s’appuyer sur un fond commun d’idées et de principes fondamentaux 
qui sont implicitement acceptés dans la culture publique de nos sociétés. Voir Libéralisme politique, p. 32. Il 
utilise certaines des idées implicites contenues dans la culture politique publique d’une société démocratique. 
Ibidem, p.38. 
 



 21 
génération sans jamais sortir de cette société, et il ne suppose aucune immigration. Et 
comme je l’ai suggéré plus haut, cela finit par ressembler beaucoup à une société 
ethniquement homogène. Mais je propose d’ignorer cet aspect de l’argument de Rawls 
pour les fins de la présente discussion. Après tout, on peut facilement imaginer des 
générations d'individus aux origines ethniques diverses qui se perpétuent de génération en 
génération sur un même territoire. Si ces individus s'engagent dans la procédure imposée 
par Rawls, ils doivent tous faire abstraction de leur sexe, de leur classe sociale et de leur 
origine ethnique. Le consensus sincère n'est alors plus nécessairement le fait d'individus 
issus de la culture occidentale. Et pourtant un consensus par recoupement est possible 
autour de principes libéraux qui se justifient pour des raisons politiques. Or, si l'on suppose 
qu'en dépit de leurs traditions différentes, de leurs habitudes de vie et de leurs choix 
moraux, ils peuvent quand même être enclins à adhérer aux deux principes de justice 
fondamentaux, il n'y a pas de raison pour supposer que la même chose est impossible une 
fois que l'on se situe dans une perspective internationale. Dans ce dernier cas, on retrouve 
la même diversité et donc aussi la même possibilité d'établir un consensus par recoupement 
au niveau des deux principes. 
 
 Mais supposons que cette première réponse ne soit pas la bonne, et considérons 
plutôt l’argument suivant. Faisons cette fois-ci l'hypothèse de Rawls, et considérons 
vraiment une société fermée comme une communauté ne contenant que des individus ayant 
une seule origine. Quand Rawls fait référence à une société fermée, il suppose l'existence 
de plusieurs générations successives d'individus, et il suppose que ceci a pour effet de se 
traduire par un groupe ayant une origine unique. Cette fois-ci, le problème est que nos 
sociétés réelles sont composées d'individus provenant de toutes les origines, qui sont 
influencés par toutes les sortes de traditions, et dont les modes de vie diffèrent 
radicalement les uns des autres. Plus les communautés politiques s'ouvrent les unes aux 
autres, plus les différences que l'on trouve à l'échelle internationale se retrouvent à l'échelle 
locale. Si Rawls croit à la possibilité de mettre en application ses deux principes de justice 
au sein des sociétés démocratiques réelles, et de le faire sur la base d'un consensus sincère 
entre tous les citoyens, il se doit de supposer que cela peut transcender les cultures 
politiques. Il est donc tenu de supposer également la possibilité d'un tel consensus à 
l'échelle internationale. 
 
 Les deux arguments que nous venons de produire rejettent l'un des postulats de base 
du libéralisme politique de Rawls. Dans ces deux arguments, on renonce à relativiser les 
deux principes à la culture politique occidentale. Le premier argument s'appuie sur l'idée 
que les sociétés fermées ne sont pas ethniquement homogènes, et affirme ensuite le 
parallélisme de la justice interne avec la justice internationale. Le second argument 
suppose au contraire que les sociétés fermées sont ethniquement homogènes, mais il 
aboutit à un constat semblable au précédent. Car puisque nos sociétés réelles sont 
ethniquement diversifiées, le passage de la théorie idéale à la pratique nous contraint à 
identifier la justice interne avec la justice internationale.  
 
 Le même genre de remarques s'applique plus particulièrement à la justice 
distributive. Les économies sont de plus en plus interpénétrées, et il devient de plus en plus 
difficile de défendre des mesures applicables localement sans en faire simultanément la 



 22 
promotion à une plus grande échelle. Je n'affirme pas ici que l'application des principes de 
justice doit, pour fonctionner à l'échelle locale, être simultanément généralisée à l'échelle 
internationale. J'affirme plutôt que les situations interne et externe sont les mêmes. On voit 
donc mal pourquoi le principe de différence ne devrait être invoqué qu'au sein d'une 
économie nationale sans être valide une fois que l'on se place du point de vue de la 
communauté internationale. 
 
 J'en conclus qu'il faut faire marche arrière et être plus rawlsien que Rawls lui-
même, contrairement à ce qui se produit au sein de son œuvre depuis la parution de son 
Libéralisme politique. Pour les fins de la discussion, je supposerai donc dans ce qui suit 
que les deux principes de justice doivent être valides à l'échelle internationale. 
 
 Nous voulons que les deux sortes de principes interviennent côte à côte. Mais 
comment devons-nous penser leur rapport au sein de cette version nouvelle du droit des 
peuples? Comment devons-nous, en particulier, penser le rapport entre les droits 
individuels de la Théorie de la justice  et les droits collectifs formulés dans Le droit des 
gens? La question se pose dans le cas d'États multinationaux où les deux ordres de droit 
s'appliquent simultanément, mais elle se pose également dans le cadre d'un droit des 
peuples dans lequel on aurait conservé le principe de différence. Je voudrais, en terminant, 
examiner brièvement un argument visant à montrer que le droit des peuples doit être 
subordonné aux deux principes fondamentaux. 
 
 Certains philosophes croient qu'il faudrait interpréter le droit des peuples comme un 
modus vivendi.44 Selon cette interprétation, les principes de la Théorie de la justice auraient 
un autre statut que ceux apparaissant dans Le droit des gens. Seuls les premiers devraient 
retenir notre attention, les seconds étant tout au plus un ensemble de règles 
complémentaires s'inscrivant en marge de l'œuvre et ne venant affecter d'aucune façon la 
perspective initiale. Le fait d'argumenter de cette façon aurait pour effet de justifier 
l'opinion selon laquelle les droits collectifs des peuples jouent un rôle secondaire dans la 
théorie d'ensemble, et n'ont pas le même statut que celui qui est réservé aux deux principes 
de justice. Il convient donc de s'attarder quelque peu à cette question d'exégèse, car elle 
pourrait fournir des munitions à ceux qui interprètent Rawls comme un individualiste. Si 
les principes du droit des peuples ne sont que le résultat d'un modus vivendi, cela a pour 
effet d'en limiter la portée universelle et donne à penser qu'ils doivent être subordonnés aux 
deux principes. Et puisque ces derniers principes s'appliquent à des individus, 
l'individualisme politique s'en suit inévitablement.  
 
 Mais quels sont les motifs qui justifient certains à interpréter le droit des gens 
comme proposant un modus vivendi plutôt qu'un consensus sincère? (i) La première raison 
découle de ce que nous venons de dire. La liste des principes proposés est relativement 
pauvre. Elle n'inclut pas le principe de différence et la liberté d'expression. Cela donne à 
penser que les libéraux ne pourraient faire sincèrement consensus autour de cette liste. (ii) 
Une autre raison est que Rawls ne procède pas par étape comme il l'a fait dans ses travaux 
antérieurs. Il ne commence pas par construire dans un premier temps une théorie idéale, 
pour montrer ensuite comment celle-ci peut résulter d'un consensus par recoupement. Les 

 
44 Voir Stanley Hoffmann, “ Commentaire ”, dans Le droit des gens, p. 119. 



 23 
deux entreprises semblent cette fois-ci être inextricablement liées. Bien plus, il semble que 
l'impératif d'acceptabilité soit omniprésent, et cela donne l'impression que Rawls est 
davantage soucieux d'en arriver à un compromis. (iii) Ensuite, contrairement à ce qui se 
passe dans la Théorie de la justice, le voile d'ignorance ne nous permet plus d'ignorer la 
culture politique des démocraties occidentales à laquelle nous appartenons. Il semble que 
Rawls accepte cette fois-ci l'irréductibilité du relativisme culturel et que ce savoir est 
détenu par chacun des participants placés sous le voile d'ignorance. Mais puisque les 
participants libéraux doivent transiger avec des participants non-libéraux, à quoi peut-on 
aboutir, si ce n'est à un modus vivendi? (iv) Enfin, le principe de tolérance est dans la 
Théorie de la justice appliqué aux matières non politiques et concernent seulement les 
différentes conceptions du bien. Avec Le droit des gens, Rawls va jusqu'à tolérer des 
régimes non libéraux. Le principe de tolérance englobe désormais le politique. Ce 
changement de perspective est une raison additionnelle pour interpréter le droit des peuples 
qu'il propose comme s'éloignant d'un consensus sincère. 
 
 Ce serait l'ensemble de ces changements de perspective qui donnerait à penser que 
Rawls cherche à formuler des principes résultant d'un modus vivendi. Cette interprétation 
ne m'apparaît toutefois pas pouvoir résister à une exégèse des écrits. Je vais maintenant 
tenter de répondre à chacun des arguments séparément.  
 
 (i) L'absence du principe de différence provient, comme on l'a déjà fait remarquer, 
de l'orientation nouvelle prise par Rawls quelques années auparavant. Pour résoudre le 
problème de la stabilité qui affecte sa théorie initiale, Rawls prétend que les principes 
libéraux constituent un produit incontournable de la culture politique occidentale. Ce 
changement de perspective affecte autant l’interprétation la justice au sein d’une société 
que l’interprétation du droit des peuples. On ne peut donc expliquer l’absence des deux 
principes dans le droit des peuples en établissant une différence tranchée entre le droit des 
peuples, qui serait fondé sur un modus vivendi, et le droit interne qui serait fondé sur le 
consensus sincère.45 
  
 (ii) La deuxième motivation pour interpréter le droit des peuples comme un modus 
vivendi  ne tient pas non plus. Rawls se trouve sur le terrain de la théorie idéale, et n'est pas 
obnubilé par la seule contrainte d'acceptabilité. Certes, il se trouve, contrairement à ses 
travaux antérieurs, simultanément engagé dans la formulation d'une théorie idéale et dans 
la démonstration de la stabilité de la théorie. Mais les principes proposés n'en sont pas 
moins des principes idéaux.  
 
  Le droit des peuples propose une théorie idéale. Il peut s'accorder avec différentes 
façons d'envisager sa mise en vigueur à l'échelle internationale. Il convient de distinguer en 
ce sens entre l'acceptation du caractère universel des principes et leur codification dans une 

 
45 Si on s'éloigne de considérations purement exégétiques, on peut en outre ajouter la chose suivante. 
Nous suggérons de revenir à la perspective initiale de la Théorie de la justice, et d'enrichir le droit des peuples 
des deux principes fondamentaux. Ceux-ci doivent à nouveau être interprétés comme ayant une valeur 
universelle, et ils apparaissent dans le droit des peuples. La première raison invoquée pour faire du droit des 
peuples un modus vivendi doit donc, pour cette autre raison, être écartée dans le présent contexte. Elle ne tient 
plus, puisque nous avons par hypothèse apporté les correctifs qui s'imposaient en l'enrichissant à nouveau des 
deux principes fondamentaux.  



 24 
charte internationale. Le droit des peuples peut être un ensemble de principes moraux qui 
doivent nous guider à l'échelle internationale, sans qu'on envisage la possibilité de le 
codifier de telle ou telle façon.   
 
 Il faut ensuite aussi distinguer l'apparition de ces principes dans une charte et la 
réglementation particulière qui pourrait en découler. Les principes d'une telle charte 
peuvent apparaître comme des normes générales de conduite auxquelles les États doivent 
autant que possible s'astreindre, sans qu'ils soient accompagnés de mesures concrètes, c'est-
à-dire d'une réglementation qui en gouverne l'application et de mesures coercitives en cas 
d'infraction. La charte en question peut, en outre, prendre seulement la forme d'un traité et 
traduire un partenariat entre des États solidaires, au lieu d'être une constitution régissant un 
Parlement supranational ou mondial.  
 
 Il faut enfin aussi distinguer une mise en application restreinte seulement à des pays 
partageant une philosophie libérale, d'une application qui inclurait les sociétés 
hiérarchiques. On peut, par exemple, s'inspirer de l'expérience européenne qui a 
constamment oscillé entre une Europe à deux vitesses, une Europe à la carte ou une Europe 
à géométrie variable. Au moment de son entrée en vigueur, le droit des peuples peut 
n'inclure au départ qu'un très petit nombre de pays. 
 
 En somme, la mise en application d'un droit des peuples peut être modulée de 
différentes façons. Il peut ne s'agir que de principes moraux ou coutumiers, ou de principes 
de droit positif. Il peut s'agir de principes généraux apparaissant dans un traité ou de 
principes formulés dans une constitution accompagnée de mesures concrètes et 
contraignantes. Il peut s'agir de mesures applicables à tous les pays ou seulement à un 
certain nombre d'entre eux. Rawls reste neutre à ce sujet, et c'est la raison pour laquelle il 
se trouve sur le terrain de la théorie idéale. Comme dans le cas de Théorie de la justice, il 
existe au moins quatre étapes à franchir pour parvenir à inscrire le droit des peuples dans la 
structure de base de la société des nations. Le consensus sincère autour du droit des peuples 
doit être accompagné ensuite d’une constitution (ou traité) internationale, puis de 
législations adoptées par des instances internationales, puis enfin par une application de ces 
législations. Mais rien de tout cela n’apparaît dans le droit des peuples aussi longtemps que 
l’on s’en tient à la description d’une procédure équitable devant conduire à l’adoption d’un 
ensemble de principes fondamentaux. Par conséquent, la deuxième motivation que l'on 
avait d'interpréter le droit des peuples comme un simple modus vivendi  disparaît. 
 
 (iii) Quant au troisième point, en vertu duquel on prétend que Rawls lève une partie 
du voile d’ignorance lorsqu’il s’agit du droit des peuples, il faut remarquer que la 
procédure utilisée dans Le droit des gens est pour l'essentiel la même que celle de Théorie 
de la justice. Dans les deux cas, on a affaire à des agents occupant la position originelle qui 
sont placés sous le voile d'ignorance et qui cherchent à réaliser un consensus par 
recoupement. La seule différence majeure est que, dans le cas du droit des gens, les agents 
représentent des peuples et non des individus.  
 
 Pour ce qui est de la suggestion que les participants n'ignorent pas à quelle culture 
politique ils appartiennent, il faut dire encore une fois que cette caractéristique apparaît 



 25 
déjà dans son Libéralisme Politique. Dans Libéralisme Politique, Rawls suppose là aussi 
que les participants ont en un certain sens accès à une telle information à cause de leur 
propre culture politique. Puisque les individus placés sous le voile d’ignorance sont des 
personnes morales et que, dans Libéralisme politique, Rawls interprète la notion de 
personne morale comme étant issue de la culture politique occidentale, les participants 
chargés de s’entendre sur des principes de justice interne savent qu’ils font partie de la 
culture politique occidentale. La procédure adoptée à l’interne ne diffère donc pas de celle 
qui est adoptée dans le droit des peuples.46   
 
 (iv) La quatrième motivation ne vaut pas non plus. L'idée que le droit des gens est 
formulé essentiellement pour trouver un terrain d'entente avec des États non libéraux ne 
peut être retenue. Ce point nous fournit d'ailleurs l'occasion de mentionner l'argument 
décisif nous permettant de contraster le droit des peuples d'un simple modus vivendi. La 
liste des principes à laquelle aboutit l'ensemble des peuples, c’est-à-dire autant les sociétés 
libérales que les sociétés hiérarchiques, est la même que celle à laquelle parviennent les 
États libéraux entre eux. Rawls affirme explicitement être arrivé au même résultat, que les 
peuples concernés soient ou non des sociétés hiérarchisées.47 On a donc tort d'interpréter 
ces principes comme résultant d'un modus vivendi  avec les sociétés non-libérales. Ce sont 
les mêmes principes qui doivent être admis dans tous les cas, que la communauté des 
peuples englobe ou non les régimes non-libéraux. 
 
 Qu'on me comprenne bien ici. Je prétends seulement que Rawls voit son droit des 
peuples comme ayant un seul et même contenu, que les États concernés soient libéraux ou 
que ce soient ceux de la communauté internationale dans son ensemble (de laquelle on 
aurait retranché, bien entendu, les États belligérants et terroristes). On ne saurait par 
conséquent prétendre qu'il réduit son droit à n'être rien de plus que l'expression d'un modus 
vivendi  avec des sociétés hiérarchisées non-libérales. Cette précision permet d'écarter 
l'objection suivante. On pourrait être tenté de prétendre que les États libéraux peuvent 
s'entendre entre eux sur un droit des peuples semblable à celui de Rawls, mais seulement 
parce qu'ils ne croient pas opportun de rendre explicites les principes de droits internes 
qu'ils partagent entre eux. Ils pourraient cependant être tentés de les faire ressortir une fois 
placés dans l'obligation de s'entendre avec des sociétés non libérales. S'ils ne le font pas, 
comme le suggère Rawls, c'est sans doute parce que le droit des peuples est un modus 
vivendi. Autrement dit, on ne pourrait plus, selon cette interprétation, s'appuyer sur le fait 
que la liste des principes demeure la même, que les États participants soient libéraux ou 
non, pour conclure qu'elle n'est pas un modus vivendi. Cette liste pouvait bien dans un 
premier temps ne pas inclure le principe de différence, puisque les États libéraux le 

 
46 Si, par ailleurs, l'on accepte le changement que nous proposons, qui consiste à revenir à la 
perspective initiale de la Théorie de la justice, cela veut dire que les participants peuvent faire abstraction de 
leur culture politique autant pour accepter les deux principes de justice que pour accepter le droit des peuples. 
La situation est encore une fois symétrique. La conception de la personne comme personne morale sur 
laquelle ils fondent la découverte des deux principes n'apparaît plus comme une notion liée à la culture 
politique occidentale, et les participants qui cherchent à formuler un droit des peuples peuvent eux aussi 
ignorer à quelle culture politique ils appartiennent. En somme, l'interprétation considérée ne tient pas du point 
de vue exégétique, et elle tient encore moins une fois que la perspective de la Théorie de la justice est 
restaurée.  
47 Rawls, Le droit des gens, p. 64. 



 26 
prenaient pour acquis. Mais si le principe de différence n'apparaît pas non plus sur la liste 
de l'ensemble des États qui forment des sociétés bien ordonnées, c'est parce qu'il s'agit cette 
fois-ci d'un modus vivendi.  En d’autres termes, l'absence du principe de différence 
s'expliquerait par des raisons différentes dans les deux cas.  
 
 Que répondre à cet argument? Il ne prouve pas que le droit des peuples soit un 
modus vivendi. L'argument en question doit être plutôt interprété comme une objection 
concernant ce qui doit apparaître dans le contenu d'un droit des peuples. Si les 
représentants des États libéraux sont, comme le veut l'objection, enclins à résister de 
s'entendre sous la forme d'un consensus sincère sur un ensemble de principes semblables à 
ceux qui sont proposés dans le Droit des gens, c'est sans doute parce que l’on pense que, 
contrairement à ce qui est suggéré par Rawls, les représentants des États libéraux placés 
sous le voile d’ignorance voudront que les deux principes de justice figurent dans le droit 
des peuples. En effet, l'argument suppose que les États libéraux pourraient être réticents à 
s'entendre sur une liste n'incluant pas le principe de différence, mais cela n'est possible que 
si ces mêmes États ne reconnaissent pas le fait que celui-ci est un produit de la culture 
politique occidentale. Si, par contre, ils acceptent ce fait, ils n'auront aucune réticence à ne 
pas inclure le principe de différence.  
 
 Comme on le voit, le problème n’apparaît que si l’on récuse la perspective nouvelle 
du libéralisme politique de Rawls. Par conséquent, l’asymétrie qui semble subsister entre la 
situation dans laquelle se trouve la communauté des États libéraux et celle dans laquelle se 
trouvent les États libéraux et non-libéraux ne s’explique pas par la distinction entre un 
consensus sincère et un modus vivendi. Elle s’explique plutôt par la réticence que l’on 
éprouve face à la perspective nouvelle de Rawls. L'objection ne parvient donc pas à 
montrer que la liste des principes apparaissant dans le droit des peuples est un modus 
vivendi, même si elle montre peut-être une fois de plus que Rawls a eu tort d'adopter un 
point de vue relativiste. 
 
 La conclusion est qu'il faut prendre très au sérieux les principes de justice formulés 
par Rawls dans son droit des peuples et ce, même si on n'est pas d'accord avec la liste à 
laquelle il est parvenu. Ce sont des principes qui ont le même statut que les deux principes 
fondamentaux. Ils sont issus d'une procédure semblable à celle qui a été déployée dans les 
ouvrages antérieurs de Rawls. Ils doivent donc faire l'objet eux aussi d'un consensus 
sincère, et l’on ne saurait leur faire jouer un rôle subordonné par rapport à ceux qui 
s'appliquent au niveau de la justice interne. Les aspects les plus critiquables du Droit des 
gens concernent l'absence de certains droits fondamentaux comme la liberté d'expression 
ou le principe de différence. L'auteur s'est fait critiqué sévèrement à ce sujet. Cette critique 
m'apparaît fondée, mais il ne faut pas que le débat autour de l'inclusion ou de l'exclusion du 
principe de différence se confonde avec celui qui concerne l'existence des droits collectifs, 
ou avec celui qui oppose les individualistes aux anti-individualistes. Car même si on 
choisissait de faire du principe de différence un principe universel, et que l'on décidait de 
l'inclure dans un droit des peuples, cela pourrait s'accorder avec l'idée que les peuples sont 
des sujets de droits collectifs, et s'accorder avec un point de vue anti-individualiste (c'est-à-
dire un point de vue qui rejette la primauté absolue des droits individuels fondamentaux). 
 



 27 
 La confusion survient malheureusement, par exemple, dans l'article que Thomas 
Pogge consacre à ce sujet.48 Ce dernier critique le fait que Rawls ait renoncé à inclure le 
principe de différence. Mais du même souffle, il épouse une perspective individualiste et 
fait des individus les seuls sujets de droit au niveau de la justice internationale. Ces 
différentes questions ne sont pourtant pas liées. Il est possible de reconnaître l'existence de 
sujets de droits collectifs, de renoncer à la primauté absolue des droits individuels 
fondamentaux, et ce, tout en acceptant l'universalité du principe de différence. 
 
 Supposons, en effet, que l'on suive certains auteurs rawlsiens comme Pogge et 
Philippe Van Parijs49 qui ont tenté de réfléchir à des mesures de justice distributive fondées 
sur le principe de différence et appliquées à l'échelle internationale. Il peut s'agir de 
l'instauration d'un régime international de péréquation semblable à celui de l'Europe, de 
l'uniformisation à la hausse des normes en matière de programmes sociaux, de l'imposition 
d'une allocation universelle garantie, ou encore d'une taxe sur les ressources globales 
comme celle qui est envisagée par Pogge. Ce sont dans tous les cas des mesures qui 
s'inspireraient d'un principe d'équité semblable au principe de différence et qui pourraient 
être appliquées à l'échelle internationale. Je suggère que tout cela peut fort bien cohabiter 
avec un système de droits collectifs dont les sujets seraient des peuples. 
 
 On peut penser que l'approche la plus adéquate serait celle qui autoriserait un juste 
équilibre entre les droits des individus et ceux des peuples. Si tel était le cas, la version 
initiale du libéralisme rawlsien, celle que l'on trouve dans Théorie de la justice, pourrait 
être conservée, et les deux principes de justice pourraient apparaître dans le droit des 
peuples sans engager Rawls à la version individualiste du libéralisme.  
 
 
 
 
 
 
 
  
 

 
48 Pogge, "An Egalitarian Law of Peoples", Philosophy and Public Affairs, 23, 3, 1994; 195-224. 
49 Voir Van Parijs, Real Freedom for all, Oxford, Clarendon Press, 1995. 


