
Plaidoyer pour la nation sociopolitique 
 
de  
Michel Seymour 
Département de philosophie 
Université de Montréal 
courriel: seymour@videotron.ca 
 
 Je veux proposer une réflexion sur la nation qui, comme on le verra, s'inspire en 
partie de l'expérience québécoise et des relations que le Québec entretient avec 
l'ensemble canadien. Dans une première partie, je donnerai trois raisons pour développer 
une nouvelle définition de la nation. Dans la deuxième partie, je vais tenter de développer 
cette nouvelle conception que j'appelle sociopolitique. 
 Elle ne vise pas à remplacer les définitions précédentes par une meilleure définition, car 
elle vient s'ajouter aux autres et elle complète l'éventail des possibilités.  Finalement, 
dans une troisième et dernière partie, je tenterai de répondre à sept objections.  
 
1.- PREMIÈRE REMARQUE PRÉLIMINAIRE: Il faut dépasser la dichotomie 
ethnique/civique 
 
 Pourquoi chercher à proposer une nouvelle définition de la nation? La première 
raison est que nous sommes tous plus ou moins, et que nous le voulions ou non, sous 
l'emprise de la dichotomie entre la nation ethnique et la nation civique. Cette dichotomie 
est omniprésente, et détermine nos comportements, attitudes et opinions à l'égard du 
nationalisme. Nous avons l'habitude de penser que la nation peut être ou bien ethnique ou 
bien exclusivement civique.  
   
 Quel problème y a-t-il à concevoir la nation en fonction de cette dichotomie? 
 Il faut dire à ce sujet que les problèmes qu'elle engendre sont nombreux. La dichotomie 
suppose qu'il existe une  seule façon adéquate de concevoir la nation et qu'il faut choisir 
entre deux options possibles: la conception civique, ou la conception ethnique. Or je crois 
au contraire qu'il existe plusieurs autres concepts qui leur sont irréductibles, et il nous 
faut pour cette raison accepter un pluralisme conceptuel à l'égard du terme «nation».  
 
 Plus gravement encore, les concepts ethnique et civique ont historiquement donné 
lieu à des nationalismes qui tendent à pratiquer l'exclusion. Nous savons à quel point cela 
est vrai du nationalisme ethnique, mais nous devons aussi très souvent constater une telle 
exclusion pratiquée par le nationalisme exclusivement civique. Même s'il se présente à 
première vue comme inclusif, le nationalisme exclusivement civique finit par exclure 
tous les nationalismes qui se développent localement au sein de certains États 
multinationaux.  
 
 Pourtant, on ne peut décrire tous ces nationalismes locaux comme s'il s'agissait de 
mouvements «ethniques». Les déplacements de population et le développement des 
communications ouvrent la plupart des démocraties occidentales à la diversité culturelle, 
et nos sociétés libérales contemporaines sont pour cette raison de plus en plus 



multiethniques et pluriculturelles. Or, cela est vrai non seulement des pays en tant que 
tels, mais aussi des nations qui font partie de ces pays lorsque ceux-ci sont 
multinationaux. Ces nations sont elles-mêmes de plus en plus multiethniques et 
pluriculturelles. Une caractérisation purement ethnique des nationlismes locaux au sein 
de ces États multinationaux relève donc d'une vision simplificatrice, réductrice et 
anachronique. 
 
 Enfin, la dichotomie ethnique/civique est aussi responsable de la primauté absolue 
que d'aucuns veulent accorder à l'État-nation traditionnel. Les deux nationalismes, 
ethnique et civique, aboutissent en effet à ce même résultat. Le nationalisme ethnique 
tend à se soumettre au principe des nationalités,  c'est-à-dire au principe selon lequel 
toute nation devrait avoir son État, et le nationalisme civique impose par le haut une 
identité civique commune qui fait fi des différences, qui tend à ignorer les revendications 
minoritaires, et qui échoue par conséquent à reconnaître le pluralisme culturel de nos 
sociétés contemporaines. Là encore, mais de façon très différente, on aboutit à un 
État-nation homogène. Or, il faut être en mesure de produire un concept de nation qui 
puisse être compatible avec l'existence des États multinationaux, et être compatible aussi 
avec la création d'entités supranationales qui limitent la souveraineté de l'État-nation 
traditionnel. En somme, les modèles de  la multination et de la supranation sont aussi 
valables que celui de l'État-nation, et il faudrait éviter d'accorder la primauté absolue à 
l'un d'entre eux. 
 
 Pour toutes les raisons que je viens d'évoquer, il faut tenter de transcender la 
dichotomie ethnique/civique. On voudrait bien idéalement ne pas avoir à se préoccuper 
de définir la nation. Certains peuvent d'ailleurs s'interroger sur l'intérêt qu'il y a de tenter 
de conceptualiser une notion aussi vague. Mais le fait est que nous pensons déjà la réalité 
avec la dichotomie ethnique/civique. Cette distinction intervient déjà de manière 
opératoire dans nos discours. Elle est même parfois utilisée à des fins politiques pour 
neutraliser des nationalismes au sein de certains États multinationaux. Voilà donc une 
première raison pour proposer une nouvelle conception. 
 
2. DEUXIÈME REMARQUE PRÉLIMINAIRE: Il faut admettre plusieurs conceptions 
de la nation 
 
 La seconde raison que je voudrais mentionner pour justifier l'introduction d'un 
nouveau concept de nation concerne la complexité du phénomène nationaliste. Pour 
parvenir à comprendre ce phénomène dans toute sa complexité, il faut avoir à notre 
disposition un arsenal de concepts diversifié qui puisse rendre compte de la variété des 
nationalismes. On croit que la nation peut être ou bien purement ethnique ou bien 
exclusivement civique, et rien d'autre, mais il existe pourtant plusieurs autres concepts.  
En ne retenant que deux concepts, on simplifie indûment les choses. Nous avons besoin 
de plusieurs concepts pour penser la nation, et il faut par conséquent enrichir et non 
amoindrir nos ressources conceptuelles. 
 
 Il existe plusieurs concepts de nation qui sont irréductibles les uns aux autres. Il y 
a tout d'abord, comme nous venons de l'expliquer, la conception purement civique selon 



laquelle la nation est identique à un État souverain, à un pays, et la nationalité est 
identique à la citoyenneté au sein d'un État souverain. C'est cet usage qui intervient dans 
l'expression «nations-unies». Nous connaissons aussi très bien la conception ethnique, 
qui suppose ou bien l'existence d'une origine ancestrale commune ou bien la croyance en 
une telle origine commune. L'essentiel est que l'appartenance à une origine ethnique 
commune est alors constitutive de l'identité nationale. Il y a ensuite la conception 
purement culturelle de la nation qui suppose une homogénéité de langue, de culture et 
d'histoire entre des individus. Mais contrairement à la conception ethnique, les individus 
appartenant à la nation purement culturelle peuvent avoir une origine ethnique différente 
et se concevoir comme ayant une telle origine différente. Ceci étant dit, les individus qui 
font partie d'une nation purement culturelle doivent quand même être totalement 
assimilés à un groupe culturellement homogène. Leur appartenance culturelle spécifique 
est au coeur de leur identité nationale. On peut ensuite parler de la nation diaspora qui 
suppose l'étalement d'un groupe culturel donné en plusieurs sous-groupes répartis sur des 
territoires discontinus et qui sont minoritaires sur chacun de ces territoires. Voilà un autre 
concept de nation qui peut s'avérer fort utile et dont on aurait tort de se priver. Il y a enfin 
la conception sociopolitique de la nation sur laquelle je vais m'attarder dans les minutes 
qui vont suivre. Disons pour le moment simplement qu'il s'agit d'une espèce particulière 
de communauté politique ayant des traits sociologiques précis. C'est une communauté 
politique composée d'une majorité nationale, et aussi très souvent de minorités nationales 
et d'individus ayant d'autres origines nationales. 
 
 Je reviendrai plus loin sur ce concept de nation sociopolitique. Pour le moment, je 
veux juste défendre le pluralisme conceptuel. Je soutiens que les concepts de nation 
exclusivement civique, de nation ethnique, de nation purement culturelle, de nation 
diaspora et de nation sociopolitique sont autant d'outils indispensables pouvant permettre 
une compréhension plus approfondie du nationalisme. Ce ne sont pas les seuls concepts 
possibles, car dans la réalité, nous avons affaire plutôt à un continuum de nations qui 
n'exemplifient jamais de manière exclusive l'un ou l'autre de ces concepts. Mais ces 
concepts nous aident quand même à dégager un certain nombre de prototypes, c'est-à-dire 
différentes sortes de nations.  
 
 Les cinq concepts mentionnés ne sont qu'un mince filet permettant d'appréhender 
une réalité autrement plus complexe. Mais nous n'avons pas le choix. Pour comprendre le 
nationalisme, il faut complexifier notre appareil conceptuel. Nous pensons la réalité à 
l'aide de concepts et le fait que la réalité soit plus complexe que nos concepts n'est pas 
une raison pour cesser de la conceptualiser, mais plutôt une raison pour développer des 
concepts qui sont de plus en plus riches et complexes. C'est dans cette optique que je me 
situe, et c'est pour cette raison que je veux développer la conception sociopolitique de la 
nation. 
 
3. TROISIÈME REMARQUE PRÉLIMINAIRE: Il faut assurer la viabilité des États 
multinationaux 
 
 J'en viens à la troisième raison que j'ai de développer un nouveau concept de 
nation. Il importe d'offrir une nouvelle caractérisation de la nation pour assurer la 



viabilité des États multinationaux. Des «nations» sans État  veulent de plus en plus 
obtenir une reconnaissance, et il devient de plus en plus illusoire de s'attendre à ce 
qu'elles acceptent d'être incluses dans des ensembles plus grands sans obtenir en retour 
une reconnaissance minimale de leur spécificité. 
 
  Si l'on développe un concept de nation adapté à la réalité multinationale de 
certains États, et que cela conduit à la reconnaissance de leurs nations constitutives, on 
peut alors garantir la viabilité des États multinationaux. On peut, en effet, 
raisonnablement supposer que si les États souverains multinationaux étaient davantage 
enclins à reconnaître leur caractère multinational et à avoir une compréhension adéquate 
de leur nation constitutive, cela permettrait de traduire la multination dans les institutions 
de ces États, et cela favoriserait du même coup le maintien de l'État multinational, conçu 
comme modèle d'organisation politique.  
  
 Nous ne pouvons pas esquiver la difficulté de penser les conditions d'une 
cohabitation harmonieuse entre des populations qui vivent sur un même territoire, mais 
qui ont une conscience nationale différente. La cohabitation harmonieuse entre ces 
nationalismes est-elle possible? En théorie, il faut répondre par l'affirmative. Mais pour y 
parvenir il faut que les nationalistes soient disposés à mettre en application un principe de 
tolérance à l'égard des autres nationalistes, et cela veut dire qu'ils doivent tenir compte de 
l'autoreprésentation de l'autre. L'application d'un principe de tolérance est la condition 
sine qua non de la viabilité des États multinationaux. Mais on ne peut espérer parvenir à 
une application correcte de ce principe de tolérance si l'on ne comprend pas correctement 
les différentes représentations possibles que les nations se font d'elles-mêmes, et c'est 
dans cet esprit aussi que je propose un nouveau concept. 
 
 Voilà donc les trois remarques préliminaires que je voulais faire et qui expliquent 
pourquoi je cherche à développer un nouveau concept de nation. J'ai suggéré que ma 
démarche s'inscrivait dans une tentative de dépassement de la dichotomie 
ethnique/civique. J'ai aussi adopté un pluralistme conceptuel qui cherche à appréhender la 
complexité du nationalisme et à s'éloigner d'une approche simplificatrice. J'ai enfin aussi 
laissé entendre que cette démarche pouvait contribuer à assurer la viabilité des États 
multinationaux. 
 
4.- La définition 
 
 Voyons donc maintenant de plus près la conception sociopolitique de la nation. 
La nation sociopolitique est une sorte de communauté politique, qui a des traits 
sociologiques précis. Elle est d'abord et avant tout composée d'une majorité nationale 
mais aussi, très souvent, de minorités nationales et d'individus ayant différentes origines 
nationales. Enfin, la population au sein de cette communauté politique doit aussi se 
concevoir comme étant constituée de cette façon. Cette conception est sociopolitique 
puisqu'elle fait intervenir à la fois des considérations relatives à l'existence d'une 
communauté politique et des considérations concernant la composition sociologique du 
groupe. Les deux concepts-clé sont ceux de majorité nationale et de communauté 
politique. Puisque le premier concept est sociologique et que l'autre est politique, je dis 



que cette conception est sociopolitique.  
 
 En tant que communauté politique, la nation sociopolitique est une sorte de nation 
civique. Mais contrairement à la conception exclusivement civique, la nation 
sociopolitique n'est pas nécessairement un État souverain. Elle peut l'être mais il n'est pas 
nécessaire qu'elle le soit. Pour être une nation sociopolitique, la communauté politique 
doit inclure sur son territoire au moins une majorité d'individus ayant une certaine langue, 
une certaine culture et une certaine histoire. Cette majorité doit également constituer à 
l'échelle de la planète la plus grande concentration de gens ayant cette langue, cette 
culture et cette histoire. Une telle majorité peut être appelée «majorité nationale». 
Finalement, pour qu'on ait affaire à une nation sociopolitique, il faut qu'une majorité 
d'individus au sein de la communauté politique se conçoive comme étant composée 
principalement d'une telle majorité nationale. En somme, l'existence d'une majorité 
nationale ayant une certaine langue, culture et histoire doit être constitutive de la 
représentation que la population se fait d'elle-même lorsqu'elle se décrit comme une 
nation.  
 
Permettez-moi de faire quelques précisions utiles qui vont nous permettre de mieux 
comprendre ce concept de nation.  
 
 1.- Le concept suppose que la nation est une communauté politique. Mais il ne 
suffit pas de constituer une communauté politique pour devenir une nation au sens 
sociopolitique de l'expression. Il s'agit d'une condition nécessaire mais non suffisante. 
Les villes et les provinces sont des communautés politiques, mais elles ne sont pas toutes 
des nations. Il faut dire plutôt que la nation sociopolitique est une sorte de communauté 
politique. 
 
 2.- Le concept suppose aussi l'existence d'une majorité nationale. Un groupe 
linguistique, historique et culturel donné peut s'étendre bien au-delà d'un territoire 
spécifique. On peut donc retrouver sur différents territoires des individus qui partagent la 
même langue, et qui ont un attachement à la même histoire et la même culture. Mais pour 
qu'on ait affaire à une nation proprement dite sur un territoire donné, il faut que ce soit 
sur ce territoire que l'on trouve le principal échantillon de population parlant cette langue, 
et ayant cette histoire et cette culture.  Lorsqu'un groupe linguistique, culturel et 
historique est majoritaire sur un territoire et qu'il est, à l'échelle mondiale, la plus 
importante concentration de gens ayant ces traits caractéristiques, on peut alors décrire ce 
groupe comme une majorité nationale, et il peut alors former avec les minorités vivant 
sur le même territoire une nation à part entière. La majorité nationale peut ne pas 
constituer pas à elle seule la nation, mais il n'y a pas de nation au sens sociopolitique de 
l'expression s'il n'y a pas de majorité nationale au sens où je viens de le définir. 
 
 3.- La troisième remarque concerne l'existence d'un territoire dont les frontières 
seraient reconnues. Si la nation est une sorte de communauté politique, elle doit donc 
inévitablement supposer l'existence d'un territoire. Or si les frontières de la nation 
exclusivement civique coïncident avec les frontières d'un État souverain, celles de la 
nation sociopolitique peuvent différer de celles de l'État souverain. Il peut s'agir des 



frontières d'une province, d'un État fédéré, d'un land ou d'un canton. Le territoire ne doit 
même pas obligatoirement se réduire à une frontière juridiquement  reconnue comme 
c'est le cas pour celles des États fédérés. Les États unitaires font eux aussi parfois 
intervenir en leur sein des délimitations territoriales implicites. C'est notamment le cas de 
l'Écosse et du pays de Galles au sein du Royaume-Uni et de la Corse en France. Bien sûr, 
l'existence d'un territoire reconnu n'est pas une condition suffisante à l'existence d'une 
nation, mais c'est une condition nécessaire. On ne peut pas non plus dire que tous les 
individus sur un même territoire sont automatiquement et exclusivement membres de la 
même nation. La nation sociopolitique ne doit pas être confondue avec une conception 
reposant sur le nationalisme territorial. Mais le territoire joue quand même un rôle pour 
délimiter l'espace dans lequel se trouve la nation. 
 
 4.- La quatrième et dernière remarque que je voudrais faire est que la majorité des 
individus au sein de cette communauté politique doit se percevoir comme faisant partie 
d'une nation. Dans le cas de la nation sociopolitique, la population doit dans l'ensemble se 
concevoir comme étant composée d'une majorité nationale, et très souvent aussi, de 
minorités nationales et d'individus ayant d'autres origines nationales. Il faut que 
l'existence d'une majorité nationale soit constitutive de la représentation qu'ils se font de 
leur propre nation. 
 
  Ce nouveau concept peut à mon avis rendre compte de la conception de la nation 
véhiculée au sein de la société québécoise. Il y a bien sûr au Québec, comme ailleurs, des 
citoyens qui pratiquent l'exclusion. L'insécurité séculaire de certains Québécois se traduit 
parfois par un ethnocentrisme ou par de la xénophobie. Mais il me semble très clair 
qu'une majorité significative de Québécois ont tendance à adopter une conception ouverte 
de la nation. Les Québécois forment dans l'ensemble un peuple ouvert, une société 
pluriculturelle et multiethnique. La plupart des Québécois sont d'accord pour décrire tous 
les citoyens du Québec comme des Québécois à part entière. Depuis le début des années 
soixante, la société québécoise est progressivement passée d'une conception purement 
culturelle de la nation canadienne-française à une conception de plus en plus civique. Ce 
processus est toujours en voie d'élaboration et il n'est certes pas terminé, mais telles sont 
les tendances lourdes. S'il peut parfois sembler en être autrement, c'est parce que les 
Québécois pensent aussi et avec raison qu'il n'y aurait pas de nation québécoise s'il n'y 
avait pas de majorité nationale francophone. Pour qu'il y ait une nation québécoise, il ne 
suffit pas que l'on puisse parler d'une citoyenneté québécoise, car il existe dans chaque 
province canadienne aussi une communauté politique spécifique. S'il y a une nation 
québécoise, c'est parce que l'on trouve sur le territoire québécois une majorité nationale 
composée de francophones ayant une histoire spécifique et une culture spécifique. Ceci 
est bien entendu compatible avec le fait que les immigrants, les néo-Québécois, les 
membres des communautés culturelles, les allophones et les Anglo-Québécois sont des 
Québécois à part entière, puisque la nation québécoise est d'abord et avant tout une 
communauté politique. Mais la nation québécoise n'est pas qu'une communauté politique. 
C'est une communauté politique qui contient une majorité nationale de francophones 
québécois. Et c'est pour cette raison que la communauté politique québécoise est une 
nation sociopolitique.  
 



5.- Réponses aux objections 
 
 Voilà donc comment doit être comprise la conception sociopolitique de la nation. 
C'est, pour le dire en quelques mots, une communauté politique composée d'une majorité 
nationale, et très souvent de minorités nationales et d'individus ayant d'autres origines 
nationales. Je voudrais, en terminant, répondre à certaines objections. 
 
a) Le concept est-il seulement fait sur mesure pour le Québec? 
 Ce concept de nation s'applique au cas de la nation québécoise, qui a une majorité 
nationale franco-québécoise, une minorité nationale anglo-québécoise et des individus 
ayant des origines nationales italienne, haïtienne, grecque, latino-américaine, etc. Mais il 
pourrait s'appliquer aussi à une foule d'autres communautés politiques. Qu'on pense à 
Israël avec sa minorité palestinienne, aux pays baltes avec leurs minorités russes, à la 
Roumanie avec sa minorité hongroise, à la Slovaquie avec sa minorité hongroise, à la 
Bosnie avec ses minorités serbe et croate, ou à la Croatie avec sa minorité serbe, voilà 
autant d'exemples de nations constituées en partie d'une majorité nationale et d'une ou de 
plusieurs minorités nationales.  Les populations au sein de ces régions pourraient de plus 
en plus concevoir leur propre nation comme constituées d'une majorité nationale et de 
minorités nationales. ce serait donc une erruer de prétendre que le concept de nation 
sociopolitique ne s'applique qu'au cas du Québec. 
 
b) Il semble que la conception proposée accorde beaucoup d'importance au nombre de 
personnes se trouvant sur un territoire donné.  
 En effet, les concepts de majorité nationale et de minorité nationale sont jusqu'à 
un certain point déterminés numériquement. Je suis d'accord avec cette caractérisation, 
mais je n'y vois pas de problème. Je présuppose dans mon argumentation un principe 
fondamental, celui de la valeur intrinsèque, ou instrumentale relativement à l'espèce, de la 
diversité culturelle. Il faut reconnaître les différentes cultures et assurer autant que faire 
se peut la diversité de ces cultures. L'application de ce principe varie en fonction des 
groupes considérés, parce que les besoins de ces différents groupes varient eux aussi. Les 
majorités nationales doivent être l'objet d'une protection culturelle qui leur permet de se 
constituer en nation ou à tout le moins en communauté d'accueil, caractérisée par une 
langue commune et une culture publique commune. Les minorités nationales sont, par 
définition des extensions de majorités nationales voisines. La protection de leur culture 
passe d'abord et avant tout par la protection de leurs droits collectifs enchâssés dans une 
constitution, et non par le rattachement aux majorités nationales desquelles elles sont 
issues. Le respect de la diversité culturelle devrait permettre une cohabitation avec une 
majorité nationale différente au sein d'une communauté politique. Le principe de la 
valeur de la diversité culturelle s'applique enfin également aux communautés issues de 
l'immigration. Celles-ci aspirent aussi à une protection culturelle, et cela peut être assuré 
par une politique de multiculturalisme.  
 
 Ainsi, que l'on soit une majorité nationale, une minorité nationale ou une 
communauté issue de l'immigration, il faut une protection égale du principe de la valeur 
intrinsèque ou instrumentale de la diversité culturelle. On ne hiérarchise pas l'importance 
de ces communautés. On ne fait que leur assurer une protection différente qui 



correspondant à leurs différents besoins.  
 
c) Minorité nationale et nation minoritaire 
 L'approche en question me force à distinguer le concept de minorité nationale et 
celui de nation minoritaire. Une nation minoritaire est une nation qui est composée d'une 
nation moins nombreuse qu'une autre sur un territoire donné. Une minorité nationale est 
l'extension minoritaire d'une majorité nationale voisine. Il s'agit d'un échantillon de 
population ayant une origine nationale spécifique que l'on trouve à proximité du lieu où 
se trouve le principal échantillon de population ayant cette origine nationale. De très 
nombreuses communautés sont des extensions d'une nation sur le territoire d'une autre 
nation. C'est le cas, par exemple, de la minorité palestinienne en Israël, de la communauté 
hongroise en Slovaquie ou en Roumanie, des minorités russes dans les pays baltes, des 
Serbo-bosniaques ou Croato-bosniaques en Bosnie, de la communauté belge francophone 
de Bruxelles qui se situe en territoire flamand, de la minorité francophone au Canada 
anglais ou de la minorité anglophone au Québec. 
 
d) Quelle différence y a-t-il entre cette conception et la conception exclusivement 
civique?  
 J'ai déjà eu l'occasion de répondre à cette question. J'ai dit que la nation 
exclusivement civique était un État souverain, alors que ce n'était pas obligatoirement le 
cas de la nation sociopolitique. Deuxièmement, la nation exclusivement civique peut ne 
pas être composée d'une majorité nationale alors que l'existence d'une majorité nationale 
est un élément constitutif de la nation sociopolitique. Mais le critère le plus important est 
que la population dans son ensemble perçoive ou non l'existence d'une majorité nationale 
comme une partie constitutive de son identité nationale. Si l'on prend l'exemple de la 
nation canadienne, il existe après tout sur le territoire canadien une majorité nationale 
anglo-canadienne. Mais la majorité des Canadiens ne se représentent pas leur propre 
nation comme étant définie en fonction de la présence sur le territoire d'une telle majorité 
nationale. Ils ne font pas de l'existence d'une telle majorité nationale une composante 
essentielle de leur identité nationale, car ils souscrivent plutôt à un nationalisme 
exclusivement civique. Leur nationalisme est fondé sur une conception de la nation 
conçue comme pays. 
  
e) Les composantes de la nation sociopolitique que sont la majorité nationale, la minorité 
nationale ou les communautés culturelles ne sont-elles pas des composantes ethniques ? 
  J'ai parlé de la majorité nationale des francophones québécois, de la minorité 
nationale des Anglophones québécois et des minorités ayant d'autres origines nationales. 
Chacune de ces communautés contient en son sein des gens d'origines ethniques diverses 
qui ont opéré avec le temps un transfert linguistique.  Ces citoyens viennent modifier 
quelque peu l'horizon culturel du groupe auquel ils appartiennent désormais. La majorité 
nationale et la minorité nationale ne sont pas des groupes ethniquement homogènes. Ils 
sont appelés à être modifiés en fonction des transferts linguistiques qui s'opèrent en leur 
sein. Les deux groupes doivent être définis en fonction de l'utilisation de langue 
principale utilisée à la maison, et il se peut qu'un très grand nombre d'individus utilisent 
le français ou l'anglais comme langue principale d'utilisation à la maison sans partager la 
même origine ethnique. Enfin, il faut en même temps reconnaître en plus l'existence 



d'individus ayant d'autres origines nationales, puisqu'il se peut qu'un très grand nombre 
de Québécois utilisent principalement une langue autre que le français ou l'anglais à la 
maison. Cela reflète un attachement principal à une origine nationale autre que celle de la 
majorité ou de la minorité nationale. Or ceux-ci peuvent aussi avoir des origines 
ethniques diverses, puisque très souvent, le pays duquel ils sont issus est aussi d'origines 
ethniques diverses. 
 
f) Pourquoi ne pas parler de nation culturelle? 
 Les facteurs linguistiques, culturels et historiques sont importants pour 
caractériser la nation sociopolitique, et en cela, elle ressemble quelque peu à la nation 
purement culturelle. Mais contrairement à cette dernière conception, la nation 
sociopolitique est une communauté politique. Elle peut donc être pluriculturelle en plus 
d'être, comme la conception culturelle, pluriethnique. La communauté politique peut 
inclure, en plus d'une majorité nationale, des minorités nationales et des individus issus 
de l'immigration qui ont toutes sortes d'autres origines nationales.   
 
 Il importe de contraster le concept de nation sociopolitique du concept de nation 
culturelle telle qu'utilisée par Fernand Dumont ou Charles Taylor pour rendre compte du 
nationalisme québécois, car selon ces auteurs la nation culturelle n'inclut seulement les 
francophones vivant au Canada. La conception de Dumont est certes multiethnique car 
des individus d'origine italienne, écossaise, irlandaise ou britannique peuvent en faire 
partie, mais elle exclut quand même les Anglo-Québécois et les Néo-Québécois. Pour 
d'autres auteurs fervents défenseurs de la nation culturelle, il existe bel et bien une nation 
québécoise mais celle-ci n'inclut que les francophones québécois. C'est la raison pour 
laquelle Will Kymlicka et David Miller parlent de la nation québécoise en utilisant 
l'expression «Québécois» en français dans le texte.  
 
 Peut-on dire cependant de la conception sociopolitique qu'il s'agit d'une autre 
conception culturelle de la nation? Au lieu de parler de la culture française comme le fait 
Fernand Dumont, on pourrait parler de la culture québécoise comme d'une culture 
englobante incluant celle de tous les Québécois. Mais il y a plusieurs objections à parler 
d'une «nation culturelle québécoise». Tout d'abord, cette expression est très souvent 
utilisée par des penseurs qui excluent de la nation québécoise les Anglo-Québécois. Il 
convient donc d'utiliser une autre expression pour caractériser la conception québécoise 
de la nation. En second lieu, peut-on parler d'une culture québécoise au singulier? Il y a 
bien une nation québécoise, mais y a-t-il une culture québécoise? Intuitivement, le 
Québec est pluriculturel et on ne voit pas à quoi l'on réfère lorsque l'on parle de la culture 
québécoise. Troisièmement, si par «culture québécoise», on peut faire référence au 
bagage culturel de tous les citoyens québécois, la culture québécoise ne serait alors rien 
de plus que la concaténation de cultures diversifiées. En somme, cela ne dirait pas grand 
chose. Par «culture québécoise», on peut certes aussi entendre l'ensemble des éléments 
qui caractérisent la culture publique commune de l'ensemble des Québécois. On pense, 
par exemple, à la charte des droits et libertés, au code civil, à l'assemblée nationale, au 
statut officiel de la langue française comme langue publique commune, à l'adhésion de 
l'ensemble des Québécois aux principes démocratiques, etc., mais alors on aboutit à une 
caractérisation de la culture qui ne distingue pas nettement la culture québécoise de celles 



qui appartiennent à la même tradition libérale. Enfin, les éléments de culture publique 
commune sont pour l'essentiel des traits caractéristiques de la communauté politique 
québécoise. Elles renvoient à la culture politique et à la dimension civique des institutions 
communes. Il apparaît donc préférable d'utiliser la notion de communauté politique pour 
caractériser ce que les Québécois ont en commun plutôt qu'une vague référence à une 
culture québécoise commune. Pour toutes ces raisons, il convient de ne pas parler d'une 
conception culturelle de la nation québécoise. 
 
g) Les Anglo-Québécois font-ils partie de la nation québécoise? 
 Selon la conception sociopolitique de la nation, on doit dire que les 
Anglo-Québécois font partie de la nation québécoise, parce qu'ils font partie de la 
communauté politique québécoise. Mais certains Anglo-Québécois ne refusent-ils pas de 
se concevoir comme membres de la nation québécoise? Certes, mais le fond du problème 
est que plusieurs d'entre eux perçoivent encore à notre époque la nation québécoise 
comme une nation purement culturelle ou ethno-linguistique. Ils continuent de se 
représenter la nation québécoise à partir de sa composante «pure laine». Mais cette façon 
de voir ne correspond plus à la représentation qu'une majorité de Québécois se font 
d'eux-mêmes. Voilà pourquoi il faut résister à la tentation d'accepter leur auto-exclusion 
de la nation québécoise. En somme, si les Anglo-Québécois appliquent un principe de 
tolérance, et respectent la représentation que la majorité des Québécois se font 
d'eux-mêmes, ils doivent alors cesser d'utiliser le vieux concept de la nation canadienne 
française ou le concept du Québec pure laine, et admettre le caractère civique, ouvert et 
inclusif du nationalisme québécois. Ce faisant, ils auront éliminé un obstacle majeur qui 
les empêchait à se concevoir comme Québécois. L'appartenance à une communauté 
politique ne se mesure pas seulement à l'aune des déclarations faites par les uns et par les 
autres. Il se mesure aussi au comportement adopté. Si les anglophones du Québec 
choisissent de rester au Québec, de voter, de participer pleinement à la vie publique, de 
profiter des institutions québécoises, alors ils sont membres à part entière de la nation 
québécoise. Tout cela est bien entendu compatible avec le fait d'appartenir à la nation 
canadienne. Les Anglo-Québécois peuvent faire partie de la nation sociopolitique 
québécoise tout en maintenant leur lien à la nation purement civique canadienne. Ils 
peuvent faire partie d'une nation dans la nation.  
 
Conclusion 
  
 Puisque nous pouvons justifier une utilisation nouvelle du mot «nation», nous 
devons aussi autoriser une utilisation nouvelle du mot «nationalisme». Le refus 
d'autoriser l'emploi du mot «nationalisme» trahit une incapacité à penser la nature 
véritable de la nation. Car si la nation n'est pas plus définie en termes exclusivement 
civiques qu'en termes ethniques, et que le nationalisme est une position politique visant à 
promouvoir et protéger la nation, il doit donc exister un nationalisme qui n'a rien à voir 
avec l'exaltation romantique de l'affiliation ethnique, pas plus qu'il n'a à voir avec le 
patriotisme constitutionnel. Il est à notre époque devenu habituel de proposer le 
remplacement de l'expression «nationalisme» par l'expression «patriotisme 
constitutionnel» ou «patriotisme» tout court. Mais si j'ai raison, ce phénomène s'explique 
par le fait de s'en tenir à une opposition entre la nation ethnique et la nation civique. Face 



à cette opposition, il semble en effet que l'on n'ait qu'une seule option possible. Il faut 
abandonner la nation ethnique et ne retenir que la nation exclusivement civique. Selon ce 
point de vue, il faudrait donc abandonner le nationalisme qui ne peut être qu'ethnique, et 
le remplacer par le patriotisme constitutionnel qui est la promotion de la nation civique. 
Mais cela ne vaut plus si la nation est définie autrement. Comme on le voit, l'enjeu est 
bien plus que terminologique, et c'est pourquoi j'insiste pour réhabiliter le nationalisme 
comme tel. 
 
 La conception sociopolitique de la nation que je propose permet de développer un 
concept civique qui autorise la reconnaissance du pluralisme culturel. Vu de cette 
manière, le nationalisme ne va plus de pair avec l'exclusion. Il n'est rien de plus que la 
promotion des droits collectifs d'un groupe multi-ethnique et pluriculturel.  
 
 
Pour un exposé détaillé de cette conception, voir mon article «Une conception 
sociopolitique de la nation», Dialogue, volume XXXVII, no. 3, Été 1998. 
J'ai d 
veloppé ce point dans «Introduction : Questioning the Ethnic/Civic Dichotomy», dans 
Rethinling Nationalism, sous la direction de Jocelyne Couture, Kai Nielsen et Michel 
Seymour, University of Calgary Press, 1998. 
 
 
'|???? 
 _NêUO/ 
/ 
-:LaserWriter 300/LS 
Palatino 
" 
la conférence 
Michel 
Michel 


