
See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/231969327

Une conception sociopolitique de la nation

Article  in  Dialogue · June 1998

DOI: 10.1017/S001221730002045X

CITATION

1
READS

94

1 author:

Some of the authors of this publication are also working on these related projects:

A Liberal Theory of Collective Rights View project

Ethnicity and Democratic Governance / Gouvernance démocratique et ethnicité View project

Michel Seymour

Université de Montréal

65 PUBLICATIONS   230 CITATIONS   

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Michel Seymour on 24 November 2016.

The user has requested enhancement of the downloaded file.



 
Une conception sociopolitique de la nation 

 
de  

Michel Seymour 
Département de philosophie 

Université de Montréal 
C.P. 6128 Succursale Centre-ville 

Montréal, H3C 3J7 
télécopie: 514 343 7899 

courriel: seymour@ere.umontreal.ca 
 

 Je veux proposer une réflexion sur la nation qui, comme on le verra, s'inspire 
en partie de l'expérience québécoise et des relations que le Québec entretient avec 
l'ensemble canadien. Dans une première partie, je donnerai trois raisons pour 
développer une nouvelle définition de la nation. Dans la deuxième partie, je vais 
tenter de développer cette nouvelle conception que j'appelle sociopolitique. Elle ne 
vise pas à remplacer les définitions précédentes par une meilleure définition, car elle 
vient s'ajouter aux autres et elle complète l'éventail des possibilités.  Finalement, 
dans une troisième et dernière partie, je tenterai de répondre à sept objections.  
 
1.- PREMIÈRE REMARQUE PRÉLIMINAIRE: Il faut dépasser la dichotomie 
ethnique/civique 
 
 Pourquoi chercher à proposer une nouvelle définition de la nation? La 
première raison est que nous sommes tous plus ou moins, et que nous le voulions ou 
non, sous l'emprise de la dichotomie entre la nation ethnique et la nation civique. 
Cette dichotomie est omniprésente, et détermine nos comportements, attitudes et 
opinions à l'égard du nationalisme. Nous avons l'habitude de penser que la nation 
peut être ou bien ethnique ou bien exclusivement civique.  
   
 Mais quel problème y a-t-il à concevoir la nation en fonction de cette 
dichotomie? Il faut dire à ce sujet que les problèmes qu'elle engendre sont 
nombreux. La dichotomie suppose qu'il existe une  seule façon adéquate de 
concevoir la nation et qu'il faut choisir entre deux options possibles: la conception 
civique, ou la conception ethnique. Or je crois au contraire qu'il existe plusieurs 
autres concepts qui leur sont irréductibles, et il nous faut pour cette raison accepter 
un pluralisme conceptuel à l'égard du terme «nation».  
 
 Plus gravement encore, les concepts ethnique et civique ont historiquement 
donné lieu à des nationalismes qui tendent à pratiquer l'exclusion. Nous savons à 
quel point cela est vrai du nationalisme ethnique, mais nous devons aussi très 
souvent constater une telle exclusion pratiquée par le nationalisme exclusivement 
civique. Même s'il se présente à première vue comme inclusif, le nationalisme 
exclusivement civique finit par exclure tous les nationalismes qui se développent 
localement au sein de certains États multinationaux.  
 
 Or on ne peut décrire tous ces nationalismes locaux comme s'il s'agissait de 
mouvements «ethniques». Les déplacements de population et le développement des 



 
2 

communications ouvrent la plupart des démocraties occidentales à la diversité 
culturelle, et nos sociétés libérales contemporaines sont pour cette raison de plus en 
plus multiethniques et pluriculturelles. Or cela est vrai non seulement des pays en 
tant que tels, mais aussi des nations qui font partie de ces pays lorsque ceux-ci sont 
multinationaux. Ces nations sont elles-mêmes de plus en plus multiethniques et 
pluriculturelles. Une caractérisation purement ethnique des nationlismes locaux au 
sein de ces États multinationaux relève donc d'une vision simplificatrice, réductrice 
et anachronique. 
 
 Enfin, la dichotomie ethnique/civique est aussi responsable de la primauté 
absolue que d'aucuns veulent accorder à l'État-nation traditionnel. Les deux 
nationalismes, ethnique et civique, aboutissent en effet à ce même résultat. Le 
nationalisme ethnique tend à se soumettre au principe des nationalités,  c'est-à-dire 
au principe selon lequel toute nation devrait avoir son État, et le nationalisme 
civique impose par le haut une identité civique commune qui fait fi des différences, 
qui tend à ignorer les revendications minoritaires, et qui échoue par conséquent à 
reconnaître le pluralisme culturel de nos sociétés contemporaines. Là encore, mais 
de façon très différente, on aboutit à un État-nation homogène. Or il faut, à mon 
avis, être en mesure de produire un concept de nation qui puisse être compatible 
avec l'existence des États multinationaux, et être compatible aussi avec la création 
d'entités supranationales qui limitent la souveraineté de l'État-nation traditionnel. 
En somme, les modèles de  la multination et de la supranation sont aussi valables 
que celui de l'État-nation, et il faudrait éviter d'accorder la primauté absolue à l'un 
d'entre eux. 
 
 Pour toutes les raisons que je viens d'évoquer, il faut tenter de transcender la 
dichotomie ethnique/civique. On voudrait bien idéalement ne pas avoir à se 
préoccuper de définir la nation. Certains peuvent d'ailleurs s'interroger sur l'intérêt 
qu'il y a de tenter de conceptualiser une notion aussi vague. Mais le fait est que nous 
pensons déjà la réalité avec la dichotomie ethnique/civique. Cette distinction 
intervient déjà de manière opératoire dans nos discours. Elle est même parfois 
utilisée à des fins politiques pour neutraliser des nationalismes au sein de certains 
États multinationaux. Voilà donc une première raison pour proposer une nouvelle 
conception. 
 
2. DEUXIÈME REMARQUE PRÉLIMINAIRE: Il faut admettre plusieurs 
conceptions de la nation 
 
 La seconde raison que je voudrais mentionner pour justifier l'introduction 
d'un nouveau concept de nation concerne la complexité du phénomène nationaliste. 
Pour parvenir à comprendre ce phénomène dans toute sa complexité, il faut avoir à 
notre disposition un arsenal de concepts diversifié qui puisse rendre compte de la 
variété des nationalismes. On croit que la nation peut être ou bien purement 
ethnique ou bien exclusivement civique, et rien d'autre, mais il existe pourtant 
plusieurs autres concepts.  En ne retenant que deux concepts, on simplifie indûment 
les choses. Or nous avons besoin de plusieurs concepts pour penser la nation, et il 
faut par conséquent enrichir et non amoindrir nos ressources conceptuelles. 
 



 
3 

 Il existe plusieurs concepts de nation qui sont irréductibles les uns aux autres. 
Il y a tout d'abord, comme nous venons de l'expliquer, la conception purement 
civique selon laquelle la nation est identique à un État souverain, à un pays, et la 
nationalité est identique à la citoyenneté au sein d'un État souverain. C'est cet usage 
qui intervient dans l'expression «nations-unies». Nous connaissons aussi très bien la 
conception ethnique, qui suppose ou bien l'existence d'une origine ancestrale 
commune ou bien la croyance en une telle origine commune. L'essentiel est que 
l'appartenance à une origine ethnique commune est alors constitutive de l'identité 
nationale. Il y a ensuite la conception purement culturelle de la nation qui suppose 
une homogénéité de langue, de culture et d'histoire entre des individus. Mais 
contrairement à la conception ethnique, les individus appartenant à la nation 
purement culturelle peuvent avoir une origine ethnique différente et se concevoir 
comme ayant une telle origine différente. Ceci étant dit, les individus qui font partie 
d'une nation purement culturelle doivent quand même être totalement assimilés à 
un groupe culturellement homogène. Leur appartenance culturelle spécifique est au 
coeur de leur identité nationale. On peut ensuite parler de la nation diaspora qui 
suppose l'étalement d'un groupe culturel donné en plusieurs sous-groupes répartis 
sur des territoires discontinus et qui sont minoritaires sur chacun de ces territoires. 
Voilà un autre concept de nation qui peut s'avérer fort utile et dont on aurait tort de 
se priver. Il y a enfin la conception sociopolitique de la nation sur laquelle je vais 
m'attarder dans les minutes qui vont suivre. Disons pour le moment simplement 
qu'il s'agit d'une espèce particulière de communauté politique ayant des traits 
sociologiques précis. C'est une communauté politique composée d'une majorité 
nationale, et aussi très souvent de minorités nationales et d'individus ayant d'autres 
origines nationales. 
 
 Je reviendrai plus loin sur ce concept de nation sociopolitique. Pour le 
moment, je veux juste défendre le pluralisme conceptuel. Je soutiens que les 
concepts de nation exclusivement civique, de nation ethnique, de nation purement 
culturelle, de nation diaspora et de nation sociopolitique sont autant d'outils 
indispensables pouvant permettre une compréhension plus approfondie du 
nationalisme. Ce ne sont pas les seuls concepts possibles, car dans la réalité, nous 
avons affaire plutôt à un continuum de nations qui n'exemplifient jamais de manière 
exclusive l'un ou l'autre de ces concepts. Mais ces concepts nous aident quand même 
à dégager un certain nombre de prototypes, c'est-à-dire différentes sortes de nations.  
 
 Les cinq concepts mentionnés ne sont qu'un mince filet permettant 
d'appréhender une réalité autrement plus complexe. Mais nous n'avons pas le choix. 
Pour comprendre le nationalisme, il faut complexifier notre appareil conceptuel. 
Nous pensons la réalité à l'aide de concepts et le fait que la réalité soit plus complexe 
que nos concepts n'est pas une raison pour cesser de la conceptualiser, mais plutôt 
une raison pour développer des concepts qui sont de plus en plus riches et 
complexes. C'est dans cette optique que je me situe, et c'est pour cette raison que je 
veux développer la conception sociopolitique de la nation. 
 
3. TROISIÈME REMARQUE PRÉLIMINAIRE: Il faut assurer la viabilité des États 
multinationaux 
 



 
4 

 J'en viens à la troisième raison que j'ai de développer un nouveau concept de 
nation. Il importe d'offrir une nouvelle caractérisation de la nation pour assurer la 
viabilité des États multinationaux. Des «nations» sans État  veulent de plus en plus 
obtenir une reconnaissance et il devient de plus en plus illusoire de s'attendre à ce 
qu'elles acceptent d'être incluses dans des ensembles plus grands sans obtenir en 
retour une reconnaissance minimale de leur spécificité. 
 
  Si l'on développe un concept de nation adapté à la réalité multinationale de 
certains États, et que cela conduit à la reconnaissance de leurs nations constitutives, 
on peut alors garantir la viabilité des États multinationaux. On peut, en effet, 
raisonnablement supposer que si les États souverains multinationaux étaient 
davantage enclins à reconnaître leur caractère multinational et à avoir une 
compréhension adéquate de leur nation constitutive, cela permettrait de traduire la 
multination dans les institutions de ces États, et cela favoriserait du même coup le 
maintien de l'État multinational, conçu comme modèle d'organisation politique.  
  
 Nous ne pouvons pas esquiver la difficulté de penser les conditions d'une 
cohabitation harmonieuse entre des populations qui vivent sur un même territoire, 
mais qui ont une conscience nationale différente. La cohabitation harmonieuse entre 
ces nationalismes est-elle possible? En théorie, il faut répondre par l'affirmative. 
Mais pour y parvenir il faut que les nationalistes soient disposés à mettre en 
application un principe de tolérance à l'égard des autres nationalistes, et cela veut 
dire qu'ils doivent tenir compte de l'autoreprésentation de l'autre. L'application d'un 
principe de tolérance est la condition sine qua non de la viabilité des États 
multinationaux. Mais on ne peut espérer parvenir à une application correcte de ce 
principe de tolérance si l'on ne comprend pas correctement les différentes 
représentations possibles que les nations se font d'elles-mêmes, et c'est dans cet 
esprit aussi que je propose un nouveau concept. 
 
 Voilà donc les trois remarques préliminaires que je voulais faire et qui 
expliquent pourquoi je cherche à développer un nouveau concept de nation. J'ai 
suggéré que ma démarche s'inscrivait dans une tentative de dépassement de la 
dichotomie ethnique/civique. J'ai aussi adopté un pluralistme conceptuel qui 
cherche à appréhender la complexité du nationalisme et à s'éloigner d'une approche 
simplificatrice. J'ai enfin aussi laissé entendre que cette démarche pouvait contribuer 
à assurer la viabilité des États multinationaux. 
 
4.- La définition 
 
 Voyons donc maintenant de plus près la conception sociopolitique de la 
nation. La nation sociopolitique est une sorte de communauté politique, qui a des 
traits sociologiques précis. Elle est d'abord et avant tout composée d'une majorité 
nationale mais aussi, très souvent, de minorités nationales et d'individus ayant 
différentes origines nationales. Enfin, la population au sein de cette communauté 
politique doit aussi se concevoir comme étant constituée de cette façon. Cette 
conception est sociopolitique puisqu'elle fait intervenir à la fois des considérations 
relatives à l'existence d'une communauté politique et des considérations concernant 
la composition sociologique du groupe. Les deux concepts-clé sont ceux de majorité 



 
5 

nationale et de communauté politique. Puisque le premier concept est sociologique 
et que l'autre est politique, je dis que cette conception est sociopolitique.  
 
 En tant que communauté politique, la nation sociopolitique est une sorte de 
nation civique. Mais contrairement à la conception exclusivement civique, la nation 
sociopolitique n'est pas nécessairement un État souverain. Elle peut l'être mais il 
n'est pas nécessaire qu'elle le soit. Pour être une nation sociopolitique, la 
communauté politique doit inclure sur son territoire au moins une majorité 
d'individus ayant une certaine langue, une certaine culture et une certaine histoire. 
Cette majorité doit également constituer à l'échelle de la planète la plus grande 
concentration de gens ayant cette langue, cette culture et cette histoire. Une telle 
majorité peut être appelée «majorité nationale». Finalement, pour qu'on ait affaire à 
une nation sociopolitique, il faut qu'une majorité d'individus au sein de la 
communauté politique se conçoive comme étant composée principalement d'une 
telle majorité nationale. En somme, l'existence d'une majorité nationale ayant une 
certaine langue, culture et histoire doit être constitutive de la représentation que la 
population se fait d'elle-même lorsqu'elle se décrit comme une nation.  
 
Permettez-moi de faire quelques précisions utiles qui vont nous permettre de mieux 
comprendre ce concept de nation.  
 
 1.- Le concept suppose que la nation est une communauté politique. Mais il 
ne suffit pas de constituer une communauté politique pour devenir une nation au 
sens sociopolitique de l'expression. Il s'agit d'une condition nécessaire mais non 
suffisante. Les villes et les provinces sont des communautés politiques, mais elles ne 
sont pas toutes des nations. Il faut dire plutôt que la nation sociopolitique est une 
sorte de communauté politique. 
 
 2.- Le concept suppose aussi l'existence d'une majorité nationale. Un groupe 
linguistique, historique et culturel donné peut s'étendre bien au-delà d'un territoire 
spécifique. On peut donc retrouver sur différents territoires des individus qui 
partagent la même langue, et qui ont un attachement à la même histoire et la même 
culture. Mais pour qu'on ait affaire à une nation proprement dite sur un territoire 
donné, il faut que ce soit sur ce territoire que l'on trouve le principal échantillon de 
population parlant cette langue, et ayant cette histoire et cette culture.  Lorsqu'un 
groupe linguistique, culturel et historique est majoritaire sur un territoire et qu'il est, 
à l'échelle mondiale, la plus importante concentration de gens ayant ces traits 
caractéristiques, on peut alors décrire ce groupe comme une majorité nationale, et il 
peut alors former avec les minorités vivant sur le même territoire une nation à part 
entière. La majorité nationale peut ne pas constituer pas à elle seule la nation, mais il 
n'y a pas de nation au sens sociopolitique de l'expression s'il n'y a pas de majorité 
nationale au sens où je viens de le définir. 
 
 3.- La troisième remarque concerne l'existence d'un territoire dont les 
frontières seraient reconnues. Si la nation est une sorte de communauté politique, 
elle doit donc inévitablement supposer l'existence d'un territoire. Or si les frontières 
de la nation exclusivement civique coïncident avec les frontières d'un État souverain, 
celles de la nation sociopolitique peuvent différer de celles de l'État souverain. Il 
peut s'agir des frontières d'une province, d'un État fédéré, d'un land ou d'un canton. 



 
6 

Le territoire ne doit même pas obligatoirement se réduire à une frontière 
juridiquement  reconnue comme c'est le cas pour celles des États fédérés. Les États 
unitaires font eux aussi parfois intervenir en leur sein des délimitations territoriales 
implicites. C'est notamment le cas de l'Écosse et du pays de Galles au sein du 
Royaume-Uni et de la Corse en France. Bien sûr, l'existence d'un territoire reconnu 
n'est pas une condition suffisante à l'existence d'une nation, mais c'est une condition 
nécessaire. On ne peut pas non plus dire que tous les individus sur un même 
territoire sont automatiquement et exclusivement membres de la même nation. La 
nation sociopolitique ne doit pas être confondue avec une conception reposant sur le 
nationalisme territorial. Mais le territoire joue quand même un rôle pour délimiter 
l'espace dans lequel se trouve la nation. 
 
 4.- La quatrième et dernière remarque que je voudrais faire est que la majorité 
des individus au sein de cette communauté politique doit se percevoir comme 
faisant partie d'une nation. Dans le cas de la nation sociopolitique, la population doit 
dans l'ensemble se concevoir comme étant composée d'une majorité nationale, et très 
souvent aussi, de minorités nationales et d'individus ayant d'autres origines 
nationales. Il faut que l'existence d'une majorité nationale soit constitutive de la 
représentation qu'ils se font de leur propre nation. 
 
  Ce nouveau concept peut à mon avis rendre compte de la conception de la 
nation véhiculée au sein de la société québécoise. Il y a bien sûr au Québec, comme 
ailleurs, des citoyens qui pratiquent l'exclusion. L'insécurité séculaire de certains 
Québécois se traduit parfois par un ethnocentrisme ou par de la xénophobie. Mais il 
me semble très clair qu'une majorité significative de Québécois ont tendance à 
adopter une conception ouverte de la nation. Les Québécois forment dans 
l'ensemble un peuple ouvert, une société pluriculturelle et multiethnique. La plupart 
des Québécois sont d'accord pour décrire tous les citoyens du Québec comme des 
Québécois à part entière. Depuis le début des années soixante, la société québécoise 
est progressivement passée d'une conception purement culturelle de la nation 
canadienne-française à une conception de plus en plus civique. Ce processus est 
toujours en voie d'élaboration et il n'est certes pas terminé, mais telles sont les 
tendances lourdes. S'il peut parfois sembler en être autrement, c'est parce que les 
Québécois pensent aussi et avec raison qu'il n'y aurait pas de nation québécoise s'il 
n'y avait pas de majorité nationale francophone. Pour qu'il y ait une nation 
québécoise, il ne suffit pas que l'on puisse parler d'une citoyenneté québécoise, car il 
existe dans chaque province canadienne aussi une communauté politique spécifique. 
S'il y a une nation québécoise, c'est parce que l'on trouve sur le territoire québécois 
une majorité nationale composée de francophones ayant une histoire spécifique et 
une culture spécifique. Ceci est bien entendu compatible avec le fait que les 
immigrants, les néo-Québécois, les membres des communautés culturelles, les 
allophones et les Anglo-Québécois sont des Québécois à part entière, puisque la 
nation québécoise est d'abord et avant tout une communauté politique. Mais la 
nation québécoise n'est pas qu'une communauté politique. C'est une communauté 
politique qui contient une majorité nationale de francophones québécois. Et c'est 
pour cette raison que la communauté politique québécoise est une nation 
sociopolitique.  
 
5.- Réponses aux objections 



 
7 

 
 Voilà donc comment doit être comprise la conception sociopolitique de la 
nation. C'est, pour le dire en quelques mots, une communauté politique composée 
d'une majorité nationale, et très souvent de minorités nationales et d'individus ayant 
d'autres origines nationales. Je voudrais, en terminant, répondre à certaines 
objections. 
 
a) Le concept est-il seulement fait sur mesure pour le Québec? 
 Ce concept de nation s'applique au cas de la nation québécoise, qui a une 
majorité nationale franco-québécoise, une minorité nationale anglo-québécoise et 
des individus ayant des origines nationales italienne, haïtienne, grecque, latino-
américaine, etc. Mais il pourrait s'appliquer aussi à une foule d'autres communautés 
politiques. Qu'on pense à Israël avec sa minorité palestinienne, aux pays baltes avec 
leurs minorités russes, à la Roumanie avec sa minorité hongroise, à la Slovaquie avec 
sa minorité hongroise, à la Bosnie avec ses minorités serbe et croate, ou à la Croatie 
avec sa minorité serbe, voilà autant d'exemples de nations constituées en partie 
d'une majorité nationale et d'une ou de plusieurs minorités nationales.  Les 
populations au sein de ces régions pourraient de plus en plus concevoir leur propre 
nation comme constituées d'une majorité nationale et de minorités nationales. ce 
serait donc une erruer de prétendre que le concept de nation sociopolitique ne 
s'applique qu'au cas du Québec. 
 
b) Il semble que la conception proposée accorde beaucoup d'importance au 
nombre de personnes se trouvant sur un territoire donné.  
 En effet, les concepts de majorité nationale et de minorité nationale sont 
jusqu'à un certain point déterminés numériquement. Je suis d'accord avec cette 
caractérisation, mais je n'y vois pas de problème. Je présuppose dans mon 
argumentation un principe fondamental, celui de la valeur intrinsèque, ou 
instrumentale relativement à l'espèce, de la diversité culturelle. Il faut reconnaître les 
différentes cultures et assurer autant que faire se peut la diversité de ces cultures. 
L'application de ce principe varie en fonction des groupes considérés, parce que les 
besoins de ces différents groupes varient eux aussi. Les majorités nationales doivent 
être l'objet d'une protection culturelle qui leur permet de se constituer en nation ou à 
tout le moins en communauté d'accueil, caractérisée par une langue commune et 
une culture publique commune. Les minorités nationales sont, par définition des 
extensions de majorités nationales voisines. La protection de leur culture passe 
d'abord et avant tout par la protection de leurs droits collectifs enchâssés dans une 
constitution, et non par le rattachement aux majorités nationales desquelles elles 
sont issues. Le respect de la diversité culturelle devrait permettre une cohabitation 
avec une majorité nationale différente au sein d'une communauté politique. Le 
principe de la valeur de la diversité culturelle s'applique enfin également aux 
communautés issues de l'immigration. Celles-ci aspirent aussi à une protection 
culturelle, et cela peut être assuré par une politique de multiculturalisme.  
 
 Ainsi, que l'on soit une majorité nationale, une minorité nationale ou une 
communauté issue de l'immigration, il faut une protection égale du principe de la 
valeur intrinsèque ou instrumentale de la diversité culturelle. On ne hiérarchise pas 
l'importance de ces communautés. On ne fait que leur assurer une protection 
différente qui correspondant à leurs différents besoins.  



 
8 

 
c) Minorité nationale et nation minoritaire 
 L'approche en question me force à distinguer le concept de minorité nationale 
et celui de nation minoritaire. Une nation minoritaire est une nation qui est 
composée d'une nation moins nombreuse qu'une autre sur un territoire donné. Une 
minorité nationale est l'extension minoritaire d'une majorité nationale voisine. Il 
s'agit d'un échantillon de population ayant une origine nationale spécifique que l'on 
trouve à proximité du lieu où se trouve le principal échantillon de population ayant 
cette origine nationale. De très nombreuses communautés sont des extensions d'une 
nation sur le territoire d'une autre nation. C'est le cas, par exemple, de la minorité 
palestinienne en Israël, de la communauté hongroise en Slovaquie ou en Roumanie, 
des minorités russes dans les pays baltes, des Serbo-bosniaques ou Croato-
bosniaques en Bosnie, de la communauté belge francophone de Bruxelles qui se 
situe en territoire flamand, de la minorité francophone au Canada anglais ou de la 
minorité anglophone au Québec. 
 
d) Quelle différence y a-t-il entre cette conception et la conception exclusivement 
civique?  
 J'ai déjà eu l'occasion de répondre à cette question. J'ai dit que la nation 
exclusivement civique était un État souverain, alors que ce n'était pas 
obligatoirement le cas de la nation sociopolitique. Deuxièmement, la nation 
exclusivement civique peut ne pas être composée d'une majorité nationale alors que 
l'existence d'une majorité nationale est un élément constitutif de la nation 
sociopolitique. Mais le critère le plus important est que la population dans son 
ensemble perçoive ou non l'existence d'une majorité nationale comme une partie 
constitutive de son identité nationale. Si l'on prend l'exemple de la nation 
canadienne, il existe après tout sur le territoire canadien une majorité nationale 
anglo-canadienne. Mais la majorité des Canadiens ne se représentent pas leur propre 
nation comme étant définie en fonction de la présence sur le territoire d'une telle 
majorité nationale. Ils ne font pas de l'existence d'une telle majorité nationale une 
composante essentielle de leur identité nationale, car ils souscrivent plutôt à un 
nationalisme exclusivement civique. Leur nationalisme est fondé sur une conception 
de la nation conçue comme pays. 
  
e) Les composantes de la nation sociopolitique que sont la majorité nationale, la 
minorité nationale ou les communautés culturelles ne sont-elles pas des 
composantes ethniques ? 
  J'ai parlé de la majorité nationale des francophones québécois, de la minorité 
nationale des Anglophones québécois et des minorités ayant d'autres origines 
nationales. Chacune de ces communautés contient en son sein des gens d'origines 
ethniques diverses qui ont opéré avec le temps un transfert linguistique.  Ces 
citoyens viennent modifier quelque peu l'horizon culturel du groupe auquel ils 
appartiennent désormais. La majorité nationale et la minorité nationale ne sont pas 
des groupes ethniquement homogènes. Ils sont appelés à être modifiés en fonction 
des transferts linguistiques qui s'opèrent en leur sein. Les deux groupes doivent être 
définis en fonction de l'utilisation de langue principale utilisée à la maison, et il se 
peut qu'un très grand nombre d'individus utilisent le français ou l'anglais comme 
langue principale d'utilisation à la maison sans partager la même origine ethnique. 
Enfin, il faut en même temps reconnaître en plus l'existence d'individus ayant 



 
9 

d'autres origines nationales, puisqu'il se peut qu'un très grand nombre de Québécois 
utilisent principalement une langue autre que le français ou l'anglais à la maison. 
Cela reflète un attachement principal à une origine nationale autre que celle de la 
majorité ou de la minorité nationale. Or ceux-ci peuvent aussi avoir des origines 
ethniques diverses, puisque très souvent, le pays duquel ils sont issus est aussi 
d'origines ethniques diverses. 
 
f) Pourquoi ne pas parler de nation culturelle? 
 Les facteurs linguistiques, culturels et historiques sont importants pour 
caractériser la nation sociopolitique, et en cela, elle ressemble quelque peu à la 
nation purement culturelle. Mais contrairement à cette dernière conception, la nation 
sociopolitique est une communauté politique. Elle peut donc être pluriculturelle en 
plus d'être, comme la conception culturelle, pluriethnique. La communauté 
politique peut inclure, en plus d'une majorité nationale, des minorités nationales et 
des individus issus de l'immigration qui ont toutes sortes d'autres origines 
nationales.   
 
 Il importe de contraster le concept de nation sociopolitique du concept de 
nation culturelle telle qu'utilisée par Fernand Dumont ou Charles Taylor pour 
rendre compte du nationalisme québécois, car selon ces auteurs la nation culturelle 
n'inclut seulement les francophones vivant au Canada. La conception de Dumont est 
certes multiethnique car des individus d'origine italienne, écossaise, irlandaise ou 
britannique peuvent en faire partie, mais elle exclut quand même les Anglo-
Québécois et les Néo-Québécois. Pour d'autres auteurs fervents défenseurs de la 
nation culturelle, il existe bel et bien une nation québécoise mais celle-ci n'inclut que 
les francophones québécois. C'est la raison pour laquelle Will Kymlicka et David 
Miller parlent de la nation québécoise en utilisant l'expression «Québécois» en 
français dans le texte.  
 
 Peut-on dire cependant de la conception sociopolitique qu'il s'agit d'une autre 
conception culturelle de la nation? Au lieu de parler de la culture française comme le 
fait Fernand Dumont, on pourrait parler de la culture québécoise comme d'une 
culture englobante incluant celle de tous les Québécois. Mais il y a plusieurs 
objections à parler d'une «nation culturelle québécoise». Tout d'abord, cette 
expression est très souvent utilisée par des penseurs qui excluent de la nation 
québécoise les Anglo-Québécois. Il convient donc d'utiliser une autre expression 
pour caractériser la conception québécoise de la nation. En second lieu, peut-on 
parler d'une culture québécoise au singulier? Il y a bien une nation québécoise, mais 
y a-t-il une culture québécoise? Intuitivement, le Québec est pluriculturel et on ne 
voit pas à quoi l'on réfère lorsque l'on parle de la culture québécoise. Troisièmement, 
si par «culture québécoise», on peut faire référence au bagage culturel de tous les 
citoyens québécois, la culture québécoise ne serait alors rien de plus que la 
concaténation de cultures diversifiées. En somme, cela ne dirait pas grand chose. Par 
«culture québécoise», on peut certes aussi entendre l'ensemble des éléments qui 
caractérisent la culture publique commune de l'ensemble des Québécois. On pense, 
par exemple, à la charte des droits et libertés, au code civil, à l'assemblée nationale, 
au statut officiel de la langue française comme langue publique commune, à 
l'adhésion de l'ensemble des Québécois aux principes démocratiques, etc., mais alors 
on aboutit à une caractérisation de la culture qui ne distingue pas nettement la 



 
10 

culture québécoise de celles qui appartiennent à la même tradition libérale. Enfin, les 
éléments de culture publique commune sont pour l'essentiel des traits 
caractéristiques de la communauté politique québécoise. Elles renvoient à la culture 
politique et à la dimension civique des institutions communes. Il apparaît donc 
préférable d'utiliser la notion de communauté politique pour caractériser ce que les 
Québécois ont en commun plutôt qu'une vague référence à une culture québécoise 
commune. Pour toutes ces raisons, il convient de ne pas parler d'une conception 
culturelle de la nation québécoise. 
 
g) Les Anglo-Québécois font-ils partie de la nation québécoise? 
 Selon la conception sociopolitique de la nation, on doit dire que les Anglo-
Québécois font partie de la nation québécoise, parce qu'ils font partie de la 
communauté politique québécoise. Mais certains Anglo-Québécois ne refusent-ils 
pas de se concevoir comme membres de la nation québécoise? Certes, mais le fond 
du problème est que plusieurs d'entre eux perçoivent encore à notre époque la 
nation québécoise comme une nation purement culturelle ou ethno-linguistique. Ils 
continuent de se représenter la nation québécoise à partir de sa composante «pure 
laine». Mais cette façon de voir ne correspond plus à la représentation qu'une 
majorité de Québécois se font d'eux-mêmes. Voilà pourquoi il faut résister à la 
tentation d'accepter leur auto-exclusion de la nation québécoise. En somme, si les 
Anglo-Québécois appliquent un principe de tolérance, et respectent la 
représentation que la majorité des Québécois se font d'eux-mêmes, ils doivent alors 
cesser d'utiliser le vieux concept de la nation canadienne française ou le concept du 
Québec pure laine, et admettre le caractère civique, ouvert et inclusif du 
nationalisme québécois. Ce faisant, ils auront éliminé un obstacle majeur qui les 
empêchait à se concevoir comme Québécois. L'appartenance à une communauté 
politique ne se mesure pas seulement à l'aune des déclarations faites par les uns et 
par les autres. Il se mesure aussi au comportement adopté. Si les anglophones du 
Québec choisissent de rester au Québec, de voter, de participer pleinement à la vie 
publique, de profiter des institutions québécoises, alors ils sont membres à part 
entière de la nation québécoise. Tout cela est bien entendu compatible avec le fait 
d'appartenir à la nation canadienne. Les Anglo-Québécois peuvent faire partie de la 
nation sociopolitique québécoise tout en maintenant leur lien à la nation purement 
civique canadienne. Ils peuvent faire partie d'une nation dans la nation.  
 
CONCLUSION 
  
 Puisque nous pouvons justifier une utilisation nouvelle du mot «nation», nous 
devons aussi autoriser une utilisation nouvelle du mot «nationalisme». Le refus 
d'autoriser l'emploi du mot «nationalisme» trahit une incapacité à penser la nature 
véritable de la nation. Car si la nation n'est pas plus définie en termes exclusivement 
civiques qu'en termes ethniques, et que le nationalisme est une position politique 
visant à promouvoir et protéger la nation, il doit donc exister un nationalisme qui n'a 
rien à voir avec l'exaltation romantique de l'affiliation ethnique, pas plus qu'il n'a à 
voir avec le patriotisme constitutionnel. Il est à notre époque devenu habituel de 
proposer le remplacement de l'expression «nationalisme» par l'expression 
«patriotisme constitutionnel» ou «patriotisme» tout court. Mais si j'ai raison, ce 
phénomène s'explique par le fait de s'en tenir à une opposition entre la nation 
ethnique et la nation civique. Face à cette opposition, il semble en effet que l'on n'ait 



 
11 

qu'une seule option possible. Il faut abandonner la nation ethnique et ne retenir que 
la nation exclusivement civique. Selon ce point de vue, il faudrait donc abandonner 
le nationalisme qui ne peut être qu'ethnique, et le remplacer par le patriotisme 
constitutionnel qui est la promotion de la nation civique. Mais cela ne vaut plus si la 
nation est définie autrement. Comme on le voit, l'enjeu est bien plus que 
terminologique, et c'est pourquoi j'insiste pour réhabiliter le nationalisme comme tel. 
 
 La conception sociopolitique de la nation que je propose permet de 
développer un concept civique qui autorise la reconnaissance du pluralisme culturel. 
Vu de cette manière, le nationalisme ne va plus de pair avec l'exclusion. Il n'est rien 
de plus que la promotion des droits collectifs d'un groupe multi-ethnique et 
pluriculturel.  
 
 

View publication statsView publication stats


