
Québécois et Autochtones : 

une nouvelle alliance 

 

par 

Michel Seymour 

Département de philosophie 

Université de Montréal 

C.P. 6128, Succursale Centre-ville 

Montréal, H3C 3J7 

seymour@ere.umontreal.ca 

 

I 

 

 Le rapport de la Commission Royale Dussault-Erasmus constitue à n'en pas 

douter une contribution tout à fait exceptionnelle. 

 Il représente une étape majeure dans le processus visant à réinstaurer des rapports 

harmonieux avec les peuples autochtones. Les relations que le gouvernement fédéral a 

entretenu avec ces peuples ont été caractérisées par un ensemble d'injustices et de torts 

subis qui doivent faire l'objet d'une réparation. Le rapport propose en ce sens un ensemble 

de mesures qui s'inscrivent dans une démarche visant à établir une relation d'égalité entre 

tous les peuples vivant sur le territoire canadien. Il propose tout d'abord la création d'une 

Chambre des premiers peuples, un Parlement autochtone, et une présence des 

autochtones au sein de la Chambre des Communes et du Sénat. Il propose aussi la 

création d'un troisième niveau de gouvernement. En effet, si le rapport était mis en 

application, les nations autochtones jouiraient toutes de l'autonomie gouvernementale. 

 

 Je dois dire d'entrée de jeu que je m'accorde pour l'essentiel avec les mesures 

proposées. C'est seulement en adoptant de telles mesures que les peuples autochtones 

pourront être considérés comme des nations à part entière et que nos rapports pourront 

être d'égal à égal. Bien entendu, le rapport présuppose un arrangement fait à l'intérieur du 

Canada tel qu'il est, alors que les souverainistes proposent un réarrangement complet des 

relations entre le Québec et le Canada. Les souverainistes ne peuvent, par conséquent, 

souscrire intégralement à l'ensemble des recommandations de la Commission royale. 

Mais si le Québec accédait à la souveraineté, il pourrait proposer une participation 

tripartite des Canadiens, des Québécois et des Autochtones au sein d'institutions 

communes qui ressembleraient fortement à celles proposées par la Commission. Les 

structures seraient différentes, mais l'esprit serait le même. Que le Québec devienne 

souverain ou non, on se doit donc de souscrire aux orientations fondamentales du rapport 

Dussault-Erasmus. 

 

 Les intérêts objectifs du peuple québécois et des peuples autochtones sont au fond 

les mêmes. Les souverainistes ont donc tout intérêt à ce que le gouvernement fédéral 

donne suite au rapport de la Commission. Les Canadiens n'auraient d'autre choix que 

celui d'envisager en même temps une refonte en profondeur des relations qu'ils 

entretiennent avec le Québec. Ils se retrouveraient en fait dans l'obligation d'accorder un 

statut particulier au Québec. Ce statut particulier se traduirait par la reconnaissance 



formelle du peuple québécois au sein de la constitution, par une décentralisation des 

pouvoirs culturels et économiques et par une accentuation de l'asymétrie déjà existante. 

Une telle réforme en profondeur constituerait une solution raisonnable pouvant donner 

lieu à un très large consensus.  

 

 Bien entendu, les Canadiens ne sont pas disposés à une ouverture de ce genre, et 

c'est en partie pour ne pas être obligé d'être confronté à une telle obligation  qu'ils ne 

seront pas très tentés de s'engager dans des changements profonds en ce qui concerne les 

autochtones. En somme, le sort des autochtones et des Québécois est intimement lié. Une 

réforme du fédéralisme qui tient compte des aspirations québécoises s'impose tout 

naturellement à ceux qui croient qu'une réforme en profondeur est requise pour satisfaire 

aux revendications autochtones. C'est la raison pour laquelle les partisans du statu quo au 

sujet des rapports Québec-Canada sont fortement enclins à défendre le statu quo eu égard 

aux peuples autochtones. 

 

 Les fédéralistes partisans du statu quo ne manqueront pas d'apercevoir les 

analogies profondes qui subsistent entre les revendications autochtones et celles du 

peuple québécois. C'est le même désir d'autonomie, le même besoin de se prendre en 

charge et d'être traité d'égal à égal. Bien sûr, les besoins du Québec ne sont pas les mêmes 

que ceux des peuples autochtones. Ceux-ci constituent une population d'environ 600,000 

habitants répartis en 600 bandes partout sur le territoire canadien. Ces bandes peuvent à 

leur tour être regroupées en 60 ou 80 nations. La plupart sinon toutes aspirent à exercer 

leur droit à l'autodétermination sous la forme d'un droit à l'autonomie gouvernementale. 

Comme le souligne les auteurs du rapport, leurs aspirations peuvent être satisfaites tout 

en restant à l'intérieur du Canada.  

 

 Les souverainistes québécois proposent un réaménagement plus substantiel des 

rapports entre le Québec et le Canada. C'est que, contrairement aux autochtones, le 

peuple québécois est une population de sept millions de personnes concentrée sur un 

territoire bien délimité, celui de la province de Québec. Je prends en effet pour acquis, 

ici, une définition sociopolitique de la nation québécoise 

. Celle-ci est une communauté politique d'un type spécifique, puisqu'elle inclut une 

majorité nationale (les Franco-Québécois), une minorité nationale (celle des Anglo-

Québécois) et des individus dont l'origine nationale est autre. S'il est possible d'envisager 

l'accession à la souveraineté d'une telle communauté politique, il est peu plausible de 

considérer celles de 60 ou 80 peuples autochtones. L'autodétermination à laquelle ils 

peuvent raisonnablement aspirer est l'autonomie gouvernementale Les différences avec 

les souverainistes sont donc importantes, mais les «problèmes» québécois et autochtones 

renvoient tous les deux à l'incapacité viscérale des Canadiens de comprendre le Canada 

comme un État multinational, et les solutions à ces «problèmes» requièrent dans les deux 

cas un chambardement complet de la fédération telle qu'on la connaît. 

 

 C'est sans doute l'une des raisons pour lesquelles le gouvernement fédéral tarde à 

donner sa réponse au rapport de la Commission Dussault-Erasmus. La première stratégie 

est celle du silence et elle vise à accorder le moins d'importance possible au rapport. Mais 

le gouvernement ne pourra pas se replier sur cette stratégie très longtemps. Tôt ou tard il 



devra faire face à la musique. La seconde stratégie a déjà été aussi exploitée, et elle 

consiste à invoquer les sommes substantielles qu'il faudrait rassembler pour appliquer la 

réforme. Là encore, on a vite aperçu que cette réaction était un moyen détourné de ne pas 

poser les questions de fond que soulève le rapport.  

 

 La troisième stratégie vient tout juste d'être amorcée. Elle consiste à s'attaquer à 

différents aspects du rapport. Par exemple, dans un article récemment paru dans le Devoir  

 le constitutionnaliste Benoît Pelletier s'en prend aux commissaires qui croient lire dans 

l'article 35 de la loi de 1982 la garantie d'un droit inhérent des peuples autochtones à 

l'autonomie gouvernementale. Selon Pelletier, cette lecture de l'article 35 n'est pas fondée 

sur des assises juridiques solides. Je n'entrerai pas dans cette discussion et je laisserai le 

soin aux constitutionnalistes de se prononcer sur la question. Je noterai toutefois 

l'empressement de Pelletier à souscrire à l'idée selon laquelle cette réforme irait à 

l'encontre des intérêts des souverainistes. Cette partie de son texte m'apparaît 

particulièrement controversée, car c'est un argument qui a pour effet de décrire comme 

incompatibles les aspirations nationales des souverainistes et des autochtones. 

L'argument a pour effet d'entretenir la division entre ces communautés, division dont les 

fédéralistes ont besoin pour pouvoir régner comme ils l'ont fait jusqu'à présent. 

 

 Selon Pelletier, les souverainistes auraient toutes les raisons de se méfier de cette 

réforme, parce que la création de gouvernements autonomes sur le territoire québécois 

faciliterait le processus de sécession des peuples autochtones par rapport au Québec, 

advenant l'accession de ce dernier à la souveraineté. Pelletier prétend, en effet, que  

 

«le principe de l'autonomie gouvernementale des nations autochtones risque fort de porter 

ombrage éventuellement à l'autorité du gouvernement du Québec sur son territoire. Sans 

compter que la Commission reconnaît d'emblée que ce principe pourrait conduire à la 

sécession des autochtones en cas de désintégration de l'État canadien, ce qui en dit long 

sur le défi que tout cela pourrait poser en termes de maintien de l'intégrité territoriale du 

Québec en pareilles circonstances.» 

Il faut sans doute être sensible à la spirale sécessionniste dans laquelle certains leaders 

autochtones semblent disposés à s'engager. Mais l'argument de Pelletier ne m'apparaît pas 

convainquant. Il suppose tout d'abord que la réforme Dussault-Erasmus verrait le jour 

avant l'accession du Québec à la souveraineté, et il est difficile de voir comment il 

pourrait en être ainsi. Il est beaucoup plus raisonnable de supposer que le scrutin 

référendaire aura lieu avant que les gouvernements autonomes aient été mis en place. Les 

commissaires donnent une vingtaine d'années au gouvernement pour appliquer tous les 

aspects de la réforme, alors que le Québec devrait faire face à un troisième référendum 

d'ici quelques années. L'argument de Pelletier semble donc prématuré et fondé sur une 

hypothèse peu plausible. 

 

 Pelletier parle en outre de la désintégration du Canada, alors que les 

souverainistes préconisent le maintien d'une union économique et politique. Dans 

l'hypothèse d'une désintégration complète de la fédération, on ne pourrait sans doute rien 

prévoir. Mais ce n'est pas à ce genre de scénario que les souverainistes convient les 

Québécois et Canadiens.  Que l'on partage ou non les convictions des souverainistes, il 



faut reconnaître que ceux-ci entendent agir de manière responsables et maintenir des 

rapports privilégiés avec le Canada. Le Canada a d'ailleurs de son côté non seulement des 

intérêts économiques à préserver, mais il a aussi des intérêts à ce que soient maintenue 

une unité politique d'un océan à l'autre. La proposition de partenariat politique tient 

compte de ces intérêts. Puisqu'elle comporte des avantages économiques, politiques et 

même géopolitiques pour les deux parties en présence, elle rend l'hypothèse d'une 

désintégration complète de la fédération peu plausible.  

 

 Enfin, les différents gouvernements péquistes qui se sont succédés ont toujours 

reconnu le principe de l'autonomie gouvernementale aux peuples autochtones. Ils ont 

d'ailleurs fait des propositions précises à certains d'entre eux, notamment aux 

Attikamekw et Montagnais, ainsi qu'aux Inuit. Il est par conséquent pour le moins 

controversé de prétendre que l'autonomie gouvernementale des peuples autochtones va à 

l'encontre des intérêts des souverainistes.  

 

 J'en conclus que pour l'essentiel, la réforme Dussault-Erasmus doit être accueillie 

favorablement par les souverainistes. 

Mais il faut maintenant se tourner sur les relations spécifiques que les nations 

autochtones entretiennent avec le peuple québécois. Les souverainistes ne peuvent 

s'épargner l'effort de réflexion requis par la présence de onze nations autochtones sur le 

territoire québécois. Comment concevoir ces relations? Comment s'assurer que le droit à 

l'autodétermination des autochtones puisse être respecté advenant l'accession du Québec 

à la souveraineté? Comment dans un tel contexte gérer le principe de l'égalité entre les 

peuples? C'est à ces questions que je vais tenter de répondre dans les pages qui suivent.  

 

II 

 

 Je dois dire d'emblée qu'il faut admettre le principe de l'égalité entre le peuple 

québécois et les onze peuples autochtones vivant en totalité ou en partie sur le territoire 

de la province de Québec. Dans tous les cas, il s'agit de peuples ayant le statut de nations. 

Les peuples autochtones, comme le peuple québécois, sont privés d'un droit formellement 

reconnu à l'autodétermination pleine et entière, et ce autant à l'intérieur du Canada que 

sur le plan international. 

 Tous ont néanmoins un droit moral à l'autodétermination. On peut même dire que dans 

des circonstances tout à fait exceptionnelles, les peuples autochtones, tout comme le 

peuple québécois, peuvent être justifiés d'exercer un droit de sécession. Ils seraient 

justifiés d'utiliser de tels moyens s'ils pouvaient appuyer leur démarche sur des arguments 

moraux solides. 

 

 Dans la perspective de l'accession du Québec à la souveraineté, le peuple 

québécois doit donc se comporter correctement à l'égard des onze nations autochtones. 

J'expliquerai ce que cela signifie dans les prochaines pages. Mais j'estime aussi que si les 

Québécois respectent les peuples autochtones à toutes les étapes du processus d'accession 

à la souveraineté, ceux-ci n'ont aucune justification morale pour violer l'intégrité 

territoriale du Québec, que cela prenne la forme d'une sécession ou d'une association avec 

le Canada. La raison fondamentale est, me semble-t-il, que le processus d'accession à la 



souveraineté peut se faire sans nuire de quelque manière que ce soit à l'intégrité des 

peuples autochtones et sans violer leur droit à l'autodétermination. Comme on l'a fait 

remarquer plus haut, les peuples autochtones peuvent parfaitement jouir de l'autonomie 

gouvernementale à l'intérieur des limites territoriales du Canada actuel, et il n'y a pas de 

raisons de penser qu'ils ne pourraient le faire à l'intérieur des limites territoriales d'un 

Québec souverain. 

  

 Dans l'hypothèse de l'accession du Québec à la souveraineté, le Québec ne 

viendrait pas perturber par ses propres délimitations territoriales l'autodétermination des 

peuples autochtones. L'exercice du pouvoir autochtone pourrait s'exercer sur les mêmes 

territoires que ceux sur lesquels il s'exercerait si le Québec demeurait à l'intérieur de la 

fédération. Le pouvoir territorial autochtone serait compatible avec l'intégrité du territoire 

canadien actuel, et il devrait alors être tout autant compatible avec l'intégrité du territoire 

québécois souverain. En somme, nous avons affaire à deux ordres de gouvernements 

parallèles et à deux régimes de délimitations territoriales parallèles.  

 

 Bien entendu, les autochtones vivant sur le territoire québécois deviendraient 

automatiquement des citoyens du Québec advenant l'accession du Québec à la 

souveraineté. Il faudrait donc s'assurer qu'ils jouissent des mêmes droits. Ils pourraient 

aussi conserver un lien politique avec le Canada dans la mesure où une formule de 

partenariat politique et économique pourrait être adoptée, comme le souhaitent les 

souverainistes. Les deux États souverains pourraient également s'entendre pour assurer le 

maintien de liens étroits entre les communautés autochtones vivant des deux côtés de la 

frontière. C'est à des mesures de ce genre qu'il faut penser pour s'assurer que le processus 

d'accession à la souveraineté du Québec puisse se faire dans le respect du droit à 

l'autodétermination des peuples autochtones.   

 

 Si un troisième niveau de gouvernement voyait le jour avant l'accession du 

Québec à la souveraineté, la situation demeurerait sensiblement la même que celle que je 

viens de décrire. 

 Mais le changement proposé par le rapport Dussault-Erasmus pourrait plus rapidement 

donner lieu à une représentation autochtone au sein des organismes chargés de gérer 

l'union. Au moment de l'accession du Québec à la souveraineté, et grâce à la mise en 

place d'un troisième ordre de gouvernement, les peuples autochtones seraient eux-mêmes 

déjà préparés à jouer un rôle important au sein de ces structures communes.  

 

 Ceci étant dit, le problème le plus important que je veux discuter concerne le 

processus d'accession du Québec à la souveraineté. Plus spécifiquement, il faut poser le 

problème de l'autodétermination autochtone dans un tel contexte. Il est clair que les 

peuples autochtones sont directement concernés par ce qui va se produire. Ils ne doivent 

donc pas être tenus à l'écart, comme ce fut le cas en 1867. Mais comment peuvent-ils 

exercer leur droit à l'autodétermination suite à un référendum positif en faveur de la 

souveraineté? La première réponse est qu'ils doivent tout d'abord participer activement 

aux discussions.  

 

 Mais ce n'est là qu'un début. Le gouvernement québécois doit également s'engager 



à préserver leurs droits. Il doit s'engager à reconduire les clauses de la Constitution de 

1982 qui les concernent dans la Constitution du Québec souverain, et les associer à la 

rédaction du texte. 

 Il doit en outre être disposé à assumer la responsabilité de fiduciaire du gouvernement 

fédéral qui est, depuis l'arrêt Sparrow en 1990, vue comme le principe directeur 

d'interprétation de l'article 35. Le gouvernement québécois pourrait même aller jusqu'à 

proposer que, pendant une période de transition déterminée, le Canada et le Québec 

assument conjointement cette responsabilité de fiduciaire à l'égard des peuples qui sont 

répartis sur les deux territoires. Quoi qu'il en soit, comme le fait remarquer Donat 

Pharand dans le rapport qu'il a rédigé pour la Commission royale, il faut s'empresser de 

dire que le Québec prend déjà très au sérieux ses éventuelles obligations de fiduciaire. 

Il faut cependant aller plus loin que cela. La responsabilité de fiduciaire demeure 

tributaire d'une tradition qui, malgré ses bons côtés, apparaît de plus en plus comme 

révolue. Si le gouvernement a des responsabilités de fiduciaire, c'est qu'il s'arroge aussi 

d'une manière générale le droit de promulguer des lois qui s'appliquent aux autochtones 

sans avoir à transiger au préalable avec des gouvernements publics représentatifs. La 

responsabilité de fiduciaire est en même temps une sorte de tutelle. Le mot «tutelle» est 

d'ailleurs l'expression qu'on emploie souvent en droit international pour qualifier la 

responsabilité de fiduciaire. Il faut donc dépasser une conception des rapports avec les 

peuples autochtones fondée sur la responsabilité de fiduciaire, car celle-ci procède d'une 

attitude paternaliste, et la création d'un troisième ordre de gouvernement pourrait 

favoriser une telle évolution dans nos relations. 

 

 La proposition centrale de la Commission royale doit donc être accueillie 

favorablement. Je signale d'ailleurs, en passant, que si le gouvernement québécois ne s'est 

pas encore prononcé, le Bloc Québécois a pour sa part déjà fait savoir qu'il était d'accord 

avec le principe de la création d'un troisième ordre de gouvernement. 

 Un tel projet dépasse les rapports de fiduciaire, et permet aux peuples autochtones de se 

prendre en charge. 

 

 Mais comme je l'ai déjà dit, il ne faut pas attendre que le rapport de la 

Commission royale soit mis en application avant d'agir. En ce sens, il faut qu'avant, 

pendant et après le processus d'accession à la souveraineté, le gouvernement québécois 

fasse des propositions d'ententes-cadres portant sur l'autonomie gouvernementale. Et à ce 

chapitre, il faut reconnaître que le Québec est déjà engagé très sérieusement dans la 

bonne voie, comme en font foi la Convention de la Baie James de 1975 

, qui a depuis fait l'objet d'une douzaine de révisions, l'offre aux Attikamekw et 

Montagnais du mois de décembre 1994, et l'offre aux Inuit du mois de janvier 1995. 

En plus, le gouvernement du Québec devrait proposer que soit assurée une présence 

autochtone au sein des structures communes qu'il proposera après un vote favorable à la 

souveraineté, et ce, que l'on ait ou non à cette époque déjà donné suite aux 

recommandations fondamentales du rapport. Ce serait pour le Québec une façon de 

manifester un esprit ouverture, ainsi que sa solidarité avec les peuples autochtones, et 

cela favoriserait la transition vers un partenariat fructueux. 

 

 Si la réforme proposée par le rapport Dussault-Erasmus voyait le jour et que le 



Québec devenait souverain, cela permettrait enfin de transformer le Canada en une 

véritable entité multinationale que l'on pourrait appeler l'Union canadienne. On créerait 

des conditions favorables à la mise sur pied d'une union politique entre nations égales. 

Cette entité correspondrait à ce que les Québécois ont cherché en vain à créer depuis des 

décennies à l'intérieur même de l'État canadien. Et il ne faudrait pas rater l'occasion que 

l'on aurait, cette fois-ci, d'associer les peuples autochtones à ces structures. En fait, la 

souveraineté du Québec constituerait une occasion rêvée pour permettre aux autochtones 

de jouer un rôle effectif au sein de nos propres institutions politiques. 

 

 Les différentes mesures que je viens d'indiquer pourraient faire l'objet d'une 

entente-cadre avec l'ensemble des peuples autochtones vivant sur le territoire québécois, 

et ce, immédiatement après un vote favorable à la souveraineté. Bien entendu, les 

négociations seraient difficiles et il est raisonnable de penser que les choses ne se 

passeront pas telles que nous venons de l'indiquer. Mais il n'est pas de notre ressort ici de 

tenter de prédire ce qui va réellement se produire. Nous voulons d'abord et avant tout 

décrire comment le gouvernement québécois pourrait agir en conformité avec le respect 

du principe de l'autodétermination autochtone. 

 

 

III 

 

 Résumons-nous. Nous supposons que le peuple québécois reconnaîtra les onze 

nations autochtones vivant sur le territoire du Québec, et qu'il acceptera que celles-ci 

soient partie prenante des négociations après un vote favorable à la souveraineté. Nous 

supposons aussi qu'il les assurera de la protection de leurs droits, qu'il reconduira l'article 

35 de la constitution de 1982 dans sa propre constitution, et qu'il acceptera de les 

reconnaître formellement comme des nations ayant des droits ancestraux et des droits à 

l'autonomie gouvernementale. Nous supposons que le Québec les associera à la rédaction 

des chapitres qui les concernent, et qu'ils auront ensuite un droit de veto sur toute 

modification constitutionnelle qui s'applique à eux. Nous faisons également la 

supposition que le gouvernement du Québec acceptera la responsabilité de fiduciaire, et 

proposera des ententes-cadres sur l'autonomie gouvernementale. Nous supposons enfin 

qu'il acceptera la création d'un troisième ordre de gouvernement à l'échelle de tout le 

Canada, ainsi que la présence d'une représentation autochtone au sein du Conseil de 

l'union, dans l'offre formelle de partenariat que le Québec pourrait faire au Canada.  

 

 Supposons donc qu'un très grand nombre d'engagements de ce genre soient 

formalisés ou proposés par le gouvernement québécois avant, pendant et après le 

processus d'accession à la souveraineté. Cela manifesterait un souci de tenir compte des 

aspirations autochtones. Ils seraient respectés comme des peuples égaux. On chercherait 

d'en arriver, dans la mesure du possible, à des compromis raisonnables. On chercherait, 

autrement dit, à s'adapter autant que possible aux besoins des autochtones eux-mêmes.  

 

 Il me semble clair qu'en de telles circonstances, les peuples autochtones n'auraient 

pas de justification morale semblable à celle que le Québec a, après trente cinq ans 

d'échecs constitutionnels. Les peuples autochtones ne seraient pas justifiés de violer 



l'intégrité territoriale du Québec, que cette violation prenne la forme d'une tentative de 

sécession après la souveraineté, ou d'une tentative d'association au Canada avant ou après 

la souveraineté.  

 

 Après tout, le peuple québécois a lui aussi des intérêts politiques et économiques à 

préserver. Le refus des peuples autochtones de reconnaître l'intégrité territoriale du 

Québec pourrait certes entacher la crédibilité du Québec à l'étranger et nuire à sa 

reconnaissance internationale, mais il ne pourrait s'appuyer sur des justifications morales. 

Je suis également d'avis que le gouvernement fédéral n'aurait aucune raison de se servir 

de sa responsabilité de fiduciaire à l'égard des peuples autochtones comme d'un 

instrument de chantage pour tenter de retenir contre son gré le Québec dans la fédération. 

 

 Les premiers peuples ont historiquement subis des injustices beaucoup plus 

graves que celles que le Québec a dû lui-même subir, et ils en ressentent encore les effets. 

Mais cette situation doit être résolue par des réparations historiques comme celles que 

nous proposons. Il faut s'en tenir à des arguments qui s'inscrivent dans une conjoncture 

contemporaine, et face à des interlocuteurs réels. Or avec la souveraineté du Québec, le 

gouvernement québécois deviendra pour la première fois le principal interlocuteur des 

peuples autochtones sur le territoire québécois 

. Ces peuples ne doivent donc pas entreprendre cette nouvelle relation en menaçant de 

violer l'intégrité territoriale du Québec. En outre, bien qu'il n'ait jamais eu de 

responsabilité constitutionnelle pleine et entière à leur égard, il a quand même depuis 

vingt ans démontré, comme nous l'avons indiqué plus haut, de réels signes d'ouverture. 

Voilà donc une différence majeure avec ce que vit le peuple québécois, car après plus de 

trente cinq ans de disputes constitutionnelles, il n'est pour sa part pas encore parvenu à se 

faire reconnaître comme une nation par le peuple canadien-anglais.  

 

 L'argument que nous venons d'évoquer peut en apparence être contré par la 

réplique suivante. En choisissant de s'associer au Canada, les peuples autochtones ne font 

qu'exercer leur droit à l'autodétermination. L'accession du Québec à la souveraineté 

constitue une situation exceptionnelle qui les autorise à exercer ce droit. Les autochtones 

veulent seulement avoir le droit de choisir à quel État ils veulent s'associer. Comme le 

faisait valoir récemment Zebede Nungak 

, repr 

sentant des 8,600 Inuit du Québec, ces derniers pourraient choisir d'associer le territoire 

du Nunavik (situé dans la province de Québec) à celui du Nunavut situé dans la partie 

orientale des territoires du nord-ouest, et donc en territoire canadien. Le Nunavut 

obtiendra l'autonomie gouvernementale en 1999 et les Inuit pourraient décider de se 

joindre à cette entité après la souveraineté. Les Inuit ne veulent pas que quiconque décide 

de leur sort advenant l'indépendance du Québec. Que répondre à cet argument? 

 

 Il faut tout d'abord être sensible au désir tout à fait légitime des Inuit de préserver 

des liens privilégiés avec les autres Inuit qui vivent au Labrador et dans le Nunavut. Il ne 

faut pas que la souveraineté du Québec entrave la possibilité de maintenir et de 

développer de tels liens. On pourrait aussi s'assurer que les règles régissant l'autonomie 

gouvernementale du Nunavut soient appliquées aussi au Nunavik. Il pourrait même y 



avoir un vaste territoire Inuit regroupant le Nunavut, le Nunavik et le Labrador en une 

seule et même entité, si tel est le voeu exprimé par les Inuit. Par conséquent, la requête de 

Monsieur Nungak peut et doit en un certain sens être honorée. Mais tout cela n'est-il pas 

compatible avec le fait qu'une partie de ce territoire soit celle du Canada alors que l'autre 

partie serait celle du Québec? Advenant la souveraineté, le nouvel État du Québec 

pourrait maintenir les frontières qu'il avait avant la souveraineté sans que cela n'entrave 

de quelconque façon les intérêts des Inuit.  

 

 Le problème central de l'argument avancé par Monsieur Nungak est le suivant. Le 

droit d'association à l'État de son choix équivaut à toutes fins utiles à un droit de 

sécession lorsqu'il se traduit par la violation de l'intégrité territoriale de l'État dans lequel 

se trouve le groupe associationniste. Dans le cas des Inuit et des Cris, le fait de vouloir 

être rattaché au Canada après la souveraineté équivaut précisément à violer l'intégrité 

territoriale du Québec. Or que l'on adopte une perspective juridique ou politique, il faut 

insister sur le fait que, d'une manière générale, le droit à l'autodétermination des peuples 

autochtones implique seulement un droit à l'autonomie gouvernementale et non un droit 

qui entraîne la violation de l'intégrité territoriale. Le document présentement à l'étude aux 

Nations Unies qui porte sur le droit à l'autodétermination des peuples autochtones 

restreint explicitement l'autodétermination à l'autonomie gouvernementale. Les auteurs 

du rapport Dussault-Erasmus affirment eux aussi explicitement qu'il n'est pas question 

d'envisager la violation de l'intégrité territoriale. Les gouvernements de tous les pays dans 

lesquels on trouve des populations autochtones ne peuvent accepter le principe d'un droit 

de sécession qui serait fondé seulement sur une volonté arbitraire. Car une fois que nous 

aurions autorisé la violation de l'intégrité territoriale en acceptant le principe de 

l'association à l'État de son choix, nous ne pourrions plus empêcher la sécession elle-

même, qui n'est qu'une autre forme de violation de l'intégrité territoriale.  

 

 Ceux qui applaudissent lorsque les Inuit ou les Cris annoncent qu'ils veulent être 

rattachés au Canada doivent se rendre compte qu'ils approuvent de facto des gestes de 

violation de l'intégrité territoriale qui pourraient finir par affecter l'intégrité territoriale du 

Canada lui-même. Qu'on me comprenne bien, il ne s'agit pas de prétendre que les Inuit ne 

peuvent dans aucun cas envisager la possibilité de faire sécession du Québec ou de 

s'associer au Canada. Il s'agit seulement de prétendre qu'il faut des justifications morales 

très graves, et les Inuit et les Cris ne nous en donnent aucune.  

  

 En toute logique, on conviendra que si le Nunavut peut jouir de l'autonomie 

gouvernementale tout en étant situé sur un territoire canadien, alors il n'y a pas de raison 

de penser que le Nunavik ne peut pas en faire autant sur le territoire québécois. Les Inuit 

doivent réaliser que l'exercice du droit d'association ressemble à un droit de sécession et 

que, comme tout acte de sécession, un tel geste a des conséquences morales importantes. 

Ce geste doit être justifié par des arguments moraux solides. Les Inuit ne peuvent pas 

invoquer tout simplement le fait qu'ils veulent  être associés au Canada. Il faut en outre 

qu'ils aient des raisons additionnelles puisque l'exercice d'un tel droit entraîne la violation 

de l'intégrité territoriale du Québec. Après tout, le Québec a lui aussi des intérêts 

économiques à préserver dans le Grand Nord. Ils doivent enfin aussi se rendre compte 

qu'il est dans leur propre intérêt de s'associer au Québec pour faire changer les choses. 



 

 Si les Inuit et les Cris changeaient de stratégie, et qu'ils se montraient 

favorablement disposés à l'endroit d'un Québec souverain dans la mesure où ce dernier 

continuerait à faire  avancer leur droit à l'autonomie gouvernementale, le gouvernement 

du Québec pourrait alors sans doute être tenté de sortir de son mutisme et de montrer à 

son tour des signes d'ouverture. Ceux qui reprochent au gouvernement du Québec de ne 

pas assez faire d'efforts pour rapprocher le peuple québécois des peuples autochtones 

n'ont peut-être pas totalement tort. Mais il faut aussi comprendre la position délicate dans 

laquelle on place ce même gouvernement lorsque certains leaders autochtones se 

radicalisent au point de menacer de violer l'intégrité du territoire québécois. Le 

gouvernement calcule alors, raisonnablement, que ce n'est pas dans son intérêt de 

manifester des signes d'ouverture. Il calcule sans doute que les leaders autochtones 

profiteraient de cette ouverture pour faire monter les enchères. Et on peut supposer que le 

gouvernement veut empêcher à tout prix une telle confrontation avant le référendum pour 

ne pas nuire à sa propre cause. En effet, certains Québécois pourraient être tentés de 

reculer de peur d'assister à une escalade dans la confrontation. Il est en ce sens peut-être 

stratégiquement inévitable d'attendre un résultat référendaire favorable avant de négocier 

avec les peuples autochtones. Avec un appui clair de la population à la souveraineté, le 

gouvernement pourra s'asseoir avec les autochtones et faire des propositions concrètes. 

 

 Le peuple québécois et les peuples autochtones ont des intérêts objectifs 

communs. Ils doivent s'en rendre compte. Le rapport Dussault-Erasmus fait un grand pas 

dans la bonne direction. Je souhaite de tout coeur que ce rapport ne soit pas oublié ou 

rejeté par le gouvernement canadien, comme ce fut le cas, il y a plus de trente ans, pour le 

rapport d'une autre commission d'enquête qui, elle, portait sur le peuple québécois.    

 Voir  

 l'aube d'un rapprochement. Points saillants du Rapport de la Commission Royale sur les 

peuples autochtones, Ministère des approvisionnements et services, 1996. 

 Cette définition correspond d'ailleurs dans une très large mesure à celle défendue dans le 

rapport de la Commission. Voir À l'aube d'un rapprochement, pp. 25-26. 

Pelletier, "Veut-on vraiment d'un troisième palier de gouvernement?, Le Devoir, lundi 17 

février, 1997, page A9;  "Bouleversement majeur à l'horizon", Le Devoir, mardi le 18 

février, p. A9. 

Voir "Bouleversement majeur à l'horizon", op.cit. 

 

Le droit international ne reconnaît un droit à l'autodétermination pleine et entière que 

pour les peuples coloniaux. Certains croient même que, via la Convention sur les 

relations amicales de 1970, il balise le recours à une déclaration unilatérale de 

souveraineté. Mais pour l'essentiel, le droit international ne peut que constater la 

souveraineté. Il en prend acte et elle existe dès lors qu'un peuple sur un territoire 

déterminé parvient, suite à un vote démocratique, à exercer par l'intermédiaire d'un 

gouvernement légitime un contrôle effectif du territoire. Le même genre de remarques 

vaut pour les peuples autochtones. La Convention de 1969 ne leur reconnaît qu'un droit à 

l'autonomie administrative. Et bien que le projet de déclaration sur les peuples 

autochtones, présentement à l'étude aux nations unies, prévoit explicitement un droit à 

l'autodétermination, celle-ci est définie de telle sorte que cela n'implique rien de plus que 



l'autonomie gouvernementale.  

 

On pourrait cependant être tenté de prétendre qu'avec un troisième ordre de 

gouvernement, les autochtones pourraient, advenant la souveraineté du Québec, être 

davantage en position de décider de leur statut. Qu'en est-il? Il est vrai qu'ils 

conforteraient leur statut de nation. En effet, la création de gouvernements publics 

autonomes va de pair avec la création de territoires qui sont ceux sur lesquels s'exerce la 

juridiction autochtone. Or, même si l'on ne doit pas accepter une définition strictement 

territoriale de la nation, celle-ci existe en partie à cause de l'existence d'un territoire. La 

reconnaissance formelle de territoires sous juridiction autochtone renforce donc leur 

statut de nation. Du même coup, on peut aussi penser que la création de territoires 

juridiquement reconnus pourrait éventuellement faciliter l'exercice de leur droit à 

l'autodétermination. Si l'exercice plein et entier de ce droit s'imposait, il serait plus simple 

de procéder en sachant à l'avance quelles seraient les frontières du nouvel État. Mais quoi 

qu'il en soit, aussi longtemps que l'exercice du droit de sécession ou d'association n'est 

pas clairement balisé en droit international, le problème demeure toujours d'ordre moral 

et politique. Il faut des justifications solides pour appuyer l'exercice du droit moral à 

l'autodétermination. 

 

Cet engagement d'associer les autochtones à la rédaction de la constitution faisait partie 

d'une proposition formelle du Parti Québécois, lors des élections provinciales de 1994. 

Voir le Devoir, samedi 4 et dimanche 5 juin 1994, A5. 

 

Voici des extraits de l'annexe II, Vol. 1 du rapport intitulé L'obligation de fiduciaire du 

Canada envers les peuples autochtones dans le contexte de l'accession du Québec à la 

souveraineté,  dans laquelle Pharand commente l'étude du professeur Bradford Morse : 

 "Dans l'évaluation qu'il a faite du Québec par rapport aux autres provinces, Morse 

a examiné la protection accordée aux peuples autochtones de cette province dans six 

domaines spécifiques : les langues autochtones, l'éducation, la santé et les services 

sociaux, les initiatives économiques, les revendications territoriales et l'autonomie 

gouvernementale.  

 Dans le domaine linguistique, il conclut que la situation est de loin meilleure au 

Québec que dans la plupart des autres régions du Canada; huit langues y sont encore 

parlées, dont six dans une assez larges mesure. La protection des langues autochtones est 

prévue dans le préambule de la Charte de la langue française (Loi 101), qui reconnaît 

expressément le droit des Indiens et des Inuit de préserver et de développer leurs propres 

langues et leurs propres cultures. Les réserves indiennes sont expressément exemptées 

d'appliquer la Charte. En outre, la Convention de la Baie James et du Nord québécois a 

eu pour résultat de renforcer l'enseignement dispensé en cri et en inuktitut. 

 Parlant de l'éducation, Morse conclut que le gouvernement du Québec a en 

général soutenu beaucoup plus que les autres gouvernements provinciaux du Canada les 

initiatives pédagogiques, en particulier chez les Cris et les Inuit. 

 Dans le domaine des soins de santé et des services sociaux, le Québec n'est pas 

considéré comme le plus empressé à faciliter le développement des organisations 

autochtones autonomes, bien que ses réalisations soient de loin supérieures à celles de 

bien d'autres provinces. Cependant, il a autorisé les Mohawks de Kanawake `a construire 



et à admninistrer leur propre hôpital et il en finance le fonctionnement. 

 En ce qui concerne les initiatives économiques, le Québec a été le chef de file 

parmi les provinces dans le soutien du développement économique des communautés 

autochtones et des premières nations par l'octroi de subventions appropriées. Il a 

également établi un programme de soutien du revenu dans le cadre de la Convention de la 

Baie James afin d'encourager l'économie de subsistance traditionnelle. 

 Dans les revendications territoriales, le Québec a été la première province 

canadienne à accepter la pérennité des titres ancestraux et à donner suite à leur 

reconnaissance en cherchant à négocier le règlement des revendications territoriales. 

Morse souligne cependant que cette acceptation est survenue seulement après la décision 

rendue par le juge Malouf en 1973 dans l'affaire Kanatéwat. La conclusion du professeur 

Morse sur cette question est que, comparativement aux autres provinces, le Québec a 

adopté une position globale qui peut être perçue comme beaucoup plus favorable aux 

peuples autochtones et à leurs droits sur leur territoire traditionnel. 

 Sur la question de l'autonomie gouvernementale, le gouvernement du Québec est, 

de tous les gouvernements provinciaux, celui qui a le plus favorisé le désir des peuples 

autochtones d'exercer un contrôle accru sur leur vie et sur les affaires de leur 

communauté."  (pp. 144-147) 

 

Voir le texte de Claude Bachand, député du Bloc Québécois à la Chambre des 

Communes dans le Devoir, samedi 18 et dimanche 19 janvier 1997, section Idées. 

 

Il faut reconnaître que cette entente n'est pas sans défaut. Elle fut arracher à la dernière 

minute, et alors que les autochtones étaient placés devant le fait accompli. Mais il ne faut 

pas non plus démoniser la Convention de la Baie James. Si on la compare aux autres 

ententes survenues sur le Continent nord-américain, celle-ci apparaît toujours avant-

gardiste. Voir À l'aube d'un rapprochement, op.cit., p. 42. 

La proposition détaillée adressée aux Attikameks et Montagnais en décembre 1994, 

prévoit notamment le transfert des titres de quelque 4 000 km2 de territoire à 12 

communautés des deux nations et l'utilisation de 40 000 km2 pour des activités 

traditionnelles telles que la chasse et la pêche. La proposition prévoit également que les 

gouvernements autonomes exerceraient leur compétence dans leur propre structure 

politique, dans la gestion de leurs terres et de leurs ressources, ainsi que dans des sphères 

d'activité telles que l'éducation, la santé et les services sociaux, la sécurité du revenu, 

l'administration de la justice et la sécurité publique. On mentionnera aussi la proposition 

faites aux Inuit en 95. Elle s'adresse aux résidents du Nunavik, dont 90% sont des Inuit. 

L'entente proposée transférerait en principe à la future assemblée législative du Nunavik 

la compétence dans des domaines tels que l'éducation, la santé et les services sociaux et 

l'administration de la justice, et comprendrait en plus une indemnisation. 

 

Est-il nécessaire de remarquer que le gouvernement fédéral est en vertu de la constitution 

canadienne celui qui a la responsabilité de gérer les rapports entre le Canada et les 

peuples autochtones?  

Le Devoir, lundi le 7 avril 1997, page A4. 

 

 



B謀Á需Ú需Û需Ü頀9頀?頀喝ô ÜÛÜÛÜÛÛÛÜ 

ô ÛÜÛÜÛÛÛÜÕ 

-:Personal LW LS 

Québécois et autochtones 

Michel 

Michel 


