Québécois et Autochtones :
une nouvelle alliance

par
Michel Seymour

Département de philosophie
Université de Montréal

C.P. 6128, Succursale Centre-ville
Montréal, H3C 3J7
seymour(@ere.umontreal.ca

I

Le rapport de la Commission Royale Dussault-Erasmus constitue a n'en pas
douter une contribution tout a fait exceptionnelle.

Il représente une étape majeure dans le processus visant a réinstaurer des rapports
harmonieux avec les peuples autochtones. Les relations que le gouvernement fédéral a
entretenu avec ces peuples ont été caractérisées par un ensemble d'injustices et de torts
subis qui doivent faire I'objet d'une réparation. Le rapport propose en ce sens un ensemble
de mesures qui s'inscrivent dans une démarche visant a établir une relation d'égalité entre
tous les peuples vivant sur le territoire canadien. Il propose tout d'abord la création d'une
Chambre des premiers peuples, un Parlement autochtone, et une présence des
autochtones au sein de la Chambre des Communes et du Sénat. Il propose aussi la
création d'un troisiéme niveau de gouvernement. En effet, si le rapport était mis en
application, les nations autochtones jouiraient toutes de I'autonomie gouvernementale.

Je dois dire d'entrée de jeu que je m'accorde pour I'essentiel avec les mesures
proposées. C'est seulement en adoptant de telles mesures que les peuples autochtones
pourront étre considérés comme des nations a part entiére et que nos rapports pourront
étre d'égal a égal. Bien entendu, le rapport présuppose un arrangement fait a 1'intérieur du
Canada tel qu'il est, alors que les souverainistes proposent un réarrangement complet des
relations entre le Québec et le Canada. Les souverainistes ne peuvent, par conséquent,
souscrire intégralement a l'ensemble des recommandations de la Commission royale.
Mais si le Québec accédait a la souveraineté, il pourrait proposer une participation
tripartite des Canadiens, des Québécois et des Autochtones au sein d'institutions
communes qui ressembleraient fortement a celles proposées par la Commission. Les
structures seraient différentes, mais 1'esprit serait le méme. Que le Québec devienne
souverain ou non, on se doit donc de souscrire aux orientations fondamentales du rapport
Dussault-Erasmus.

Les intéréts objectifs du peuple québécois et des peuples autochtones sont au fond
les mémes. Les souverainistes ont donc tout intérét a ce que le gouvernement fédéral
donne suite au rapport de la Commission. Les Canadiens n'auraient d'autre choix que
celui d'envisager en méme temps une refonte en profondeur des relations qu'ils
entretiennent avec le Québec. Ils se retrouveraient en fait dans 1'obligation d'accorder un
statut particulier au Québec. Ce statut particulier se traduirait par la reconnaissance



formelle du peuple québécois au sein de la constitution, par une décentralisation des
pouvoirs culturels et économiques et par une accentuation de l'asymétrie déja existante.
Une telle réforme en profondeur constituerait une solution raisonnable pouvant donner
lieu & un tres large consensus.

Bien entendu, les Canadiens ne sont pas disposés a une ouverture de ce genre, et
c'est en partie pour ne pas étre obligé d'étre confronté a une telle obligation qu'ils ne
seront pas tres tentés de s'engager dans des changements profonds en ce qui concerne les
autochtones. En somme, le sort des autochtones et des Québécois est intimement li¢. Une
réforme du fédéralisme qui tient compte des aspirations québécoises s'impose tout
naturellement a ceux qui croient qu'une réforme en profondeur est requise pour satisfaire
aux revendications autochtones. C'est la raison pour laquelle les partisans du statu quo au
sujet des rapports Québec-Canada sont fortement enclins a défendre le statu quo eu égard
aux peuples autochtones.

Les fédéralistes partisans du statu quo ne manqueront pas d'apercevoir les
analogies profondes qui subsistent entre les revendications autochtones et celles du
peuple québécois. C'est le méme désir d'autonomie, le méme besoin de se prendre en
charge et d'étre traité d'égal a égal. Bien sir, les besoins du Québec ne sont pas les mémes
que ceux des peuples autochtones. Ceux-ci constituent une population d'environ 600,000
habitants répartis en 600 bandes partout sur le territoire canadien. Ces bandes peuvent a
leur tour étre regroupées en 60 ou 80 nations. La plupart sinon toutes aspirent a exercer
leur droit a I'autodétermination sous la forme d'un droit a 1'autonomie gouvernementale.
Comme le souligne les auteurs du rapport, leurs aspirations peuvent étre satisfaites tout
en restant a l'intérieur du Canada.

Les souverainistes québécois proposent un réaménagement plus substantiel des
rapports entre le Québec et le Canada. C'est que, contrairement aux autochtones, le
peuple québécois est une population de sept millions de personnes concentrée sur un
territoire bien délimité, celui de la province de Québec. Je prends en effet pour acquis,
ici, une définition sociopolitique de la nation québécoise
. Celle-ci est une communauté politique d'un type spécifique, puisqu'elle inclut une
majorité nationale (les Franco-Québécois), une minorité nationale (celle des Anglo-
Québécois) et des individus dont I'origine nationale est autre. S'il est possible d'envisager
l'accession a la souveraineté d'une telle communauté politique, il est peu plausible de
considérer celles de 60 ou 80 peuples autochtones. L'autodétermination a laquelle ils
peuvent raisonnablement aspirer est 1'autonomie gouvernementale Les différences avec
les souverainistes sont donc importantes, mais les «problémes» québécois et autochtones
renvoient tous les deux a l'incapacité viscérale des Canadiens de comprendre le Canada
comme un Etat multinational, et les solutions a ces «problémes» requiérent dans les deux
cas un chambardement complet de la fédération telle qu'on la connait.

C'est sans doute 1'une des raisons pour lesquelles le gouvernement fédéral tarde a
donner sa réponse au rapport de la Commission Dussault-Erasmus. La premiere stratégie
est celle du silence et elle vise a accorder le moins d'importance possible au rapport. Mais
le gouvernement ne pourra pas se replier sur cette stratégie trés longtemps. Tot ou tard il



devra faire face a la musique. La seconde stratégie a déja été aussi exploitée, et elle
consiste a invoquer les sommes substantielles qu'il faudrait rassembler pour appliquer la
réforme. La encore, on a vite apergu que cette réaction était un moyen détourné de ne pas
poser les questions de fond que souléve le rapport.

La troisieéme stratégie vient tout juste d'étre amorcée. Elle consiste a s'attaquer a
différents aspects du rapport. Par exemple, dans un article récemment paru dans le Devoir
le constitutionnaliste Benoit Pelletier s'en prend aux commissaires qui croient lire dans

l'article 35 de la loi de 1982 la garantie d'un droit inhérent des peuples autochtones a
l'autonomie gouvernementale. Selon Pelletier, cette lecture de I'article 35 n'est pas fondée
sur des assises juridiques solides. Je n'entrerai pas dans cette discussion et je laisserai le
soin aux constitutionnalistes de se prononcer sur la question. Je noterai toutefois
I'empressement de Pelletier a souscrire a 1'idée selon laquelle cette réforme irait a
l'encontre des intéréts des souverainistes. Cette partie de son texte m'apparait
particulierement controversée, car c'est un argument qui a pour effet de décrire comme
incompatibles les aspirations nationales des souverainistes et des autochtones.
L'argument a pour effet d'entretenir la division entre ces communautés, division dont les
fédéralistes ont besoin pour pouvoir régner comme ils I'ont fait jusqu'a présent.

Selon Pelletier, les souverainistes auraient toutes les raisons de se méfier de cette
réforme, parce que la création de gouvernements autonomes sur le territoire québécois
faciliterait le processus de sécession des peuples autochtones par rapport au Québec,
advenant I'accession de ce dernier a la souveraineté. Pelletier prétend, en effet, que

«le principe de I'autonomie gouvernementale des nations autochtones risque fort de porter
ombrage éventuellement a l'autorité du gouvernement du Québec sur son territoire. Sans
compter que la Commission reconnait d'emblée que ce principe pourrait conduire a la
sécession des autochtones en cas de désintégration de I'Etat canadien, ce qui en dit long
sur le défi que tout cela pourrait poser en termes de maintien de 1'intégrité territoriale du
Québec en pareilles circonstances.»

11 faut sans doute étre sensible a la spirale sécessionniste dans laquelle certains leaders
autochtones semblent disposés a s'engager. Mais I'argument de Pelletier ne m'apparait pas
convainquant. Il suppose tout d'abord que la réforme Dussault-Erasmus verrait le jour
avant l'accession du Québec a la souveraineté, et il est difficile de voir comment il
pourrait en étre ainsi. Il est beaucoup plus raisonnable de supposer que le scrutin
référendaire aura lieu avant que les gouvernements autonomes aient ¢té mis en place. Les
commissaires donnent une vingtaine d'années au gouvernement pour appliquer tous les
aspects de la réforme, alors que le Québec devrait faire face a un troisieme référendum
d'ici quelques années. L'argument de Pelletier semble donc prématuré et fondé sur une
hypothése peu plausible.

Pelletier parle en outre de la désintégration du Canada, alors que les
souverainistes préconisent le maintien d'une union économique et politique. Dans
I'hypothese d'une désintégration complete de la fédération, on ne pourrait sans doute rien
prévoir. Mais ce n'est pas a ce genre de scénario que les souverainistes convient les
Québécois et Canadiens. Que I'on partage ou non les convictions des souverainistes, il



faut reconnaitre que ceux-ci entendent agir de manicre responsables et maintenir des
rapports privilégiés avec le Canada. Le Canada a d'ailleurs de son c6té non seulement des
intéréts économiques a préserver, mais il a aussi des intéréts a ce que soient maintenue
une unité politique d'un océan a 'autre. La proposition de partenariat politique tient
compte de ces intéréts. Puisqu'elle comporte des avantages économiques, politiques et
méme géopolitiques pour les deux parties en présence, elle rend I'hypothése d'une
désintégration compléte de la fédération peu plausible.

Enfin, les différents gouvernements péquistes qui se sont succédés ont toujours
reconnu le principe de l'autonomie gouvernementale aux peuples autochtones. Ils ont
d'ailleurs fait des propositions précises a certains d'entre eux, notamment aux
Attikamekw et Montagnais, ainsi qu'aux Inuit. Il est par conséquent pour le moins
controversé de prétendre que 1'autonomie gouvernementale des peuples autochtones va a
l'encontre des intéréts des souverainistes.

J'en conclus que pour I'essentiel, la réforme Dussault-Erasmus doit étre accueillie
favorablement par les souverainistes.
Mais il faut maintenant se tourner sur les relations spécifiques que les nations
autochtones entretiennent avec le peuple québécois. Les souverainistes ne peuvent
s'épargner 1'effort de réflexion requis par la présence de onze nations autochtones sur le
territoire québécois. Comment concevoir ces relations? Comment s'assurer que le droit a
l'autodétermination des autochtones puisse étre respecté advenant l'accession du Québec
a la souverainet¢? Comment dans un tel contexte gérer le principe de 1'égalité entre les
peuples? C'est a ces questions que je vais tenter de répondre dans les pages qui suivent.

II

Je dois dire d'emblée qu'il faut admettre le principe de 1'égalité entre le peuple
québécois et les onze peuples autochtones vivant en totalité ou en partie sur le territoire
de la province de Québec. Dans tous les cas, il s'agit de peuples ayant le statut de nations.
Les peuples autochtones, comme le peuple québécois, sont privés d'un droit formellement
reconnu a l'autodétermination pleine et enticre, et ce autant a l'intérieur du Canada que
sur le plan international.

Tous ont néanmoins un droit moral a 'autodétermination. On peut méme dire que dans
des circonstances tout a fait exceptionnelles, les peuples autochtones, tout comme le
peuple québécois, peuvent étre justifiés d'exercer un droit de sécession. Ils seraient
justifiés d'utiliser de tels moyens s'ils pouvaient appuyer leur démarche sur des arguments
moraux solides.

Dans la perspective de l'accession du Québec a la souveraineté, le peuple
québécois doit donc se comporter correctement a 1'égard des onze nations autochtones.
J'expliquerai ce que cela signifie dans les prochaines pages. Mais j'estime aussi que si les
Québécois respectent les peuples autochtones a toutes les étapes du processus d'accession
a la souveraineté, ceux-ci n'ont aucune justification morale pour violer 1'intégrité
territoriale du Québec, que cela prenne la forme d'une sécession ou d'une association avec
le Canada. La raison fondamentale est, me semble-t-il, que le processus d'accession a la



souveraineté peut se faire sans nuire de quelque maniére que ce soit a 1'intégrité des
peuples autochtones et sans violer leur droit a l'autodétermination. Comme on l'a fait
remarquer plus haut, les peuples autochtones peuvent parfaitement jouir de I'autonomie
gouvernementale a l'intérieur des limites territoriales du Canada actuel, et il n'y a pas de
raisons de penser qu'ils ne pourraient le faire a l'intérieur des limites territoriales d'un
Québec souverain.

Dans I'hypothese de 'accession du Québec a la souveraineté, le Québec ne
viendrait pas perturber par ses propres délimitations territoriales 'autodétermination des
peuples autochtones. L'exercice du pouvoir autochtone pourrait s'exercer sur les mémes
territoires que ceux sur lesquels il s'exercerait si le Québec demeurait a l'intérieur de la
fédération. Le pouvoir territorial autochtone serait compatible avec l'intégrité du territoire
canadien actuel, et il devrait alors étre tout autant compatible avec l'intégrité du territoire
québécois souverain. En somme, nous avons affaire a deux ordres de gouvernements
paralleles et a deux régimes de délimitations territoriales paralleles.

Bien entendu, les autochtones vivant sur le territoire québécois deviendraient
automatiquement des citoyens du Québec advenant l'accession du Québec a la
souveraineté. Il faudrait donc s'assurer qu'ils jouissent des mémes droits. Ils pourraient
aussi conserver un lien politique avec le Canada dans la mesure ou une formule de
partenariat politique et économique pourrait étre adoptée, comme le souhaitent les
souverainistes. Les deux Etats souverains pourraient également s'entendre pour assurer le
maintien de liens étroits entre les communautés autochtones vivant des deux cotés de la
frontiére. C'est a des mesures de ce genre qu'il faut penser pour s'assurer que le processus
d'accession a la souveraineté¢ du Québec puisse se faire dans le respect du droit a
I'autodétermination des peuples autochtones.

Si un troisieme niveau de gouvernement voyait le jour avant l'accession du
Québec a la souveraineté, la situation demeurerait sensiblement la méme que celle que je
viens de décrire.

Mais le changement proposé par le rapport Dussault-Erasmus pourrait plus rapidement
donner lieu a une représentation autochtone au sein des organismes chargés de gérer
I'union. Au moment de 1'accession du Québec a la souveraineté, et grace a la mise en
place d'un troisiéme ordre de gouvernement, les peuples autochtones seraient eux-mémes
déja préparés a jouer un role important au sein de ces structures communes.

Ceci étant dit, le probléme le plus important que je veux discuter concerne le
processus d'accession du Québec a la souveraineté. Plus spécifiquement, il faut poser le
probléme de l'autodétermination autochtone dans un tel contexte. Il est clair que les
peuples autochtones sont directement concernés par ce qui va se produire. Ils ne doivent
donc pas étre tenus a I'écart, comme ce fut le cas en 1867. Mais comment peuvent-ils
exercer leur droit a l'autodétermination suite a un référendum positif en faveur de la
souveraineté? La premicre réponse est qu'ils doivent tout d'abord participer activement
aux discussions.

Mais ce n'est la qu'un début. Le gouvernement québécois doit €galement s'engager



a préserver leurs droits. Il doit s'engager a reconduire les clauses de la Constitution de
1982 qui les concernent dans la Constitution du Québec souverain, et les associer a la
rédaction du texte.

11 doit en outre étre disposé a assumer la responsabilité de fiduciaire du gouvernement
fédéral qui est, depuis l'arrét Sparrow en 1990, vue comme le principe directeur
d'interprétation de l'article 35. Le gouvernement québécois pourrait méme aller jusqu'a
proposer que, pendant une période de transition déterminée, le Canada et le Québec
assument conjointement cette responsabilité de fiduciaire a 1'égard des peuples qui sont
répartis sur les deux territoires. Quoi qu'il en soit, comme le fait remarquer Donat
Pharand dans le rapport qu'il a rédigé pour la Commission royale, il faut s'empresser de
dire que le Québec prend déja trés au sérieux ses éventuelles obligations de fiduciaire.
11 faut cependant aller plus loin que cela. La responsabilité de fiduciaire demeure
tributaire d'une tradition qui, malgré ses bons c6tés, apparait de plus en plus comme
révolue. Si le gouvernement a des responsabilités de fiduciaire, c'est qu'il s'arroge aussi
d'une maniere générale le droit de promulguer des lois qui s'appliquent aux autochtones
sans avoir a transiger au préalable avec des gouvernements publics représentatifs. La
responsabilité de fiduciaire est en méme temps une sorte de tutelle. Le mot «tutelle» est
d'ailleurs l'expression qu'on emploie souvent en droit international pour qualifier la
responsabilité de fiduciaire. Il faut donc dépasser une conception des rapports avec les
peuples autochtones fondée sur la responsabilité de fiduciaire, car celle-ci proceéde d'une
attitude paternaliste, et la création d'un troisiéme ordre de gouvernement pourrait
favoriser une telle évolution dans nos relations.

La proposition centrale de la Commission royale doit donc étre accueillie
favorablement. Je signale d'ailleurs, en passant, que si le gouvernement québécois ne s'est
pas encore prononceé, le Bloc Québécois a pour sa part déja fait savoir qu'il était d'accord
avec le principe de la création d'un troisieme ordre de gouvernement.

Un tel projet dépasse les rapports de fiduciaire, et permet aux peuples autochtones de se
prendre en charge.

Mais comme je l'ai déja dit, il ne faut pas attendre que le rapport de la
Commission royale soit mis en application avant d'agir. En ce sens, il faut qu'avant,
pendant et apres le processus d'accession a la souveraineté, le gouvernement québécois
fasse des propositions d'ententes-cadres portant sur I'autonomie gouvernementale. Et a ce
chapitre, il faut reconnaitre que le Québec est déja engagé tres sérieusement dans la
bonne voie, comme en font foi la Convention de la Baie James de 1975
, qui a depuis fait I'objet d'une douzaine de révisions, 1'offre aux Attikamekw et
Montagnais du mois de décembre 1994, et I'offre aux Inuit du mois de janvier 1995.

En plus, le gouvernement du Québec devrait proposer que soit assurée une présence
autochtone au sein des structures communes qu'il proposera apres un vote favorable a la
souveraineté, et ce, que I'on ait ou non a cette époque déja donné suite aux
recommandations fondamentales du rapport. Ce serait pour le Québec une fagon de
manifester un esprit ouverture, ainsi que sa solidarité avec les peuples autochtones, et
cela favoriserait la transition vers un partenariat fructueux.

Si la réforme proposée par le rapport Dussault-Erasmus voyait le jour et que le



Québec devenait souverain, cela permettrait enfin de transformer le Canada en une
véritable entité multinationale que l'on pourrait appeler 1'Union canadienne. On créerait
des conditions favorables a la mise sur pied d'une union politique entre nations égales.
Cette entité correspondrait a ce que les Québécois ont cherché en vain a créer depuis des
décennies a l'intérieur méme de 1'Etat canadien. Et il ne faudrait pas rater 'occasion que
l'on aurait, cette fois-ci, d'associer les peuples autochtones a ces structures. En fait, la
souveraineté du Québec constituerait une occasion révée pour permettre aux autochtones
de jouer un role effectif au sein de nos propres institutions politiques.

Les différentes mesures que je viens d'indiquer pourraient faire I'objet d'une
entente-cadre avec I'ensemble des peuples autochtones vivant sur le territoire québécois,
et ce, immédiatement aprés un vote favorable a la souveraineté. Bien entendu, les
négociations seraient difficiles et il est raisonnable de penser que les choses ne se
passeront pas telles que nous venons de l'indiquer. Mais il n'est pas de notre ressort ici de
tenter de prédire ce qui va réellement se produire. Nous voulons d'abord et avant tout
décrire comment le gouvernement québécois pourrait agir en conformité avec le respect
du principe de I'autodétermination autochtone.

III

Résumons-nous. Nous supposons que le peuple québécois reconnaitra les onze
nations autochtones vivant sur le territoire du Québec, et qu'il acceptera que celles-ci
soient partie prenante des négociations aprés un vote favorable a la souveraineté. Nous
supposons aussi qu'il les assurera de la protection de leurs droits, qu'il reconduira I'article
35 de la constitution de 1982 dans sa propre constitution, et qu'il acceptera de les
reconnaitre formellement comme des nations ayant des droits ancestraux et des droits a
I'autonomie gouvernementale. Nous supposons que le Québec les associera a la rédaction
des chapitres qui les concernent, et qu'ils auront ensuite un droit de veto sur toute
modification constitutionnelle qui s'applique a eux. Nous faisons également la
supposition que le gouvernement du Québec acceptera la responsabilité de fiduciaire, et
proposera des ententes-cadres sur 'autonomie gouvernementale. Nous supposons enfin
qu'il acceptera la création d'un troisieme ordre de gouvernement a 1'échelle de tout le
Canada, ainsi que la présence d'une représentation autochtone au sein du Conseil de
l'union, dans 'offre formelle de partenariat que le Québec pourrait faire au Canada.

Supposons donc qu'un trés grand nombre d'engagements de ce genre soient
formalisés ou proposés par le gouvernement québécois avant, pendant et apres le
processus d'accession a la souveraineté. Cela manifesterait un souci de tenir compte des
aspirations autochtones. Ils seraient respectés comme des peuples égaux. On chercherait
d'en arriver, dans la mesure du possible, a des compromis raisonnables. On chercherait,
autrement dit, a s'adapter autant que possible aux besoins des autochtones eux-mémes.

Il me semble clair qu'en de telles circonstances, les peuples autochtones n'auraient
pas de justification morale semblable a celle que le Québec a, apres trente cinq ans
d'échecs constitutionnels. Les peuples autochtones ne seraient pas justifiés de violer



l'intégrité territoriale du Québec, que cette violation prenne la forme d'une tentative de
sécession apres la souveraineté, ou d'une tentative d'association au Canada avant ou apres
la souveraineté.

Apres tout, le peuple québécois a lui aussi des intéréts politiques et économiques a
préserver. Le refus des peuples autochtones de reconnaitre 1'intégrité territoriale du
Québec pourrait certes entacher la crédibilité du Québec a I'étranger et nuire a sa
reconnaissance internationale, mais il ne pourrait s'appuyer sur des justifications morales.
Je suis également d'avis que le gouvernement fédéral n'aurait aucune raison de se servir
de sa responsabilité de fiduciaire a 1'égard des peuples autochtones comme d'un
instrument de chantage pour tenter de retenir contre son gré le Québec dans la fédération.

Les premiers peuples ont historiquement subis des injustices beaucoup plus
graves que celles que le Québec a dii lui-méme subir, et ils en ressentent encore les effets.
Mais cette situation doit étre résolue par des réparations historiques comme celles que
nous proposons. Il faut s'en tenir a des arguments qui s'inscrivent dans une conjoncture
contemporaine, et face a des interlocuteurs réels. Or avec la souveraineté du Québec, le
gouvernement québécois deviendra pour la premicre fois le principal interlocuteur des
peuples autochtones sur le territoire québécois
. Ces peuples ne doivent donc pas entreprendre cette nouvelle relation en menagant de
violer l'intégrité territoriale du Québec. En outre, bien qu'il n'ait jamais eu de
responsabilité constitutionnelle pleine et enti¢re a leur égard, il a quand méme depuis
vingt ans démontré, comme nous l'avons indiqué plus haut, de réels signes d'ouverture.
Voila donc une différence majeure avec ce que vit le peuple québécois, car apres plus de
trente cinq ans de disputes constitutionnelles, il n'est pour sa part pas encore parvenu a se
faire reconnaitre comme une nation par le peuple canadien-anglais.

L'argument que nous venons d'évoquer peut en apparence €tre contré par la
réplique suivante. En choisissant de s'associer au Canada, les peuples autochtones ne font
qu'exercer leur droit a 1'autodétermination. L'accession du Québec a la souveraineté
constitue une situation exceptionnelle qui les autorise a exercer ce droit. Les autochtones
veulent seulement avoir le droit de choisir a quel Etat ils veulent s'associer. Comme le
faisait valoir récemment Zebede Nungak
, repr
sentant des 8,600 Inuit du Québec, ces derniers pourraient choisir d'associer le territoire
du Nunavik (situé¢ dans la province de Québec) a celui du Nunavut situ¢ dans la partie
orientale des territoires du nord-ouest, et donc en territoire canadien. Le Nunavut
obtiendra I'autonomie gouvernementale en 1999 et les Inuit pourraient décider de se
joindre a cette entité apres la souveraineté. Les Inuit ne veulent pas que quiconque décide
de leur sort advenant I'indépendance du Québec. Que répondre a cet argument?

11 faut tout d'abord étre sensible au désir tout a fait 1égitime des Inuit de préserver
des liens privilégiés avec les autres Inuit qui vivent au Labrador et dans le Nunavut. Il ne
faut pas que la souveraineté du Québec entrave la possibilité de maintenir et de
développer de tels liens. On pourrait aussi s'assurer que les reégles régissant I'autonomie
gouvernementale du Nunavut soient appliquées aussi au Nunavik. Il pourrait méme y



avoir un vaste territoire Inuit regroupant le Nunavut, le Nunavik et le Labrador en une
seule et méme entité, si tel est le voeu exprimé par les Inuit. Par conséquent, la requéte de
Monsieur Nungak peut et doit en un certain sens étre honorée. Mais tout cela n'est-il pas
compatible avec le fait qu'une partie de ce territoire soit celle du Canada alors que 1'autre
partie serait celle du Québec? Advenant la souveraineté, le nouvel Etat du Québec
pourrait maintenir les frontiéres qu'il avait avant la souveraineté sans que cela n'entrave
de quelconque fagon les intéréts des Inuit.

Le probléme central de 1'argument avancé par Monsieur Nungak est le suivant. Le
droit d'association a I'Etat de son choix équivaut a toutes fins utiles & un droit de
sécession lorsqu'il se traduit par la violation de l'intégrité territoriale de I'Etat dans lequel
se trouve le groupe associationniste. Dans le cas des Inuit et des Cris, le fait de vouloir
étre rattaché au Canada aprés la souveraineté équivaut précisément a violer l'intégrité
territoriale du Québec. Or que I'on adopte une perspective juridique ou politique, il faut
insister sur le fait que, d'une maniere générale, le droit a I'autodétermination des peuples
autochtones implique seulement un droit a I'autonomie gouvernementale et non un droit
qui entraine la violation de l'intégrité territoriale. Le document présentement a 1'étude aux
Nations Unies qui porte sur le droit a l'autodétermination des peuples autochtones
restreint explicitement I'autodétermination a l'autonomie gouvernementale. Les auteurs
du rapport Dussault-Erasmus affirment eux aussi explicitement qu'il n'est pas question
d'envisager la violation de l'intégrité territoriale. Les gouvernements de tous les pays dans
lesquels on trouve des populations autochtones ne peuvent accepter le principe d'un droit
de sécession qui serait fondé seulement sur une volonté arbitraire. Car une fois que nous
aurions autorisé la violation de 1'intégrité territoriale en acceptant le principe de
l'association a I'Etat de son choix, nous ne pourrions plus empécher la sécession elle-
méme, qui n'est qu'une autre forme de violation de I'intégrité territoriale.

Ceux qui applaudissent lorsque les Inuit ou les Cris annoncent qu'ils veulent étre
rattachés au Canada doivent se rendre compte qu'ils approuvent de facto des gestes de
violation de 1'intégrité territoriale qui pourraient finir par affecter l'intégrité territoriale du
Canada lui-méme. Qu'on me comprenne bien, il ne s'agit pas de prétendre que les Inuit ne
peuvent dans aucun cas envisager la possibilité de faire sécession du Québec ou de
s'associer au Canada. Il s'agit seulement de prétendre qu'il faut des justifications morales
trés graves, et les Inuit et les Cris ne nous en donnent aucune.

En toute logique, on conviendra que si le Nunavut peut jouir de I'autonomie
gouvernementale tout en étant situé sur un territoire canadien, alors il n'y a pas de raison
de penser que le Nunavik ne peut pas en faire autant sur le territoire québécois. Les Inuit
doivent réaliser que 1'exercice du droit d'association ressemble a un droit de sécession et
que, comme tout acte de sécession, un tel geste a des conséquences morales importantes.
Ce geste doit étre justifi¢ par des arguments moraux solides. Les Inuit ne peuvent pas
invoquer tout simplement le fait qu'ils veulent étre associés au Canada. Il faut en outre
qu'ils aient des raisons additionnelles puisque l'exercice d'un tel droit entraine la violation
de l'intégrité territoriale du Québec. Apres tout, le Québec a lui aussi des intéréts
¢conomiques a préserver dans le Grand Nord. Ils doivent enfin aussi se rendre compte
qu'il est dans leur propre intérét de s'associer au Québec pour faire changer les choses.



Si les Inuit et les Cris changeaient de stratégie, et qu'ils se montraient
favorablement disposés a I'endroit d'un Québec souverain dans la mesure ou ce dernier
continuerait a faire avancer leur droit a I'autonomie gouvernementale, le gouvernement
du Québec pourrait alors sans doute étre tenté de sortir de son mutisme et de montrer a
son tour des signes d'ouverture. Ceux qui reprochent au gouvernement du Québec de ne
pas assez faire d'efforts pour rapprocher le peuple québécois des peuples autochtones
n'ont peut-€tre pas totalement tort. Mais il faut aussi comprendre la position délicate dans
laquelle on place ce méme gouvernement lorsque certains leaders autochtones se
radicalisent au point de menacer de violer l'intégrité du territoire québécois. Le
gouvernement calcule alors, raisonnablement, que ce n'est pas dans son intérét de
manifester des signes d'ouverture. Il calcule sans doute que les leaders autochtones
profiteraient de cette ouverture pour faire monter les encheéres. Et on peut supposer que le
gouvernement veut empécher a tout prix une telle confrontation avant le référendum pour
ne pas nuire a sa propre cause. En effet, certains Québécois pourraient étre tentés de
reculer de peur d'assister a une escalade dans la confrontation. Il est en ce sens peut-étre
stratégiquement inévitable d'attendre un résultat référendaire favorable avant de négocier
avec les peuples autochtones. Avec un appui clair de la population a la souveraineté, le
gouvernement pourra s'asseoir avec les autochtones et faire des propositions concretes.

Le peuple québécois et les peuples autochtones ont des intéréts objectifs
communs. [Is doivent s'en rendre compte. Le rapport Dussault-Erasmus fait un grand pas
dans la bonne direction. Je souhaite de tout coeur que ce rapport ne soit pas oublié ou
rejeté par le gouvernement canadien, comme ce fut le cas, il y a plus de trente ans, pour le
rapport d'une autre commission d'enquéte qui, elle, portait sur le peuple québécois.

Voir

l'aube d'un rapprochement. Points saillants du Rapport de la Commission Royale sur les
peuples autochtones, Ministere des approvisionnements et services, 1996.

Cette définition correspond d'ailleurs dans une trés large mesure a celle défendue dans le
rapport de la Commission. Voir A I'aube d'un rapprochement, pp. 25-26.
Pelletier, "Veut-on vraiment d'un troisiéme palier de gouvernement?, Le Devoir, lundi 17
février, 1997, page A9; "Bouleversement majeur a I'horizon", Le Devoir, mardi le 18
février, p. A9.
Voir "Bouleversement majeur a 1'horizon", op.cit.

Le droit international ne reconnait un droit a 1'autodétermination pleine et entiere que
pour les peuples coloniaux. Certains croient méme que, via la Convention sur les
relations amicales de 1970, il balise le recours a une déclaration unilatérale de
souveraineté. Mais pour I'essentiel, le droit international ne peut que constater la
souveraineté. Il en prend acte et elle existe des lors qu'un peuple sur un territoire
déterminé parvient, suite a un vote démocratique, a exercer par l'intermédiaire d'un
gouvernement légitime un controle effectif du territoire. Le méme genre de remarques
vaut pour les peuples autochtones. La Convention de 1969 ne leur reconnait qu'un droit a
I'autonomie administrative. Et bien que le projet de déclaration sur les peuples
autochtones, présentement a 1'étude aux nations unies, prévoit explicitement un droit a
'autodétermination, celle-ci est définie de telle sorte que cela n'implique rien de plus que



'autonomie gouvernementale.

On pourrait cependant étre tenté de prétendre qu'avec un troisiéme ordre de
gouvernement, les autochtones pourraient, advenant la souveraineté du Québec, étre
davantage en position de décider de leur statut. Qu'en est-il? Il est vrai qu'ils
conforteraient leur statut de nation. En effet, la création de gouvernements publics
autonomes va de pair avec la création de territoires qui sont ceux sur lesquels s'exerce la
juridiction autochtone. Or, méme si l'on ne doit pas accepter une définition strictement
territoriale de la nation, celle-ci existe en partie a cause de l'existence d'un territoire. La
reconnaissance formelle de territoires sous juridiction autochtone renforce donc leur
statut de nation. Du méme coup, on peut aussi penser que la création de territoires
juridiquement reconnus pourrait éventuellement faciliter I'exercice de leur droit a
'autodétermination. Si I'exercice plein et entier de ce droit s'imposait, il serait plus simple
de procéder en sachant & I'avance quelles seraient les frontiéres du nouvel Etat. Mais quoi
qu'il en soit, aussi longtemps que 1'exercice du droit de sécession ou d'association n'est
pas clairement balisé en droit international, le probléme demeure toujours d'ordre moral
et politique. Il faut des justifications solides pour appuyer I'exercice du droit moral a
l'autodétermination.

Cet engagement d'associer les autochtones a la rédaction de la constitution faisait partie
d'une proposition formelle du Parti Québécois, lors des élections provinciales de 1994.
Voir le Devoir, samedi 4 et dimanche 5 juin 1994, AS.

Voici des extraits de 1'annexe II, Vol. 1 du rapport intitulé L'obligation de fiduciaire du
Canada envers les peuples autochtones dans le contexte de l'accession du Québec a la
souveraineté, dans laquelle Pharand commente 1'étude du professeur Bradford Morse :

"Dans 1'évaluation qu'il a faite du Québec par rapport aux autres provinces, Morse
a examin¢ la protection accordée aux peuples autochtones de cette province dans six
domaines spécifiques : les langues autochtones, I'éducation, la santé et les services
sociaux, les initiatives économiques, les revendications territoriales et I'autonomie
gouvernementale.

Dans le domaine linguistique, il conclut que la situation est de loin meilleure au
Québec que dans la plupart des autres régions du Canada; huit langues y sont encore
parlées, dont six dans une assez larges mesure. La protection des langues autochtones est
prévue dans le préambule de la Charte de la langue francaise (Loi 101), qui reconnait
expressément le droit des Indiens et des Inuit de préserver et de développer leurs propres
langues et leurs propres cultures. Les réserves indiennes sont expressément exemptées
d'appliquer la Charte. En outre, la Convention de la Baie James et du Nord québécois a
eu pour résultat de renforcer l'enseignement dispensé en cri et en inuktitut.

Parlant de 1'éducation, Morse conclut que le gouvernement du Québec a en
général soutenu beaucoup plus que les autres gouvernements provinciaux du Canada les
initiatives pédagogiques, en particulier chez les Cris et les Inuit.

Dans le domaine des soins de santé et des services sociaux, le Québec n'est pas
considéré comme le plus empressé a faciliter le développement des organisations
autochtones autonomes, bien que ses réalisations soient de loin supérieures a celles de
bien d'autres provinces. Cependant, il a autorisé les Mohawks de Kanawake “a construire



et a admninistrer leur propre hopital et il en finance le fonctionnement.

En ce qui concerne les initiatives économiques, le Québec a été le chef de file
parmi les provinces dans le soutien du développement économique des communautés
autochtones et des premicres nations par l'octroi de subventions appropriées. Il a
¢galement établi un programme de soutien du revenu dans le cadre de la Convention de la
Baie James afin d'encourager 1'économie de subsistance traditionnelle.

Dans les revendications territoriales, le Québec a été la premicre province
canadienne a accepter la pérennité des titres ancestraux et a donner suite a leur
reconnaissance en cherchant a négocier le réglement des revendications territoriales.
Morse souligne cependant que cette acceptation est survenue seulement apres la décision
rendue par le juge Malouf en 1973 dans l'affaire Kanatéwat. La conclusion du professeur
Morse sur cette question est que, comparativement aux autres provinces, le Québec a
adopté une position globale qui peut étre pergue comme beaucoup plus favorable aux
peuples autochtones et a leurs droits sur leur territoire traditionnel.

Sur la question de l'autonomie gouvernementale, le gouvernement du Québec est,
de tous les gouvernements provinciaux, celui qui a le plus favorisé le désir des peuples
autochtones d'exercer un contrdle accru sur leur vie et sur les affaires de leur
communauté." (pp. 144-147)

Voir le texte de Claude Bachand, député du Bloc Québécois a la Chambre des
Communes dans le Devoir, samedi 18 et dimanche 19 janvier 1997, section Idées.

Il faut reconnaitre que cette entente n'est pas sans défaut. Elle fut arracher a la derni¢re
minute, et alors que les autochtones étaient placés devant le fait accompli. Mais il ne faut
pas non plus démoniser la Convention de la Baie James. Si on la compare aux autres
ententes survenues sur le Continent nord-américain, celle-ci apparait toujours avant-
gardiste. Voir A I'aube d'un rapprochement, op.cit., p. 42.

La proposition détaillée adressée aux Attikameks et Montagnais en décembre 1994,
prévoit notamment le transfert des titres de quelque 4 000 km?2 de territoire a 12
communautés des deux nations et 1'utilisation de 40 000 km2 pour des activités
traditionnelles telles que la chasse et la péche. La proposition prévoit également que les
gouvernements autonomes exerceraient leur compétence dans leur propre structure
politique, dans la gestion de leurs terres et de leurs ressources, ainsi que dans des spheres
d'activité telles que 1'éducation, la santé et les services sociaux, la sécurité du revenu,
l'administration de la justice et la sécurité publique. On mentionnera aussi la proposition
faites aux Inuit en 95. Elle s'adresse aux résidents du Nunavik, dont 90% sont des Inuit.
L'entente proposée transférerait en principe a la future assemblée législative du Nunavik
la compétence dans des domaines tels que 1'éducation, la santé et les services sociaux et
l'administration de la justice, et comprendrait en plus une indemnisation.

Est-il nécessaire de remarquer que le gouvernement fédéral est en vertu de la constitution
canadienne celui qui a la responsabilité de gérer les rapports entre le Canada et les
peuples autochtones?

Le Devoir, lundi le 7 avril 1997, page A4.



BitAFZFUFEUFEUEE #E o000 DD 000000000000 DDuououuuuU
A ainininlsinininsisininis]sinininin]nle;0]6161610]9]6[6)

-:Personal LW LS

Québécois et autochtones

Michel

Michel



