Les intellectuels québécois et
la question nationale

par
Michel Seymour
Département de philosophie
Université de Montréal

1.- Introduction

Les philosophes ont depuis toujours maintenu une certaine distance a 1'égard des
débats politiques. Tres peu se comportent comme de véritables «intellectuels» au sens
francais de l'expression. Cette propension a rester en marge des débats n'est pas
seulement présente en philosophie, mais elle la caractérise probablement mieux que toute
autre discipline. La fameuse chouette de Minerve prend son envol, comme chacun sait, a
la tombée de la nuit. C'est d'ailleurs elle que I'on trouve sur la couverture du Bulletin de la
Société de philosophie du Québec. La distanciation critique est pour les philosophes non
seulement de mise; elle apparait comme la vertu cardinale de 1'entreprise philosophique.

Les philosophes québécois ne font pas exception a cette regle. On peut méme dire
qu'ils ont déployé un certain zele en ce sens. Mais il y a plus. Les philosophes d'ici ont
manifesté historiquement leurs talents dans des secteurs autres que celui de la philosophie
politique. Jusqu'a tout récemment, la philosophie politique a été au Québec trop peu
fréquentée, et ce sont les experts d'autres disciplines, les politologues par exemple, qui
ont trés souvent été chargés d'investir ce champ.

Tout cela change trés rapidement, bien sir, et il faut s'en réjouir. Les pionniers de
la philosophie politique québécoise ne sont plus seuls, et les événements politiques ont
pris tellement de place dans la vie de tous les citoyens que les philosophes ne peuvent
plus s'épargner l'effort de réflexion prescrit par 'actualité politique. Les enjeux sont trop
importants pour se tenir a I'écart de la vie intellectuelle ou de la philosophie politique. Il y
a de plus en plus de professeurs qui travaillent dans le secteur de la philosophie politique
au Queébec, et un nombre toujours croissant d'étudiants travaillent dans ce domaine. Il y a
aussi de plus en plus d'universitaires qui s'engagent dans la vie politique. Tout cela surgit
peut-€tre tres tardivement, mais le retard est largement compensé par le sentiment
d'urgence qui nous anime.

En outre, le retard des philosophes ne comporte pas que des désavantages puisque
cela incite les chercheurs d'autres disciplines a s'occuper de philosophie politique. Cela
permet a l'interdisciplinarité de s'inscrire au coeur méme de la recherche universitaire: les
chercheurs en sciences sociales se mettent a écrire sur certains aspects philosophiques de
leur recherche et les philosophes sont de plus en plus incités a les lire. On doit souhaiter
que cette collaboration puisse se poursuivre et s'installer a demeure dans le milieu
universitaire québécois. Notre société est trop petite pour se priver des bénéfices que
rapporte inévitablement une interdisciplinarité accrue entre les différents secteurs de



recherche.

J'essaierai d'esquisser, dans ses grandes lignes, la contribution récente des
penseurs d'ici aux débats sur la nation et le nationalisme.

La «question nationale», comme il est de coutume de l'appeler, occupe le devant de la
sceéne politique québécoise depuis plus d'une trentaine d'années, et il convient de se servir
de ce sujet pour bien mesurer le degré d'ancrage des intellectuels au sein des affaires de la
cité. Je ne restreindrai toutefois pas mon corpus a celui des philosophes professionnels.
La philosophie n'est pas la propriété exclusive des philosophes, et elle peut étre prise en
charge par des juristes, des politologues, des anthropologues, des écrivains et des
sociologues, pour ne pas parler des journalistes, des économistes, des historiens, des
critiques littéraires ou des artistes. J'ai donc choisi d'étre le plus diversifié possible dans
ma présentation de la contribution des intellectuels d'ici a la problématique nationale.
L'intellectuel, nous disait Sartre, est «celui qui se méle de ce qui ne le regarde pas».
L'actualité politique ne doit pas étre seulement une affaire de spécialistes et étre du
ressort exclusif des politologues. Elle commande plus que jamais des efforts intellectuels
en provenance de divers milieux. De la méme manicre, la philosophie politique ne doit
pas €tre prise en charge seulement par ceux qui pratiquent la philosophie politique. Il y a
moyen d'envisager le décloisonnement des disciplines sans sombrer dans 1'éclectisme, le
charlatanisme ou la synthése douteuse.

Je partirai du début des années soixante dix, mais je ne m'en tiendrai pas a une
présentation chronologique. Mon texte est divisé en sections qui respectent plutdt une
division thématique. Je m'attarderai exclusivement a certaines des contributions qui ont
fait avancer 1'analyse conceptuelle des notions de peuple et de nation. J'ai choisi de
circonscrire mon sujet de cette maniere pour que 1'on soit d'emblée placé sur un terrain
éminemment philosophique, mais aussi pour éviter 1'éparpillement. J'ai dit que je voulais
étre le plus diversifié possible, et c'est la raison pour laquelle j'ai choisi un juriste
(Jacques Brossard), un politologue (Jean-Pierre Derriennic), un anthropologue (Claude
Bariteau), un écrivain (Neil Bissoondath), un sociologue (Fernand Dumont) et un
philosophe (Charles Taylor).

Il s'agira de déblayer un espace de réflexion qui touche a la réalité des débats
politiques eux-mémes. Il est inutile de nier I'impact politique des idées ou de taire les
enjeux majeurs auxquels sont confrontés l'ensemble des Québécois. Il importe, toutefois,
de dépolitiser autant que possible la réflexion sur les notions de peuple ou de nation. Pour
cette raison, les six auteurs que j'ai choisi de discuter sont pour une moiti¢ d'allégeance
souverainiste (Brossard, Bariteau et Dumont) et pour 'autre, d'allégeance fédéraliste
(Derriennic, Bissoondath et Taylor). Je chercherai a faire porter la discussion a un niveau
qui dépasse les banales querelles de clocher.

Comme je 1'ai dit, une telle réflexion s'inscrit inévitablement dans une démarche
qui a des incidences sur le plan politique. Il faut reconnaitre que les désaccords politiques
entourant la question nationale présupposent tres souvent des désaccords sur la nature et
le statut de la nation. En un certain sens, on entre donc au coeur des débats politiques
lorsqu'on fait face a cette question. Si la réflexion philosophique ne parvenait pas a avoir



des incidences pratiques, il ne servirait a rien de s'adonner a des analyses conceptuelles.
Cela dit, comme nous le verrons, les désaccords déborderont largement les positions
politiques officielles. Je fais le pari qu'il est possible de s'attaquer a la «définition» de la
nation sans pour autant se retrouver pris dans une rhétorique partisane. Il n'y a pas un
concept de la nation qui soit propre aux souverainistes québécois et un concept de la
nation propre aux fédéralistes. Les oppositions politiques ne recoupent pas parfaitement
les oppositions philosophiques.

Mais peut-on vraiment réussir a dépolitiser la question? Je crois qu'il faut
répondre a cette question par oui et par non. On peut 1égitimement s'adonner a une
réflexion philosophique par-dela les enjeux strictement politiques. Il faut, en effet, croire
a la possibilité de s'entendre sur des concepts aussi fondamentaux que ceux de «peuple»
ou de «nationy, et ce, quelle que soit la position que 1'on occupe sur 1'échiquier politique.
Mais il faut reconnaitre aussi que les différends politiques reposent en partie au moins sur
des désaccords ou malentendus au niveau des idées, et que c'est a partir de ces idées que
des arguments politiques prennent forme. Les débats philosophiques peuvent alors
permettre de légitimer certains types d'arguments politiques et d'en déligitimer d'autres.
Réfléchir sur le concept de nation peut donc contribuer a I'avancement des débats
politiques eux-mémes. C'est de cette maniere que le philosophe peut jouer son rdle
d'intellectuel et se méler modestement aux affaires de la cité.

2.- L'amorce d'une clarification

Au tournant des années soixante dix, le nationalisme canadien-frangais s'est déja
en grande partie transformé en un nationalisme québécois. Nous n'avons pas encore fini
de soupeser correctement toutes les implications philosophiques de ce renversement
fondamental de l'opinion publique québécoise, qu'est venue appuyer une réflexion
critique de la part de certains de nos plus grands intellectuels. L'apport d'André
Laudendeau a ce renversement historique est capital, et c'est sur la toile de fond de sa
contribution a la commission d'enquéte sur le bilinguisme et le biculturalisme, que se
dessinent les premiers jalons d'une pensée originale sur la nation.

Le rejet des propositions fondamentales du rapport de la commission Laurendeau-Dunton
par le premier ministre du Canada de 1'époque, Pierre Elliott Trudeau, sur lequel nous
reviendrons plus loin, marque l'occasion d'une prise de conscience qui va se répercuter
dans les écrits de nombreux auteurs. Cette prise de conscience se traduit donc trés tot par
le passage d'un nationalisme canadien-frangais a un nationalisme québécois. L'une des
réflexions les plus originales peut étre retracée dans le fameux ouvrage du juriste Jacques
Brossard portant sur 1'accession du Québec a la souveraineté.

La réflexion québécoise se trouve au confluent de deux cultures, et peut
avantageusement étre sensible aux emplois divergents des termes «peuple» et «nationy
selon qu'ils proviennent des pays anglo-saxons ou de la France. Brossard note que les
expressions «peuple» et «nation», selon les documents produits par les Nations Unies,
signifient des choses de plus en plus convergentes.

Mais il note aussi que le mot frangais «peuple» renvoit a une notion fort différente du



mot anglais people. Dans une certaine tradition francgaise, la notion de peuple est plus
englobante.

Comme dans les textes constitutionnels de I'ex-Union Soviétique, le «peuple» fait
référence a l'ensemble des citoyens. Ceux-ci peuvent étre de différentes nationalités, et
peuvent par conséquent appartenir a différentes nations, tout en faisant partie du méme
peuple.

Brossard constate que I'usage des expressions est inversé dans la tradition anglo-
saxonne. D'une maniére générale, il remarque que, pour eux, la nation fait référence a un
Etat souverain, a un pays, et donc a une entité juridique regroupant des gens de
différentes origines et appartenant a différentes cultures.

La notion de peuple, par contre, est une notion essentiellement sociologique. On peut en
ce sens appartenir a différents peuples au sein d'une seule et méme nation. Pour plusieurs
penseurs anglo-saxons, le peuple regroupe des personnes ayant la méme langue, la méme
affiliation culturelle, la méme histoire et les mémes traditions.

Il est permis de penser que la convergence entre les notions de peuple et de nation
est le résultat de I'influence réciproque des deux terminologies, anglo-saxonne et
francaise. Elle surgit des lors que l'on constate I'existence d'une synonymie
interlinguistique, le sens du mot frangais «peuple» rejoignant celui du mot anglais nation
, et celui du mot frangais «nation» rejoignant le mot anglais people . Puisque le mot
«peuple» sert en frangais a dire la méme chose que le mot nation en anglais, cela a pour
effet de nous sensibiliser a un rapprochement possible entre les deux mots au sein de la
méme langue. 11 est normal qu'un organisme international comme les Nations Unies soit
au fait de ces différents usages, et c'est sans doute la raison pour laquelle il constate une
certaine convergence entre les deux notions. Il apparait de plus en plus normal d'utiliser
au sein d'une méme langue les deux mots pour désigner la méme chose.

Les francophones et anglophones ont trouvé le moyen de rendre compte de leurs
usages respectifs de ces mots, et c'est le concept de nation, et non celui de peuple, qui sert
a marquer ces distinctions. Le terme «peuple» conserve sa terminologie univoque au sein
de chacun des deux groupes, mais on fait usage d'un qualificatif accompagnant les termes
«nation» et nation pour bien marquer au sein de chacune des langues une distinction
d'ordre conceptuel et non plus seulement terminologique. On parle alors de la nation
entendue au sens «ethnique» et de la nation entendue au sens «civique».

Brossard note la convergence entre les mots «peuple» et nation (ce dernier mot étant
utlisé ici en anglais). Il adopte ensuite I'usage frangais du mot «peuple» et s'en sert pour
dégager une notion de peuple québécois qui lui permettrait de désigner la société
québécoise dans son ensemble.

Ce tournant terminologique, amorcé au début des années soixante dix et poursuivi
depuis, est bien plus qu'une affaire de choix de mots. Il est le symptome d'un
affranchissement progressif des formes résiduelles du nationalisme ethnique ou culturel
dans lesquelles les francophones québécois se sont trés souvent retrouvés, le plus souvent
contre leur gré.

Mais si Brossard propose une nouvelle perspective et nous éclaire sur 1'emploi



d'expressions qui autrement risqueraient de nous plonger dans la confusion la plus
compléte, nous n'avons pas pour autant aboli ou surmonté la distinction conceptuelle
entre le nationalisme ethnique et le nationalisme civique. Bien au contraire, les couples
conceptuels peuple/nation et people /nation la reproduisent dans les deux langues. La
coutume veut que la question nationale soit pensée a partir de la distinction entre la
nation ethnique et la nation civique. Ce phénoméne n'est d'ailleurs pas unique au Québec,
puisqu'il traverse depuis un siécle tout ce qui a €té écrit sur le sujet. Nous oserions méme
dire que nous sommes emprisonnés dans cette opposition et qu'il est extrémement
difficile d'en sortir. Les nationalismes ethnique et civique sont considérés par la plupart
comme les manifestations paradigmatiques du nationalisme. Ils visent a promouvoir
respectivement la nation ethnique et la nation civique. Les réflexions contemporaines sur
la nation sont a notre époque toujours aux prises avec cette opposition entre les deux. Or
la question se pose de savoir si cette dichotomie est justifiée ou si elle n'occulte pas plutot
un acces a une variété conceptuelle plus riche, qui nous permettrait de saisir plus
précisément la représentation que s'en font les citoyens ordinaires.

Ceci étant dit, le rapprochement effectué par Brossard entre le concept frangais de
peuple et le concept anglais de nation contribue au moins a remettre en question l'une des
manifestations classiques de la distinction entre la nation ethnique et la nation civique.
Lorsqu'on est sensible a 1'usage des termes dans les deux langues, on se rend
progressivement compte qu'il est problématique de maintenir fermement son propre
vocabulaire intact. Les concepts formulés dans la langue de 1'«autre» créent une distortion
salutaire, et nous contraignent, en francais, a abandonner progressivement 1'opposition
entre le peuple englobant et les nations-membres. Cette distinction ne peut plus étre
utilisée pour venir a la rescousse d'un certain discours nationaliste québécois, car elle
apparait de plus en plus oiseuse. En I'occurrence, bien que l'espoir de forcer I'inclusion
des «premicres nations» au sein du «peuple» québécois ait été et est encore entretenue par
certains nationalistes, il s'agit d'un espoir vain. Nous sommes maintenant habitués a
employer 1'expression «peuple autochtone» autant que 1'expression «nation autochtone»
pour qualifier les premicres nations. Cela rend inopérante la tentative de leur imposer une
appartenance au peuple québécois par une distinction de vocabulaire.

La contribution de Brossard est en ce sens importante, méme si elle laisse en
partie intacte la dichotomie entre la nation ethnique et la nation civique. Elle ne nous
fournit pas d'indice nous permettant de dépasser cette dichotomie, mais elle nous permet
de la discréditer en partie. On ne peut plus prétendre qu'elle est confirmée par 1'usage
courant. La distinction conceptuelle entre la nation ethnique et la nation civique ne peut
plus étre retracée dans une distinction de vocabulaire entre le peuple et la nation.
Brossard sape donc les bases d'un argument voulant imposer la distinction conceptuelle
par une distinction de vocabulaire. Le débat entre ceux qui exploitent la distinction entre
nation ethnique et nation civique et ceux qui cherchent a la dépasser reste entier, car c'est
un débat que les intellectuels québécois sont encore en train de mener. Mais les partisans
de la vieille opposition n'ont plus le vocabulaire de leur coté, et c'est une premicre
manche de remporter par ceux qui veulent dépasser la distinction conceptuelle elle-
meéme.



Dans le texte qui suit, j'utiliserai par conséquent les expressions «peuple» et
«nation» comme s'il s'agissait de synonymes. En réalité, il y a peut-étre une distinction a
faire entre les deux, méme si elle ne correspond pas a la dichotomie classique décrite plus
haut. Le peuple est la nation vue dans une perspective strictement sociologique, alors que
la nation est le peuple ayant une certaine personnalité publique, c'est-a-dire politique ou
juridique. C'est le peuple en tant que sujet du droit moral ou juridique a
l'autodétermination.

On dit souvent du peuple québécois qu'il a «le statut de nation». On fait alors référence
au fait que ce peuple peut disposer de lui-méme et peut dans certaines circonstances
exercer un droit moral a I'autodétermination.

Si I'on fait abstraction des peuples qui ne disposent pas de gouvernements publics
ou qui n'occupent pas un territoire déterminé, qu'il s'agisse des nations-diaspora ou des
nations éclatées qui se trouvent dispersées dans les milieux urbains, il est juste de
prétendre que, d'une maniére générale, tous les peuples ont le statut de nation. C'est la
raison pour laquelle il n'est pas nécessaire de distinguer les deux notions. Dans le cadre
du présent exposé€, on prendra pour acquis que tous les peuples sont des nations et que
toutes les nations sont des peuples. Il existe d'importantes exceptions a cette régle, mais il
ne sera pas nécessaire d'en tenir compte ici. J'emploierai donc indifféremment les deux
mots dans la suite de ce texte. Ils doivent sans doute étre distingués 1'un de l'autre, mais
cette distinction n'est pas importante pour notre propos.

3.- Les avatars du nationalisme civique

Bien entendu, la plupart sinon tous les intellectuels québécois pensent que le seul
nationalisme acceptable doit étre civique. Mais la conception qui nous intéresse et sur
laquelle nous devons maintenant nous arréter fait du caractere civique la seule et unique
composante de 1'identité nationale. C'est la conception selon laquelle 1'affiliation
nationale se résume a la citoyenneté. Il s'agit d'une définition exclusivement civique de la
nation. Cette conception a été mise de 1'avant au Québec par plusieurs, mais nous nous
attarderons pour l'illustrer a un ouvrage récent du politologue Jean-Pierre Derriennic.

Tout au long de son livre, l'auteur souligne la difficulté de définir le concept de
nation, et il s'en prend aux nationalistes qui tentent de développer une argumentation
fondée sur une politique de la reconnaissance de la nation québécoise. Derriennic trouve
dangereux d'utiliser le concept de nation dans une argumentation politique. Une telle
démarche trahit a ses yeux un nationalisme identitaire qu'il s'empresse de dénoncer. Mais,
en fait, on se rend vite compte que ce n'est pas tant la tentative de définir la nation qui lui
parait inacceptable; c'est plutdt une définition particuliére qui ne serait pas exclusivement
civique.

En effet, dans son ouvrage, Derriennic semble a premiere vue chercher a
démontrer que les tentatives de définir la nation conduisent a un dogmatisme rigide, alors
que la politique commande selon lui des solutions pragmatiques et des compromis. Les



notions de peuple et de nation sont décrites par Derriennic comme extrémement difficiles
a définir, et elles donnent lieu a des tentatives arbitraires qui se valent toutes. C'est un peu
comme si, pour Derriennic, le relativisme devait étre roi et maitre en ces matieres. Mais
l'auteur finit paradoxalement par proposer sa propre définition au terme de son ouvrage

, et celle-ci vient appuyer toute son argumentation. Contre toute attente, il semble donc
que la notion de peuple puisse, selon Derriennic lui-méme, étre en fin de compte
invoquée dans le contexte des débats politiques québécois et canadien, car il propose lui
aussi une telle définition et la fait implicitement intervenir partout dans son texte.

L'ouvrage de Derriennic culmine dans la formulation d'une conception
individualiste de la nation. Selon ce point de vue, la nation n'est rien de plus qu'un
ensemble d'individus. La conception exclusivement civique qu'il propose fait de 1'identité
nationale le point d'aboutissement d'un ensemble de volontés individuelles.
L'autodétermination est d'abord et avant tout celle de tous les individus qui composent le
groupe. En fait, la conception individualiste de la nation et le nationalisme exclusivement
civique semblent se renforcer mutuellement méme si ces deux doctrines ne sont pas
logiquement liées. Si la nationalité se réduit a la citoyenneté au sein d'un Etat souverain
et que la citoyenneté est la participation volontaire des individus a une communauté
politique, I'individu est donc 4 la base de la nation. Il en constitue I'unique ciment. A
partir de 13, on peut étre tenté de dire qu'il n'y a pas de place, au sein de la nation
entendue en ce sens, pour des droits de groupe ou pour toute autre forme de
reconnaissance des collectivités.

En réalité, cet argument n'est pas valide, car il présuppose que le concept exclusivement
civique de la nation ne puisse pas cohabiter avec d'autres concepts différents. Si ce
concept était le seul acceptable et que tous les autres devaient étre discrédités, alors le
nationalisme civique et l'individualisme politique seraient effectivement deux doctrines
qui s'impliquent mutuellement. Mais il faudrait alors souscrire a une analyse conceptuelle
univoque et n'admettre qu'un seul concept de nation. Derriennic endosse a la fois le
nationalisme civique et l'individualisme éthique comme s'il s'agissait de doctrines
inséparables, mais cela n'est vrai que si le concept de nation civique est le seul qui soit
acceptable.

Derriennic rejette le nationalisme identitaire (ou ethnique) et ne retient que le
nationalisme (ou patriotisme) civique.
La these essentielle de son livre est que le nationalisme identitaire et la démocratie ne
font pas bon ménage. Il s'agit méme de notions antinomiques.

Sa dénonciation du caractére anti-démocratique du nationalisme québécois est d'ailleurs
en méme temps une dénonciation du nationalisme identitaire. Par conséquent, comme
tant d'autres avant lui, Derriennic exploite a fond la distinction entre les deux formes de
nationalisme, civique et ethnique. Il ne cherche pas a transcender cette opposition, bien
au contraire, puisqu'il en fait un usage essentiel dans sa démonstration. Méme si en
apparence, il tente de s'éloigner autant que possible d'une définition de la nation, il en
présuppose une tout au long de son ouvrage et c'est seulement a la fin du livre qu'on se
rend compte de I'importance du choix définitionnel qui est le sien. Le refus de mettre en
jeu une discussion explicite du concept de nation au coeur méme de son ouvrage va de
pair avec le dogmatisme conceptuel auquel I'auteur aboutit en fin de parcours.



Mais voyons de plus pres le texte de Derriennic. Je vais tdcher de montrer que sa
définition de la nation joue un réle essentiel dans son argumentation. L'auteur s'attaque
tout au long de son livre aux différents arguments que certains invoquent pour justifier
l'accession du Québec a la souveraineté. Or, si I'on admet que le seul nationalisme
possible est civique, les arguments en faveur de 1'indépendance se résument a des
arguments portant sur des injustices historiques ou sur des bénéfices futurs.

En effet, la nation exclusivement civique est la nation devenue souveraine. Si les
nationalistes québécois défendent une conception civique, leur nation n'existe pas encore.
Il s'agit d'un projet, et ils ne peuvent, par conséquent, utiliser des arguments s'appuyant
sur la non-reconnaissance de la nation québécoise au sein de 1'Etat canadien pour justifier
l'accession du Québec a la souveraineté. S'ils le font, ce ne peut étre que parce qu'ils
soutiennent au fond une conception identitaire de la nation.

S'ils fondent, au contraire, leur démarche sur le nationalisme civique, ils doivent
alors s'en tenir a des arguments qui se rapportent a I'histoire ou au futur. Mais les
arguments historiques ont ceci de particulier qu'ils sont la plupart du temps des pétitions
de principe
, alors que les arguments portant sur des considérations futures restent hypothétiques.
D'une maniére générale, Derriennic croit d'ailleurs que 1'on ne peut arbitrer les conflits
entre nationalistes de maniere rationnelle.

L'auteur tente aussi de prendre en défaut les souverainistes qui, au nom d'un nationalisme
civique, prétendraient que les différences culturelles sur le territoire du Québec ne sont
pas un obstacle a I'existence d'une citoyenneté commune. Il trouve cela contradictoire
avec le fait de prétendre du méme coup que les différences entre Montréal et Toronto
rendent nécessaire la création de deux Etats séparés.

Pour lui, I'argument selon lequel les différences culturelles rendent nécessaire la création
d'Etats différents repose sur le nationalisme identitaire. Aussi, méme si le Québec
souverain serait probablement le lieu d'exercice d'un nationalisme civique, la démarche
qui conduit les nationalistes québécois a la souveraineté ne peut se passer du nationalisme
identitaire.

Le nationaliste québécois voudra sans doute rétorquer qu'il faut faire la différence
entre la culture des néo-Canadiens ou des néo-Québécois et celle de leurs communautés
d'accueil. Si I'on fait cette différence, on distinguera aisément un argument qui
recommande I'adoption d'un seul Etat souverain multinational pour plusieurs
communautés d'accueil, d'un argument qui recommande l'intégration des citoyens
d'origines diverses au sein d'une seule communauté d'accueil. Les souverainistes rejettent
le premier de ces arguments et épousent le second. Ils peuvent le faire de fagon cohérente
parce qu'ils distinguent entre les communautés d'accueil et les sous-groupes au sein de
ces communautés d'accueil.

Mais c'est précisément a ce genre de notions que s'en prend Derriennic. Car
qu'est-ce que la communauté d'accueil québécoise sinon la nation définie selon des
critéres identitaires? Et qu'est-ce que la démarche souverainiste québécoise, sinon une



démarche fondée sur un nationalisme identitaire? Une fois que I'équation est établie entre
la communauté d'accueil et la nation identitaire, Derriennic a la voie libre pour soutenir
que les différences culturelles ne doivent pas se traduire nécessairement par la création
d'Etats souverains distincts, et c'est de cette maniére qu'il croit prendre en défaut
I'argument des souverainistes.

Mais pourquoi l'auteur fait-il une lecture identitaire de la communauté d'accueil
québécoise? Celle-ci n'est-elle pas une communauté politique? L'équation qu'il tente
d'établir entre la communauté d'accueil et la nation identitaire n'est-elle pas erronée?
L'auteur néglige peut-étre, en effet, de considérer suffisamment le fait qu'il existe sur le
territoire québécois une communauté politique d'une espece particuliére, composée
d'une majorité nationale, de minorités nationales et d'individus ayant différentes origines
nationales. Autrement dit, Derriennic évacue l'existence d'une nation québécoise au sens
sociopolitique de 1'expression.

Derriennic considére d'autres arguments qui peuvent motiver les Québécois a
opter pour la souveraineté. Il s'attarde sur les précédents historiques. Il considére le cas
des indépendances acquises pour cause d'inégalité ou de sécurité, et il note que ces
arguments ne peuvent étre invoqués par les partisans de la souveraineté du Québec. Mais
n'y a-t-il pas lieu d'invoquer le probléme de 1'égalité entre les peuples et le probléme de la
sécurité culturelle et linguistique? Derriennic ignore tout simplement le probléme de
1'égalité entre les peuples et il rejette rapidement du revers de la main les problémes liés a
la sécurité culturelle et linguistique. Dans les deux cas, sa conception individualiste est,
encore une fois, ce qui le pousse a ne pas prendre au sérieux ces arguments.

L'individualisme de Derriennic est aussi ce qui le conduit a affirmer que «si les
Québécois ont le droit de décider qu'ils sont un peuple distinct du peuple canadien, les
Amérindiens, les Gaspésiens, les habitants de 1'ouest de Montréal, ou d'autres ont un droit
¢quivalent. Ils peuvent décider qu'ils sont des peuples distincts du peuple québécois ou
qu'ils ne sont pas distincts du peuple canadien».

Derriennic présente les choses comme si la démarche souverainiste était elle-méme a
l'origine d'un tel éclatement indéfini, et il ne semble pas apercevoir que c'est sa propre
conception individualiste de la nation qui peut entrainer ces conséquences. L'absurdité de
la situation hypothétique qu'il décrit se veut une démonstration par I'absurde de la vacuité
de la démarche québécoise, mais elle se retourne contre la conception individualiste qu'il
défend.

N'en déplaise a Derriennic, la nation ne repose pas entierement et uniquement sur
des actes de volonté individuelle. L'auto-détermination pleine et entiere est un droit des
peuples et non un droit appartenant a n'importe lequel de ses sous-groupes. Si les Anglo-
Québécois ou les Gaspésiens décident de ne pas demeurer citoyens du Québec souverain,
ils peuvent sans doute choisir de partir, mais ils ne peuvent pas légitimement se
comporter comme s'ils formaient déja un peuple. Bien entendu, rien n'interdit que de tels
groupes puissent un jour devenir des nations a part entiére, mais cela ne correspond pas a
leur situation présente. Ces groupes ne se sont jamais représentés comme des nations. La



situation est beaucoup plus délicate en ce qui concerne les peuples autochtones, bien sir,
mais c'est justement parce qu'il s'agit de peuples ou de nations et non seulement
d'individus qui décident de violer comme bon leur semble l'intégrité territoriale du peuple
auquel ils appartiennent.

On doit condamner la conception individualiste de l'allégeance nationale mise de
'avant par Derriennic parce que celle-ci confond 'appartenance a une communauté
politique avec 'appartenance a une association. La distinction entre les deux a pourtant
¢été faites par des penseurs libéraux comme John Rawls. On ne peut se soustraire de
l'autorité politique d'un gouvernement légitime et démocratique comme on se soustrait a
l'autorité d'une association. Le fait de se retirer d'une association est une affaire de libre
choix, et ne constitue en général pas un probléme moral. Il en va tout autrement de notre
rapport a une communauté politique. On ne peut se soustraire de l'autorité de la
communauté politique qu'en quittant le territoire sur lequel s'applique cette autorité. Si on
choisit librement de rester sur le territoire national, on doit se conformer a 1'autorité
politique démocratiquement constituée.

C'est enfin aussi parce qu'il a une conception individualiste de la vie en société
que Derriennic est conduit a affirmer la chose suivante : «s'il existe des choses que ceux
qui sont plus nombreux que nous n'ont pas le droit de nous imposer, nous n'avons pas non
plus le droit de les imposer a ceux qui sont moins nombreux que nous.

Ainsi en va-t-il de la citoyenneté, selon Derriennic. Elle ne peut étre imposée a qui que
ce soit. Ici on ne peut qu'étre d'accord, mais celui ou celle qui refuse la citoyenneté du
pays ou il habite doit quitter ce pays et non lui interdire d'exister.

Comme on le voit, la conception individualiste de la nation conduit a un
extrémisme dangereux. Elle autorise que les villes, les villages, les quartiers et
ultimement les petits groupes d'individus puissent se comporter comme un peuple et se
déclarer souverain. Cette idée saugrenue ne tient pas la route une minute, et il est
ahurissant de la voir entretenue, défendue et appuyée par des politologues comme
Derriennic, des Cité-libristes, des anciens ministres libéraux et des membres actuels du
Cabinet fédéral.

En conclusion, les problemes fondamentaux de la conception exclusivement
civique proviennent tous de l'individualisme qui 1'accompagne trop souvent. Le concept
de nation civique est en soi tout a fait I€gitime, mais il doit étre distingué de
l'individualisme, surtout dans le cas ou il serait appliqué a une société multinationale. En
insistant sur le lien civique comme seul et unique ferment de l'unité nationale, et en
n'autorisant la cohabitation avec aucun autre concept de nation, les tenants d'une telle
conception ont tendance a pratiquer sans le savoir une exclusion a I'égard des populations
qui vivent sur le territoire d'un Etat souverain et qui ont une appartenance nationale
distincte des autres membres se trouvant sur ce méme territoire. On ne peut a la fois leur
demander d'adhérer a un Etat plurinational, et prétendre que I'Etat englobant n'a pas a
reconnaitre 1'existence de plusieurs nations sur ce territoire. Il importe sans doute de
reconnaitre la possibilité d'Etats multinationaux, mais on ne peut pas du méme souffle
demander aux nations participantes de renoncer a se faire reconnaitre au sein de cet Etat



multinational. C'est pourtant a cela que nous convie Derriennic, et c'est la raison pour
laquelle sa définition de la nation doit étre rejetée.

Qu'il me soit permis de caractériser bri¢vement un concept de nation qui me
semble plus adaptable a la situation particuliére dans laquelle se trouve le Québec. Il ne
s'agit pas du seul concept de nation, et il est important de souligner qu'il faut souscrire a
un pluralisme conceptuel en cette matiere. Il faut en effet reconnaitre I'existence de la
nation exclusivement civique, de la nation ethnique, de la nation culturelle et de la nation
diaspora. Mais en plus de ces différentes sortes de nation, il faut admettre la nation
sociopolitique. Il s'agit alors d'une espéce particuliere de communauté politique. En tant
que communauté politique, la nation sociopolitique est une nation civique. Mais
contrairement a la conception purement civique, la nation sociopolitique n'est pas
nécessairement un Etat souverain. Elle peut 1'étre mais il n'est pas nécessaire qu'elle le
soit. Plus important encore, la conception sociopolitique différe de la conception
purement civique parce qu'elle suppose que la communauté politique doit avoir certains
traits sociologiques précis. Pour étre une nation sociopolitique, la communauté politique
doit inclure sur son territoire au moins une majorité d'individus ayant une certaine langue,
une certaine culture et une certaine histoire. Cette majorité doit également constituer a
I'échelle mondiale la plus grande concentration de gens ayant cette langue, cette culture et
cette histoire. Une telle majorité peut étre appelée une «majorité nationaley.

Les facteurs linguistiques, culturels et historiques sont donc importants pour
caractériser la nation sociopolitique, et elle ressemble en cela quelque peu a la nation
purement culturelle qui suppose des membres partageant la méme langue, la méme
culture et la méme histoire. Mais contrairement a cette derniére conception, la nation
sociopolitique est une communauté politique. Elle peut donc étre pluriculturelle en plus
d'étre pluriethnique comme l'est déja la nation culturelle, . La communauté politique peut
inclure, en plus d'une majorité nationale, des minorités nationales (c'est-a-dire des
extensions minoritaires de nations voisines) et des individus issus de 1'immigration qui
ont toutes sortes d'autres origines nationales. La nation sociopolitique est une
communauté politique qui reconnait explicitement son caractere pluriculturel. C'est une
nation civique qui reconnait des droits collectifs aux minorités.

Voila donc comment on peut définir la nation sociopolitique. Selon ce point de
vue, la nation est une communauté politique le plus souvent constituée par une majorité
nationale, ainsi que par des minorités nationales et des individus de toutes autres origines
nationales. Il s'agit d'une conception sociopolitique puisqu'elle fait intervenir a la fois des
considérations relatives a l'existence d'une communauté politique et des considérations
concernant la composition sociologique du groupe. Les deux concepts-clé sont ceux de
majorité nationale et de communauté politique. Puisque le premier concept est
sociologique et que 'autre est politique, je dis que ma conception est sociopolitique.

4.- La nation civique chez les intellectuels souverainistes

La conception exclusivement civique de la nation n'est pas seulement 1'apanage
des intellectuels défendant le statu quo au Québec. Il y a aussi parmi les souverainistes
des promoteurs acharnés de cette tendance. Le plus bel exemple nous en est fourni par un



texte important de I'anthropologue Claude Bariteau.

L'auteur oppose d'entrée de jeu deux maniéres de constituer un Etat-nation. La premiére
veut que le peuple prenne en charge I'Etat et le transforme en un Etat souverain. La
seconde repose sur une démarche sécessionniste developpée par une nation minoritaire
brimée. Cette démarche peut également aboutir a un statut particulier au sein d'un Etat
englobant. Bariteau reproche aux souverainistes d'adopter la seconde manicre alors que
lui met de l'avant la premicre. C'est sur ces prémisses de départ que s'articule tout le reste
de son article.

D'emblée, le lecteur éprouve un certain malaise. Comment faire pour séparer la
premicre manicre de l'autre? Pour que le peuple québécois se prenne en charge et
constitue un Etat souverain, ne faut-il pas qu'il passe par cette étape cruciale qu'est la
sécession du Canada? Ne faut-il pas alors des arguments pour justifier cette démarche?
Ne faut-il pas en particulier des arguments moraux fondés sur la non-reconnaissance de la
nation québécoise? Et sans de tels justifications morales, le Québec ne perd-il pas un
argument de poids pour justifier le recours a un geste aussi grave que l'exercice du droit
de sécession? Une véritable conception civique nous oblige, selon Bariteau, a reconnaitre
que la nation québécoise n'existe pas encore. Elle est virtuelle, et ne pourra exister que
lorsque le Québec dans son ensemble se sera doté d'un Etat-nation.

Mais en arguant de cette fagon, Bariteau se prive de I'argument principal qui aurait pu
apporter de 1'eau au moulin aux souverainistes québécois.

Laissons cependant de c6té ce probléme, et concentrons-nous sur l'interrogation
qui anime Bariteau. Il met tout d'abord en garde les souverainistes contre un piége qui
leur serait tendu, a savoir le néo-nationalisme, c'est-a-dire un projet fondé sur une
conception culturelle de la nation. La version traditionnelle de la nation étant ethnique,
celle qui porte le courant souverainiste depuis la révolution tranquille est néo-nationaliste
puisqu'elle s'appuie sur l'identification a la langue et a la culture. Pour Bariteau, cette
seconde conception de la nation ne peut plus donner les fruits escomptés. Méme si la
démarche québécoise tente de se redéfinir de plus en plus dans le sens d'une conception
civique, elle demeure entachée du néo-nationalisme sur le plan culturel, et cette stratégie
a le défaut de faire impasse a l'inclusion véritable des citoyens ayant des allégeances
culturelles autres que celle de la majorité. Les souverainistes tentent de définir une
culture de convergence, tout en reconnaissant des droits collectifs a la minorité
anglophone et aux nations autochtones, mais cette approche est encore, selon lui,
tributaire du nationalisme culturel. La reconnaissance de ces droits collectifs n'est qu'une
fagon indirecte d'avouer que le souci premier des souverainistes est de promouvoir et
protéger la langue et la culture de la majorité. Or la définition culturelle de la nation doit
étre rejetée. Bariteau la fait remonter a des pratiques propres au XIXe siecle.

Bariteau critique I'approche souverainiste actuelle en invoquant le fait que la
reconnaissance des droits collectifs des peuples autochtones et de la minorité anglophone
ne peut qu'entrainer une surenchere en faveur des droits collectifs. Il croit notamment que
tous les groupes au sein de la société vont réclamer de tels droits. Il cherche en particulier
a démontrer le caractére controversé d'une reconnaissance des droits collectifs aux



autochtones. Il soutient, par exemple, que la plupart des onze «nations» autochtones ne
sont pas concentrées seulement sur le territoire québécois.

Puisque dans plusieurs cas, ces nations se trouvent sur plusieurs territoires, cela nous
donne des raisons pour ne pas leur reconnaitre des droits collectifs. Il reproche méme aux
souverainistes de ne pas les inclure dans le peuple québécois.

Puisqu'ils sont des citoyens canadiens et qu'ils deviendront des citoyens québécois dans
un Québec souverain, les autochtones doivent, selon Bariteau, faire partie du peuple
québécois. Procéder autrement et leur accorder des droits collectifs risque, selon lui, de
consolider des enclaves.

J'avoue ne pas voir la raison pour laquelle une reconnaissance des droits collectifs
aux nations autochtones devrait étre incompatible avec la possibilité qu'ils puissent étre
des citoyens a part entiére d'un Québec souverain. On peut admettre des droits collectifs
aux nations autochtones tout en garantissant la protection des droits individuels
fondamentaux aux individus qui font partie de ces peuples. Qui oserait prétendre le
contraire? J'avoue aussi ne pas comprendre comment Bariteau peut inclure sans hésiter
les onze nations autochtones dans le peuple québécois sans leur reconnaitre un statut de
peuple et donc des droits collectifs. Les nations ou peuples autochtones veulent négocier
d'égal a égal avec la nation québécoise, et il apparait pour le moins problématique de
tenter d'en faire exclusivement des membres de la nation civique québécoise. Les
autochtones deviendraient certes des citoyens du Québec dans un Québec souverain, mais
pourquoi diable les leur reconnaitre formellement une seule identité nationale, celle qui
les lie au peuple québécois? Ne peut-on pas admettre un Québec souverain multinational?
Et de toute fagon, ne doit-on pas reconnaitre qu'ils constituent d'ores et déja des peuples a
part entiere? La province de Québec n'est-elle pas déja un territoire multinational?
Comme on le voit, il faut dépolitiser la question. L'Etat du Québec est multinational qu'il
devienne souverain ou non, car il est composé du peuple québécois et des onze peuples
autochtones.

Bariteau exprime aussi des réserves a 1'égard de la reconnaissance des droits
collectifs de la communauté anglophone. Le probléme est, selon lui, que les autres
minorités voudront acquérir le méme statut que la minorité anglophone. Mais la situation
des Anglo-Québécois est celle d'une minorité nationale. Il s'agit du prolongement d'une
nation voisine et, a ce titre, on peut étre assur¢ de la permanence de sa présence sur le
territoire québécois. Or on ne peut avoir de telles assurances concernant les minorités
issues de 1'immigration. Puisqu'ils ne sont pas le prolongement d'une nation voisine, il se
peut qu'ils choisissent de s'intégrer ou méme de s'assimiler a la majorité.

Bariteau craint aussi que la minorité anglophone veuille que des mesures
additionnelles soient prises advenant la réduction de ses effectifs pour justifier le
maintien de ses institutions.

Le fait d'accorder des droits collectifs a la minorité anglophone «ouvre la porte a
d'éventuelles revendications pour la préservation de cette minorité»
, et cela constitue un probléme, selon Bariteau, parce que suite a des départs massifs, les
anglophones ne seraient plus justifiés a réclamer les mémes droits. Mais méme si



plusieurs centaines de milliers d'anglophones quittaient le Québec apres la déclaration
d'indépendance, il en resterait quand méme plusieurs autres centaines de milliers, et il
faudrait de toute facon garantir leurs droits collectifs. Nous sommes ici encore une fois
confrontés a un bel exemple de nécessaire dépolitisation du débat. En tant que minorité
nationale, les Anglo-Québécois ont les droits collectifs de conserver, gérer et développer
leurs propres institutions. Ils ont déja ces droits et ils doivent les préserver que le Québec
devienne souverain ou non.

Bariteau reproche aussi aux souverainistes de ne pas accorder suffisamment
d'attention aux minorités ethniques
, et de préconiser tout simplement leur intégration.

C'est un peu comme si leur présence ne pouvait étre que temporaire.

I1 propose au contraire d'inviter les «communautés culturelles a 1'élaboration d'une
culture politique communey.

Mais le rapport aux minorités ethniques doit lui aussi étre dépolitisé. Il faut penser le
rapport de la majorité aux minorités sans le réduire au projet collectif de la souveraineté
du Québec. Que le Québec devienne souverain ou non, il faut réfléchir a un aménagement
des relations entre la majorité et les Québécois de toutes origines. Aussi, il apparait
problématique de concevoir le rapport entre la majorité et les minorités seulement en
fonction de la construction d'un Etat souverain québécois.

D'une maniére générale, Bariteau s'en prend a une politique de la reconnaissance
semblable a celle mise de l'avant par Charles Taylor. Il souscrit aux critiques formulées
par Jiirgen Habermas a I'endroit de Taylor. Ce dernier serait sous I'emprise d'une
approche «écologique» dans la mesure ou il appliquerait aux cultures le principe de la
nécessaire conservation des especes. Il soutient que

«les héritages culturels et les formes de vie qui leur sont associées se reproduisent
grace a ceux qui les véhiculent, notamment par leur conviction et leur motivation a
conserver leurs traditions. Si un Etat peut rendre cela possible, il ne saurait le garantir car,
ce faisant, il limite les droits individuels des personnes qui refusent de perpétuer ces
traditions. Ce serait une entrave a l'autonomie des individusy.
Pour quelles raisons devrions-nous renoncer a garantir les droits collectifs de certains
groupes sous prétexte que cela limite les droits individuels des personnes qui refusent de
perpétuer ces traditions? Pour que cet argument soit convainquant, il faudrait admettre
d'entrée de jeu que toute limite a la liberté individuelle constitue une contre-indication.
Mais n'y a-t-il pas des cas ou des limites raisonnables doivent étre imposées? Bariteau
néglige aussi probablement de considérer que les individus accordent d'une maniére
générale une treés grande importance a leur appartenance culturelle. Et si la plupart des
individus considerent leur appartenance linguistique et culturelle comme un «bien
premier» au sens de Rawls, c'est parce qu'ils estiment que les groupes linguistiques et
culturels auxquels ils appartiennent ont une valeur intrinséque (ou instrumental
relativement a l'espéce).

I1'y a quelque chose d'ironique a voir Bariteau s'appuyer sur des propos tenus par
Habermas pour venir contrecarrer une argumentation favorable aux droits collectifs



comme celle de Taylor. La pensée de Habermas est dans une trés large mesure tributaire
de l'expérience allemande. Or le peuple allemand est a peine sorti d'une guerre insensée
qui I'a conduit au tréfond de la barbarie et du racisme. Le nationalisme exclusivement
civique de Habermas, surnommé «patriotisme constitutionnel»

, est dans une large mesure une réaction viscérale a 1'égard de ce qui s'est produitil y a
cinquante ans. En outre, 1'Allemagne constitue une société qui est pour l'essentiel tres
homogene, si I'on excepte l'existence du peuple Sorabe et d'une communauté immigrante
d'origine turque. Les problémes auxquels font face les Canadiens et les Québécois
semblent donc tout a fait étrangers a Habermas. Ils se posent d'une maniere générale dans
les pays qui sont des sociétés multinationales, et pour les nations qui incluent des
minorités nationales. Ils se posent aussi, bien que ce soit dans une moindre mesure, dans
les pays qui accueillent un nombre important d'immigrants ou dans les pays qui
contiennent en leur sein d'importantes communautés autochtones. Le Canada est
simultanément confronté a toutes ces réalités, et dans ce contexte, le modéle
individualiste d'Habermas ne nous est pas d'une trés grande utilité.

Bariteau signale que I'Allemagne applique le modele de Habermas.

Il reconnait aussi cependant plus tot dans son texte que, selon certains, ce pays semble
au contraire endosser une vision a la fois généalogique, culturelle et linguistique de la
nation.

Ces ¢évaluations divergentes du cas allemand sont fort révélatrices, et elles ne doivent
pas nous surprendre. Dans les sociétés ethniquement homogeénes qui ne voient pas leur
identité culturelle problématisée, le théme de I'appartenance linguistique et culturelle
n'intervient jamais comme un objet de préoccupation explicite. Si 1'on excepte la
réunification qui, sans I'ombre d'un doute, constitue un geste nationaliste tout a fait
spectaculaire, le peuple allemand n'adopte plus explicitement des politiques
«nationalistes». C'est qu'il vit maintenant dans 1'assurance du maintien de son identité.
C'est sur le fond d'une telle assurance que le peuple allemand peut ensuite restreindre son
nationalisme au patriotisme constitutionnel.

5.- La nation multiculturelle

Nous venons d'examiner la conception civique de la nation en nous rapportant a
deux de ses principaux promoteurs québécois, le premier s'inscrivant dans la mouvance
fédéraliste, et le second, dans la mouvance souverainiste. Nous pouvons maintenant nous
tourner vers la conception multiculturelle de la nation en examinant la conception de Neil
Bissoondath. Ce dernier est un écrivain romancier, mais il publia une critique de la
politique canadienne de multiculturalisme qui a fait couler beaucoup d'encre et qui léve
indirectement (et peut-étre méme involontairement) le voile sur les effets négatifs de
certaines variantes du nationalisme exclusivement civique.

L'objectif premier de Bissoondath est de s'en prendre a la politique de multiculturalisme
et non a la conception exclusivement civique, mais la plupart des Canadiens qui
endossent cette politique adhérent implicitement ou explicitement a une conception
exclusivement civique de la nation canadienne. La politique de multiculturalisme et la
conception civique semblent, dans le contexte canadien, étre les deux c6tés d'une méme



piece.

Je veux me servir de la critique de Bissoondath pour mettre en évidence ce fait.
Bissoondath a indirectement contribué a mettre en lumiére le lien étroit qui unit ces deux
doctrines dans le contexte politique canadien en montrant que le multiculturalisme risque
de conduire a une identité nationale abstraite. Il voit d'un mauvais oeil une identité
canadienne qui ne serait pas accompagnée d'une identification plus riche a des valeurs
communes. Il importe de souligner que Bissoondath ne cherche pas, par de telles
critiques, a remettre en question le modele exclusivement civique de la nation. Il cherche
au contraire a défendre une conception exclusivement civique qui pourrait s'appuyer sur
plus que le seul patriotisme constitutionnel.en 1'enrichissant de valeurs communes
mutuellement partagées.

Je vais quand méme me servir de sa critique pour montrer comment la politique
du multiculturalisme sert, dans le contexte canadien, la cause d'une unité nationale fondée
sur une conception exclusivement civique de la nation. Le principal défaut de cette
politique est d'étre utilisée pour contrer les nationalismes québécois et autochtones. Ainsi
comprise, elle peut étre réhabilitée pourvu qu'elle soit reformulée dans le respect des
communautés d'accueil nationales. Je veux souligner que le rapprochement que
Bissoondath nous permet d'établir entre le multiculturalisme et 1'identité exclusivement
civique ne s'impose pas nécessairement. Bien au contraire, il résulte d'une volonté
politique. La politique de multiculturalisme n'a rien d'intrins€équement mauvais tout
comme le nationalisme purement civique d'ailleurs. Son principal défaut est de conduire
dans le contexte canadien actuel a un nationalisme qui a pour effet de nier les autres
nationalismes. Sa faiblesse réside dans le fait d'avoir été adoptée pour ne pas avoir a
reconnaitre le caractére multinational du Canada. Une fois ce défaut corrigé, elle
redeviendrait indispensable a 1'élaboration d'une politique respectueuse de I'affiliation
culturelle et linguistique des nouveaux arrivants.

Voyons tout d'abord en quoi consiste la politique de multiculturalisme. Elle vise a
favoriser le maintien de 1'héritage linguistique et 1'identification culturelle des immigrants
tout en leur permettant de jouir pleinement des bénéfices d'une citoyenneté fondée sur les
droits, libertés et obligations. Cette politique est encadrée par la politique de bilinguisme
officiel et elle doit par conséquent étre compatible avec l'intégration linguistique des
immigrants au sein des communautés anglophone ou francophone.

Les quatre objectifs énoncés dans cette politique sont les suivants:
1.- favoriser le maintien et la promotion de l'identité des groupes culturels

2.- aider les groupes culturels a vaincre les obstacles leur permettant de participer
pleinement a la société canadienne

3.- promouvoir des échanges fructueux entre les Canadiens appartenant aux différents
groupes culturels



4.- favoriser l'apprentissage par les immigrants de I'une des deux langues officielles

En somme, cette politique «consiste a reconnaitre que le multiculturalisme refléte
la diversité culturelle et raciale de la société canadienne et reconnait la liberté de tous ses
membres de maintenir, de favoriser et de partager leur patrimoine culturel, ainsi qu'a
sensibiliser la population a ce fait.»

Pour bien la comprendre, il faut la replacer dans le contexte de son adoption, en 1971.
Elle devint alors une politique officielle et elle fut adoptée sous le gouvernement libéral
de Pierre Elliott Trudeau. Plusieurs mesures a caractére multiculturel furent adoptées a
partir de la fin de la deuxiéme guerre mondiale, et il faut reconnaitre que plusieurs autres
avant Trudeau favorisaient une telle politique. Elle ne fut donc pas créée de toute picce en
1971. Mais il n'en demeure pas moins que le contexte de I'époque ou elle fut adoptée est
particulierement éclairant. Il convient par conséquent de s'y attarder quelque peu. C'est
seulement en la replagant dans son contexte que 1'on pourra mieux apprécier les critiques
de Bissoondath.

Cette politique a été adoptée en réaction au rapport de la commission Laurendeau-
Dunton sur le bilinguisme et le biculturalisme. Le prédécesseur de Pierre Elliott Trudeau,
le premier ministre Lester B. Pearson, prix nobel de la paix, s'était auparavant montré
favorable a une reconnaissance des deux peuples fondateurs et au caractére bilingue et
biculturel du Canada. Trudeau s'inscrivit en faux contre cette vision du Canada. Il est
entré en politique pour combattre le nationalisme québécois, et il vit dans 1'approche de
Pearson une stratégie qui risquait de favoriser le renforcement de ce nationalisme. Ayant
auparavant réussi, grace a sa politique de bilinguisme, a réduire 1'identité nationale des
Québécois a une identité linguistique, Trudeau veut aussi neutraliser I'émergence d'une
culture nationale québécoise, et le moyen d'y parvenir est de réduire cette culture a I'une
des facettes de la diversité culturelle canadienne.

On voit de cette manieére comment, dans le contexte de leur mise en application,
ces politiques peuvent étre solidaires de la construction d'une identité exclusivement
civique.

La seule identit¢ commune sur laquelle repose le nationalisme canadien est l'identité
civique. La seule affiliation nationale possible est le patriotisme constitutionnel, c'est-a-
dire I'adhésion de tous les Canadiens a la Constitution et a la Charte qu'elle contient.
Encore une fois, le nationalisme civique n'est pas a blamer en tant que tel. C'est bien plus
le rejet d'un certain pluralisme conceptuel et I'intolérance a 1'égard des autres
nationalismes qui rendent problématique le nationalisme civique.

Revenons au lien que la politique de multiculturalisme entretient avec le projet de
Pierre Elliott Trudeau. Se devait-elle d'étre associée étroitement a une politique de nation
building qui s'est faite sans le consentement du Québec? Que dire de la politique de
multiculturalisme en tant que telle? Pour répondre a ces questions, il convient de regarder
de plus pres les critiques de Bissoondath. Il met au fond en garde les Canadiens devant le
danger qu'ils courent. Il ne cache pas son adhésion au fédéralisme, mais il croit que la



politique de multiculturalisme contribue a affaiblir le sentiment d'appartenance nationale.
Bissoondath croit que cette politique a échoué

et qu'elle a entrainé de l'incertitude sur ce que veut dire le fait d'étre Canadien. Elle a
contribu¢ a faire perdre le sens des valeurs typiquement canadiennes. Elle a accentué la
perception selon laquelle il n'y aurait pas de culture canadienne a préserver. Elle résulte
d'une vision fondée sur la rectitude politique.

Elle a pour effet de simplifier les cultures.

Grace a elle, la culture n'est plus qu'une marchandise.

Elle fait de la culture un objet d'apparat plutdt que d'en faire le coeur et I'ame des
individus.

Elle engage un pays déja divisé sur le chemin d'une plus grande division sociale.

Plus gravement encore, Bissoondath maintient que la politique de multiculturalisme est
incompatible avec une reconnaissance véritable de la complexité de I'identité ethnique. Il
prétend que si I'on admettait I'existence d'énormes différences entre les groupes, cette
politique apparaitrait alors absurde.

Pour Bissoondath les différences culturelles sont énormes et c'est précisément la raison
pour laquelle une politique visant a promouvoir ces différences est une recette pour le
chaos. Pour que la politique n'entraine pas de telles conséquences, elle doit donc aller de
pair avec une vision superficielle des différences.

Ensuite, la politique de multiculturalisme encourage le maintien des
appartenances passées, et perpétue le concept de I'immigrant permanent. Elle favorise du
méme coup la marginalisation des individus.

Elle contribue en ce sens aussi a accentuer les différences entre les groupes. Et, ce
faisant, elle empéche de reconnaitre que le Canada est lui-méme un pays ayant ses
propres traditions, idéaux et attitudes qui commandent le respect et attachement.

Cette politique a le tort de souligner I'importance de I'appartenance a la patrie
ancestrale, et elle laisse entendre que le lieu d'origine est plus important que la terre
d'accueil. Elle nous a fait tomber dans le piege a éléphant de 1'ethnicité et I'a refermé
solidement derriére nous.

Le moins que I'on puisse dire, c'est que I'ouvrage de Bissoondath n'est pas passé inapercu.
Il a soulevé tout un tollé au Canada anglais. L'ouvrage fut au contraire trés bien accueilli
au Québec. Il a d'ailleurs été préfacé par Lise Bissonnette, qui est 1'une des personnalités
intellectuelles les plus importantes du Québec.

Plusieurs critiques ont ét¢ formulées a l'encontre de Bissoondath. Certains ont, par
exemple, fait valoir que la politique de multiculturalisme n'a pas réduit la tendance des
groupes d'immigrants a s'intégrer. Bien au contraire, la tendance a l'intégration s'est
accentuée. Mais il ne s'agit pas de faire ici le relevé exhaustif des critiques. Il serait
fastidieux de nous engager dans une discussion de fond sur I'ensemble des objections
formulées par Bissoondath, et je vais me concentrer sur quelques-unes des difficultés
auxquelles il semble confronté.

11 est difficile parfois de comprendre quel est le fond de sa pensée. Bissoondath ne
semble pas faire la différence entre le contenu intrinseque de la politique de



multiculturalisme et les effets négatifs suscités par une mise en application qui s'est
substituée a une reconnaissance de la diversité nationale profonde du Canada. Il semble
que, pour lui, la politique de multiculturalisme constitue en soi une atteinte au tissu
culturel de 1'identité canadienne. Est-ce que Bissoondath est disposé ou non a reconnaitre
que le défaut principal de la politique de multiculturalisme est de se substituer a la
reconnaissance du caractére multinational du Canada? Il y a quelques passages dans son
livre qui suggérent qu'il est conscient des motifs politiques ayant présidé a la mise en
oeuvre de cette politique.

Mais ce qui ressort de I'ensemble des idées exprimées, c'est plutot que la politique de
multiculturalisme est intrinséquement mauvaise.

Contrairement a Bissoondath, je considére que le défaut majeur de cette politique
est le fait qu'elle serve politiquement a nier I'existence du caractére multinational du
Canada. 11 existe un lien politique entre le multiculturalisme tel que Trudeau le congoit et
le nation building.

Méme si le multiculturalisme va de pair avec l'intégration des immigrants a 1'une des
deux langues officielles, il n'est pas question d'aller plus loin et de parler de l'intégration a
l'une des deux cultures nationales, celles des deux peuples fondateurs. Comme le
souligne André Burelle:

«Toute définition réaliste du multiculturalisme suppose l'existence d'une "culture
dominante". Or le Canada aime mieux renoncer au réalisme, car s'il admettait 1'existence
d'une "culture dominante" sur son territoire, il lui faudrait, en vertu de son contrat social
et politique, en admettre deux : la frangaise au Québec et I'anglaise dans le reste du pays,
sans parler des peuples autochtones. Et ce serait avouer qu'il ne formera jamais une
nation coulée d'un sol bloc a I'américaine. Aussi bien des lors faire I'impasse et se
déclarer dépourvu de toute culture officielle».

La politique canadienne de multiculturalisme contribue en fait a conforter 1'image du
Canada comme communauté d'immigrants. Elle autorise les Canadiens a se représenter
eux-mémes comme ouverts a la différence culturelle, et elle contribue en méme temps a
nier l'existence de deux communautés politiques distinctes, celle du Québec et celle du
Canada anglais, pour ne pas parler de celles des premicres nations. En bout de piste, elle
contribue donc a rendre caduques les aspirations québécoises et autochtones a la
reconnaissance politique, constitutionnelle et juridique, et c'est la raison pour laquelle les
nationalistes québécois insistent pour souligner son caractere pervers.

C'est donc par les effets négatifs qu'elle entraine a I'égard des aspirations
québécoises qu'elle contribue indirectement a fagonner une identité nationale canadienne
exclusivement civique. En faisant de la culture un phénoméne qui, par son caractere
multiple, rend impraticable 1'idée d'une culture publique commune, le multiculturalisme
nie par le fait méme l'existence d'une communauté d'accueil québécoise et d'une culture
publique commune typiquement québécoise. Comme le remarque Fernand Dumont:

«Ainsi, le multiculturalisme devait éparpiller les cultures a connotation ethnique,
en reconnaissant le droit de toutes a survivre : c'est-a-dire a se perpétuer comme folklore
et avec l'aide des subventions fédérales. Implicitement, la culture frangaise devenait une



culture parmi d'autres.»

Les questions fondamentales que posent Bissoondath soulévent quand méme de
facon radicale le probléme de la définition de la nation. Celle-ci peut-elle étre
multiculturelle? Ne sommes-nous pas alors condamné a réduire la culture commune a une
constitution ainsi qu'a une charte des droits et libertés, et a souscrire par le fait méme a un
nationalisme exclusivement civique qui ne tolére pas la cohabitation avec d'autres
nationalismes? J'ai laissé entendre que non. J'ai suggéré que 1'on peut admettre 1'existence
de communautés d'accueil et I'existence d'une culture commune au sein de chacune de ces
communautés. Avec Burelle, je prétends que le Canada pourrait (ou aurait pu)
fonctionner de cette fagon. Cela est compatible avec une identité nationale civique
canadienne qui serait commune a I'ensemble des cioyens.

6.- La nation culturelle

Le principal promoteur du nationalisme culturel au Québec est Fernand Dumont.

Pour Dumont, les nations n'ont jamais correspondu et correspondent de moins en moins
a des Ftats.

11 faut donc séparer la nation en tant que telle, qui est culturelle, de la communauté
politique. Il existe des nations sans Etats correspondants. Dumont souscrit a l'idée
répandue selon laquelle la plupart des Etats dans le monde seraient plurinationaux.

La nation culturelle ne doit pas étre confondue avec la nation ethnique. Dumont est prét a
reconnaitre que des descendants d'Anglais, d'Ecossais, d'Irlandais et d'Italiens font partie
de sa nation.

Quels sont donc les critéres nous permettant de déterminer ce qui constitue une nation?
Dumont considére qu'il n'existe pas de réponse univoque a cette question. Il précise
méme que la langue n'est pas un critére indispensable. Il donne comme exemple les
Irlandais qui, bien qu'ils aient cessé de parler le gaélique, n'en sont pas moins restés des
Irlandais.

Il mentionne aussi 'existence de nations multilingues.

D'une maniére générale, il récuse toute tentative d'en arriver a la formulation de
criteres nécessaires et suffisants. Il est a son avis tout a fait oiseux de tenter de dresser
une liste exhaustive de traits caractéristiques.

Il pr
tend que les définitions vont varier d'un endroit a l'autre. Pour juger si I'on a affaire ou
non a une nation, il faut s'en tenir a des cas concrets. Ceci étant dit, la langue est pour les
Québécois francophones un facteur identitaire fondamental.

C'est la raison pour laquelle il se permet de parler de la nation francophone ou frangaise
pour rendre compte de notre cas spécifique.

Dumont mentionne aussi la mémoire ou, si 'on veut, une certaine conscience historique.
11 énonce son point de vue sans laisser de place a I'ambiguité. A ses yeux, le Québec ne
constitue pas une nation. Il faut reconnaitre qu'il y a sur le territoire québécois des
anglophones et des autochtones, et que la nation francophone ne se limite pas au territoire



québécois.

Le Canada n'est pas non plus une nation. Il s'agit d'une communauté politique, et le
Québec est dans la méme situation que le Canada a ce niveau. Il y a donc deux
communautés politiques au Canada.

Pour Dumont, c'est une erreur pour ne pas dire une mystification de parler de la nation
québécoise:

«S1 nos concitoyens anglais du Québec ne se sentent pas appartenir a notre nation,

si beaucoup d'allophones y répugnent, si les autochtones s'y refusent, puis-je les y
englober par la magie du vocabulaire? L'histoire a fagonné une nation frangaise en
Amérique; par quelle décision subite pense-t-on la changer en une nation québécoise?
Définir la nation par des frontiéres territoriales, c'est affirmer que I'Etat s'identifie a elle;
construction toute verbale et parfaitement artificielle de tacticiens politiques.»
Si le Québec s'engage dans la voie de la souveraineté politique, il ne fondera pas un Etat
national.

Le Qu
bec est sans doute le premier foyer et le centre de gravité de la nation francophone et il en
constitue son assise politique, qu'il reste ou qu'il quitte la fédération canadienne.

Mais il y a plusieurs autres nations sur le territoire québécois, a commencer par la nation
«anglaise»:

«Bien plus, n'étant pas synonyme de nation, la communauté politique est
compatible avec des groupes nationaux différents, comme c'est le cas le plus fréquent
partout au monde. La nation anglaise aurait évidemment droit de cité comme telle dans la
communauté politique québécoise; on en dira autant des nations autochtones.»

Que dire de cette conception de la nation? On comprendra aisément que Dumont soit
enclin a distinguer la nation de la communauté politique. Apres tout, ceux qui identifient
la nation avec la communauté politique sont généralement recrutés parmi les partisans de
la conception exclusivement civique, et Dumont rejette cette équation entre la nation et la
communauté politique exclusivement civique. Il a donc raison de vouloir formaliser un
concept de nation qui serait distinct d'une communauté exclusivement définie a partir de
sa composante politique. Mais la nation ne peut-elle pas étre congue aussi comme une
sorte de communauté politique? Une communauté politique qui inclurait une majorité
nationale, des minorités nationales et des individus de différentes origines ne serait-elle
pas une nation?

Qu'on me comprenne bien ici. Je ne suis pas en train de récuser 'utilisation d'un
concept de nation purement culturelle, pas plus que je cherche a m'en prendre au
nationalisme civique. Je m'interroge seulement sur l'intérét d'une conception purement
culturelle de la nation et de son importance dans le cas du Québec. On peut, en ce sens, se
demander si les Québécois pensent que les anglophones du Québec et les néo-Québécois
font partie de la nation québécoise. Il me semble que la majorité des personnes sondées
répondraient affirmativement. Le concept sociologique de Dumont semble donc étre
confronté a une difficulté¢ importante, celle de se heurter a 'opinion courante. Mais
laissons de coté cette difficulté, et concentrons-nous sur la proposition précise de
Dumont, qui est d'inclure les francophones hors Québec dans la nation et d'exclure les



anglophones du Québec, ainsi que les néo-Québécois.

Le débat qui m'oppose a Dumont peut en partie ne relever que d'un différend
terminologique. Apres tout, il est clair que Dumont est disposé a accorder un droit de cité
aux Québécois de toutes origines au sein de la communauté politique québécoise. La
seule différence semble étre dans le fait d'identifier ou non la communauté politique et la
nation. Dumont se refuse a une telle identification alors que j'y souscris. Je me réjouirais
volontiers de constater qu'il ne s'agit que d'un différend terminologique, mais un malaise
persiste. Il me semble que le vocabulaire que Dumont cherche a imposer ne correspond
pas au vocabulaire qui est celui de la majorité des Québécois. Il ne correspond pas
davantage a l'usage courant, et il n'a pas beaucoup d'utilité¢ dans le contexte contemporain.

Mais il y a plus. La plupart des francophones hors Québec ne s'identifient pas a
une nation frangaise ou francophone. Ils s'identifient a la nation canadienne ou a la nation
acadienne, comme c'est le cas chez les francophones du Nouveau-Brunswick. Cela ne fait
qu'accentuer le caractére abstrait de la nation frangaise a laquelle Dumont fait référence.
Mais le malaise devient tangible lorsque Dumont se voit contraint de prétendre qu'une
personne qui serait seulement intégrée et non assimilée a la majorité francophone
québécoise ne fait pas partie de la nation. Son concept de nation cesse alors d'étre
simplement inutile ou inapplicable. Il devient source de tensions possibles.

11 faut toutefois étre attentif aux explications fournies par Dumont. Il craint que
'on impose de force une inclusion des néo-québécois, des allophones ou des membres
des communautés culturelles au sein de la nation, et c'est sans doute parce qu'il s'oppose
avec raison a une identité nationale exclusivement civique qui ne reconnaitrait pas les
différences culturelles des groupes qui participent de cette identité. Je partage avec
Dumont cette inquiétude, mais je répéte que la nation peut étre une sorte de communauté
politique. Pour qu'il y ait nation au sens sociopolitique de l'expression, il faut sans doute
faire attention a la composition sociologique du groupe et non seulement s'en remettre
aux institutions et valeurs communes, comme le prescrivent certains des défenseurs du
nationalisme exclusivement civique. Mais une fois que cette mise en garde a été faite, il
est essentiel pour comprendre le nationalisme québécois de faire intervenir la
communauté politique, et donc les institutions et valeurs communes.

7.- La contribution philosophique

Quand on se demande quel apport a été celui des philosophes au débat sur la
question nationale québécoise, on ne peut éviter de songer a Charles Taylor. Il est sans
contredit celui qui a contribué de la facon la plus significative a faire avancer une
réflexion philosophique suscitée par le contentieux Québec-Canada. C'est en tout cas ce
que je vais tenter de montrer dans cette derniére section.

Les philosophes se sont pour I'essentiel mouillés une premiére fois dans le débat
sur la question nationale a I'occasion de la publication des Actes d'un congres de
I'Association canadienne de philosophie en 1979, a quelques mois du premier référendum



sur la souverainetg.

Charles Taylor est alors partie prenante de ce débat. Mais il s'est engagé bien avant ses
autres collégues. Dans un article datant de 1965, il prend acte du nouveau nationalisme
qui émerge au Québec.

Il emploie méme I'expression «nationalisme québécoisy.

I1 constate que ce nouveau nationalisme induit un changement profond dans les
mentalités et conduit les «Canadiens frangais» a oeuvrer au sein d'institutions communes
avec les «Canadiens anglais»:

«En fait, le processus méme d'urbanisation et de développement d'une économie moderne
au Québec, qui a plus que toute autre chose servi a miner le vieux nationalisme défensif,
est & la source des pressions qui sous-tendent la nouvelle forme de nationalisme. De plus
en plus, les Canadiens frangais travaillent de concert avec les Canadiens anglais dans une
¢conomie moderne au sein de grandes sociétés. En bref, ils sont de moins en moins isolés
des Canadiens anglais et de plus en plus forcés de collaborer dans un méme cadre
institutionnel et selon les mémes regles.»
Mais il ne faut pas croire que Taylor admet pour autant l'existence d'une nation
québécoise au sens ou nous l'entendons. Selon lui, le nationalisme québécois «reléve
principalement de la classe moyenne» et constitue «une création de l'intelligentsiay.
Quelques années plus tard en 1970, Taylor critique l'idée d'une nation québécoise et opte
pour une définition culturelle semblable a celle de Dumont:

«La grande majorité des Canadiens frangais s'identifie fondamentalement a ce qu'on
appelle avec raison la nation canadienne-francaise»
Pour Taylor, il n'est pas question de reconnaitre 1'existence d'une nation québécoise, car
cette idée est intimement liée au séparatisme québécois. Elle supposerait une
identification & I'Etat du Québec et ferait de cet Etat un instrument politique.

Selon Taylor, la population francophone résiste autant a une identité québécoise qu'a une
identité canadienne entendue au sens d'une affiliation au pays dans son ensemble :

«Le terme usuel Canadiens, traditionnellement utilisé pour "Canadiens frangais", résume
l'attitude populaire. La nouvelle exigence séparatiste demandant a la population de
s'identifier comme Québécois est aussi différente de tout cela que 1'est 1'identification a
I'ensemble du pays, sans égard a la langue, qui fait partie de la signification du terme
anglais "Canadian".»

Ces deux fagons de nier l'identité «canadienne-francaise» sont a la source de deux
positions politiques radicales : le souverainisme de René Lévesque et le fédéralisme
centralisateur de Trudeau. Il s'agit d'options simplificatrices qui sont proposées aux
Québécois francophones pour nier leur sentiment d'appartenance a la nation canadienne
francaise :

«Lévesque et Trudeau offrent tous deux une solution radicale qui supprime une des
dimensions que les Canadiens frangais connaissent depuis des siecles. Lévesque
abandonne la dimension canadienne et Trudeau donne une image individuelle des
Canadiens francophones sans la dimension collective de I'identification a la nation
canadienne-frangaise.»



Comme on le voit, le nationalisme culturel de Taylor est a la source de son attitude
ambivalente a I'égard des choix politiques qui s'offrent aux Québécois. Il ne faut d'ailleurs
surtout pas croire que Taylor ait changé depuis cette époque. Dans le mémoire qu'il
dépose vingt ans plus tard a la Commission sur l'avenir politique et constitutionnel du
Québec (en décembre 1990), Taylor fait encore une fois intervenir sa conception
culturelle:

«Le Québec est une société distincte, I'expression politique d'une nation, dont la grande
majorité vit a I'intérieur de ses fronticres.

Le Québec est le foyer principal de cette nation, dont des branches se sont établies
ailleurs en Amérique du Nord, et principalement au Canada.»

Taylor semble n'avoir jamais accepté un concept sociopolitique de nation semblable a
celui que j'ai formulé a la fin de la section 3. Comme je I'ai déja fait remarquer, sa
conception corrobore plus ou moins celle de Fernand Dumont. Je voudrais cependant
insister sur trois aspects importants de sa pensée qui permettent de mesurer 1'ampleur de
sa contribution. Pour apercevoir son originalité, il faut davantage se rapporter a sa
philosophie politique.

La premiere chose a dire est que Taylor est un philosophe communautarien. Bien
qu'il souscrive au libéralisme, il prétend que les principes libéraux résultent d'une société
dans laquelle les membres s'entendent sur des valeurs communes. Il faut une
communauté de valeurs pour que la société libérale puisse surgir. Je ne veux pas
développer cet aspect de sa pensée, puisqu'il nous €loignerait trop de notre sujet, mais il
est impossible de ne pas le mentionner. On ne se trompera pas en disant que le point de
vue communautarien de Taylor est a 1'origine de reformulations importantes de la part des
principaux théoriciens contemporains du libéralisme. Ronald Dworkin, par exemple, a été
amené a reconnaitre la primauté des valeurs libérales et a admis I'origine communautaire
du libéralisme, et c'est sans doute en partie grace a l'influence exercée par Taylor. John
Rawls, pour sa part, reconnait maintenant que son libéralisme est un produit de la culture
politique occidentale et c'est aussi sans doute pour répondre a des critiques
communautariennes comme celles de Taylor que de tels amendements ont été apportés a
sa théorie initiale.

Plus important encore pour notre propos, Taylor a été amené a critiquer
l'identification de la nation & I'Etat souverain. Voila un deuxiéme aspect de sa pensée sur
lequel il nous faut insister. Pour Taylor, le Canada est un Etat multinational, et cela
constitue en soi un point de vue subversif dans le contexte d'une conjoncture politique
canadienne subissant toujours I'influence du nationalisme exclusivement civique de
Trudeau. Taylor, qui s'est déja présenté aux ¢€lections fédérales contre Pierre Elliott
Trudeau sous la bannieére du Nouveau Parti Démocratique, n'a eu de cesse de faire valoir
I'importance de refléter au sein de nos institutions politiques la «diversité profonde» qui
caractérise le Canada. Il s'est montré depuis les années soixante un défenseur acharné
d'un statut particulier pour le Québec. Il s'est montré favorable a la décentralisation et a
défendu le principe d'une plus grande autonomie au Québec dans des champs de
compétence spécifiques.

Il a lutté pour que soit instauré un véritable Etat multinational au Canada sous la forme



d'un fédéralisme asymétrique.

Cette idée d'une citoyenneté multinationale n'est pas une invention de Taylor, pas méme
au Québec, car elle a été véhiculée par les Québécois depuis les origines de la fédération,
mais il a sans doute été parmi les rares intellectuels Anglo-Québécois a s'étre battu pour
sa mise en application au Canada.

Mais nous n'avons pas encore décrit I'essentiel de la contribution de Taylor. Celle-
ci est inestimable d'abord et avant tout parce qu'il s'inscrit en faux contre l'individualisme
en philosophie morale et politique. Tel est le troisiéme aspect de sa pensée que je veux
mettre en évidence. Pour Taylor, le nationalisme est compatible avec le libéralisme parce
que le libéralisme n'a pas a €tre identifi¢ a 1'individualisme.

Taylor croit aux droits collectifs et croit qu'une constitution doit refléter un juste
équilibre entre les droits individuels et les droits des communautés. Taylor reconnait, par
exemple, I'importance des «droits linguistiques collectifs».

Pour lui, le principal défi auquel ont a faire face les sociétés libérales «semble découler
de ce qu'elles sont des républiques de citoyens dont la dimension "communautaire” de la
vie moderne, tant familiale qu'étatique, est menacée par des tendances "atomistes". »

La collectivité peut intervenir de diverses facons dans la sphére publique. Elle peut
donner lieu au développement d'un modé¢le libéral fondé¢ sur la participation plutot que
sur les droits.

Cela a pour effet de redonner de I'importance aux droits civiques et a la liberté des
Anciens, par opposition a la liberté des modernes qui accorde une importance
prépondérante aux libertés individuelles. Cela peut également donner lieu a une
réhabilitation de I'appartenance ethnique ou nationale.

Mais cela peut aussi conduire a la reconnaissance des droits collectifs de la
communauté.

Dans la méme foulée, Taylor affirme la valeur intrinséque de la diversité culturelle. Les
communautés linguistiques ont un droit collectif d'exister qui transcende le droit des
individus que soient maintenus leur appartenance linguistique et culturelle. Pour Taylor,
la valeur de 'appartenance communautaire ne se réduit pas a la valeur que les individus
leur accordent. En effet, son argument ne repose pas uniquement sur le fait que les
individus accordent le statut de bien premier a leurs appartenances linguistique et
culturelle. Il n'est pas dit que ces appartenances acquicrent de la valeur seulement parce
qu'elles jouent un role instrumental dans la poursuite de nos propres objectifs, la
satisfaction de nos intéréts et la mise en application de notre conception de la vie bonne.
Si les individus accordent de 1'importance a leur affiliation linguistique et culturelle, c'est
parce qu'ils croient que la communauté linguistique a une valeur en soi et parce qu'ils
croient a la valeur intrinséque de la diversité culturelle. C'est la raison pour laquelle
Taylor répond a Will Kymlicka comme il le fait dans son article sur le multiculturalisme.

La protection des cultures est chez Kymlicka inscrite dans un cadre individualiste.
Taylor insiste avec raison sur le caractére réducteur de la protection culturelle qui si on
s'en tenait a la conception de Kymlicka. Le concept de droit collectif de Kymlicka
n'assure pas le maintien et la survie des communautés linguistiques de génération en
génération.



Telle est donc I'apport de Taylor. C'est un philosophe communautarien qui a
réfléchi au probléme de la reconnaissance politique des nations dans le contexte d'un Etat
multinational, et qui est disposé pour ce faire a accorder une place aux droits des
communautés. La ou le bat blesse, c'est dans la conception culturelle de la nation que
Taylor met de I'avant, suivant en cela Dumont, et qu'il applique au Québec.

Le RDC (reste du Canada) apparait a Taylor comme un groupe fortement
diversifi¢ qui est particulierement soucieux d'unité et qui identifie la nation au pays dans
son ensemble.

On revient en quelque sorte a 1'idée mentionnée plus haut de la nation culturelle
(canadienne francaise) dans la nation civique (le Canada). Taylor se dit fortement
influencé par Herder lorsqu'il s'agit de déterminer la nature du nationalisme québécois. La
langue et la culture occupent alors une place prépondérante. Mais les critéres basculent
soudainement lorsque 1'on se rapporte a la nation canadienne anglaise. Existe-t-il une
nation canadienne anglaise? Taylor ne semble pas disposé a répondre a cette question par
l'affirmative. Il semble qu'il s'agisse d'une construction purement théorique qui résulte
d'une incompréhension de la nature véritable du Canada, conception entretenue par les
nationalistes québécois. Si ces derniers affirment l'existence d'une nation canadienne
anglaise, c'est qu'ils ont tendance a projeter leur propre cas sur celui du RDC. S'ils
cherchaient plutot a le comprendre tel qu'il est, ils verraient qu'il n'en est rien. Ils
percoivent une communauté homogene alors qu'en réalité, le RDC est un ensemble
hétéroclite et diversifié:

«C'est 1a la grande incompréhension historique qui a fagonné la politique canadienne au
cours du siecle dernier. Chaque partie exigeait de l'autre d'étre différente de ce qu'elle
¢tait pour la faire entrer dans une vision du Canada qui lui convenait. Idéalement, pour
les Canadiens francais, le Canada "anglais" doit étre une nation, c'est-a-dire une entité
constitutive d'un Etat binational, tandis que pour le reste du Canada, le probléme serait
résolu si les Canadiens frangais acceptaient d'envisager leur identité frangaise comme une
identité ethnique, enrichissante certes, mais qui ne saperait pas leur allégeance
inconditionnelle au Canada. »

On touche ici a la cause véritable des critiques adressées par Taylor au nationalisme
québécois. Toute solution au probléme des relations entre Canadiens et Québécois doit
selon lui passer par un respect mutuel. Or si ce respect requiert que les Canadiens
reconnaissent 1'existence d'une nation culturelle, la nation canadienne francaise, il
requiert également que les Québécois comprennent «le besoin d'unité» par le reste de la
nation canadienne.

Je dois dire que je m'accorde pour I'essentiel avec ce diagnostic. Ma seule
réticence réside dans la caractérisation du nationalisme canadien-frangais. Comme je 'ai
signalé déja, je crois que cette vision des choses ne correspond plus a la réalité sociale et
politique du Québec. Ceci étant dit, Taylor a probablement raison d'insister sur le fait que
les Québécois et les Canadiens ont une conception divergente de ce qu'est une nation, et
que chacun de ces groupes s'en sert pour représenter sa propre affiliation nationale.
Supposons que ce soit 1a 1'origine profonde du différend et supposons €galement que 1'on



remplace la conception culturelle par la conception sociopolitique pour caractériser le
point de vue québécois. Cela voudrait dire que la solution se trouve dans I'acceptation du
Québec comme nation sociopolitique dans la nation civique (le Canada). Qu'en est-il de
cette idée du Canada, congu comme une nation civique contenant une nation
sociopolitique québécoise? Ne doit-on pas reconnaitre que cette idée de la nation dans la
nation est entiérement abandonnée par le Canada anglais?

Et quelles conclusions politiques faut-il tirer d'un tel refus de reconnaitre la nation
québécoise?

11 faut toutefois laisser ces questions en suspens, car elles s'éloignent
considérablement des objectifs que nous nous étions fixé. Nous sommes parvenus au
point ou les considérations théoriques doivent progressivement céder le pas a des
considérations d'ordre politique, et nous ne voulons pas nous aventurer sur ce terrain dans
le cadre de la présente étude. Notre objectif n'était pas de tenir un propos partisan. Il
importait, au contraire, de s'en tenir a une discussion portant sur les conceptions de la
nation mises de l'avant par des intellectuels québécois ayant différentes allégeances. Il
importait de dépolitiser ces questions méme si celles-ci touchent a des enjeux politiques
majeurs auxquels sont confrontés I'ensemble des Québécois.

Pour des contributions récentes a la littérature portant sur la nation et le nationalisme,
voir Jocelyne Couture, Kai Nielsen et Michel Seymour (dir.), Rethinking Nationalism,
Supplementary Volume of the Canadian Journal of Philosophy, Calgary, University of
Calgary Press, 1998.

Pour une analyse du vocabulaire de la nation tel qu'utilisé par les élites politiques, voir
Gilles Bourque et Jules Duchastel, L'identité fragmentée, Saint-Laurent, Fides, 1996.
André Laurendeau, Journal tenu pendant la Commission d'enquéte sur le bilinguisme et le
biculturalisme, Outremont, VLB, 1990.

Brossard, L'accession a la souveraineté et le cas du Québec, Montréal, Presses de
I'Université de Montréal, 1995.

Brossard, pp. 79, 88, 180.

Brossard, pp. 84, 180-181. Pour la définition de la nation, voir pp. 64-70.

Brossard, p. 65. Méme lorsque la nation n'est pas identifiée a un Etat souverain, il s'agit
quand méme d'une entité politique. Voir pp. 69-70, 173.

Une distinction analogue existe au sein de la langue allemande entre la Staat nation et la
Kultur nation.

Brossard, pp.180-181. Brossard reste quand méme tres hésitant sur ce point. Sa pensée
est encore dans une trés large mesure tributaire du nationalisme canadien-francais.

Pour une discussion de la problématique autochtone, voir Pierre Trudel (dir.),
Autochtones et Québécois. La rencontre des nationalismes, Recherches amérindiennes au
Québec, Montréal, 1995.

Voir Michael Ignatieff, «Québec : la société distincte, jusqu'ou?», dans Jacques Rupnik
(dir.), Le déchirement des nations, Paris, Seuil, 139-156. Voir p. 141.

Derriennic, Nationalisme et démocratie, Montréal, Boréal, 1995.

Derriennic, p.118

Derriennic, p. 123.

Derriennic, p.18.



Derriennic, p.16.

Derriennic, p.30.

Derriennic, p.34.

Derriennic, p.35. Certains auteurs vont jusqu'a prétendre que le nationalisme québécois
est essentiellement fondé sur le ressentiment. Voir, par exemple, I'ouvrage de Marc
Angenot, Les idéologies du ressentiment, Montréal, XYZ, 1996. Pour une critique, voir
Jacques Pelletier, Au-dela du ressentiment, Montréal, XYZ, 1996.

Derriennic, p.39.

ibidem.

Derriennic compare également I'éventuelle souveraineté du Québec avec les
indépendances acquises par la Norveége ou la Slovaquie. Il arrive rapidement a la
conclusion que ces exemples étaient a toutes fins utiles uniques (sauf pour la Norvége
qu'il compare au Canada) et qu'ils ne peuvent étre compares au cas du Québec. Mais il ne
semble pas voir que son argument permet d'étre retourné en faveur du Québec. Le
Québec n'est-il pas en un sens un cas unique lui aussi?

Derriennic, p.74.

Derriennic, p.115.

Voir Michel Seymour, "Une conception sociopolitique de la nation", Dialogue, Vol.
XXXVII, no. 3, Eté 1998.

Bariteau, «Pour une conception civique du Québec», L'Action nationale, Vol. LXXXVI,
7, 1996, 105-168. Voir aussi Guy Bouthillier, L'obsession ethnique, Outremont, Lanctot
Editeur, 1997.

Bariteau, p.136.

Bariteau, p.160

Bariteau, p. 156.

ibidem.

ibidem.

Bariteau, p. 142.

Bariteau, p. 155.

Bariteau, p. 154.

Bariteau, p. 153.

Bariteau, p. 158.

Bariteau, p. 154.

Bariteau, p. 147.

Pour un argument en faveur du patriotisme constitutionnel dans le contexte canadien, voir
Dominique Leydet, «Patriotisme constitutionnel et identité nationale» dans Michel
Seymour (dir) Une nation peut-elle se donner la constitution de son choix?, Montréal,
Bellarmin, 1995, 79-91.

Bariteau, p. 159.

Bariteau, p. 131.

Bissoondath, Le marché aux illusions, Montréal, Boréal, 1995.

Voir, par exemple, Bissoondath, pp. 222, 223, 225, 228.

Article 3.(1) paragraphe a), La loi sur le multiculturalisme canadien, Ottawa, 1990, p.13
(cité par Bissoondath)

Comme le fait remarquer Christian Dufour, la politique de multiculturalisme est entre
autres choses "un moyen d'éviter de reconnaitre le biculturalisme du pays et d'admettre



les conséquences politiques de la spécificité québécoise. Le multiculturalisme réduit en
principe le fait québécois a un phénomeéne ethnique." Le défi québécois, Montréal,
L'Hexagone, 1989, p.77. Voir aussi Fernand Dumont, Raisons communes, Montréal,
Boréal, 1995, p. 38.

Dumont, p.42.

Bissoondath, p. 84.

Bissoondath, p. 89.

Bissoondath, p. 94.

Bissoondath, p. 96.

Bissoondath, p. 101.

Bissoondath, p.102.

Bissoondath, p. 119.

Bissoondath, p. 129.

Bissoondath, p. 136.

Bissoondath, p. 145.

Lise Bissonnette est directrice du journal Le Devoir. Ce journal est lu par la plupart des
intellectuels québécois. Elle a écrit de trés nombreux éditoriaux portant sur le
nationalisme québécois, et il serait fastidieux d'en faire la recension dans le cadre de la
présente étude. Le lecteur qui veut prendre connaissance de certains de ses textes
consultera avec profit son ouvrage intitulé La passion du présent, Montréal, Boréal, 1987.
Bissoondath, pp 54-55, 75.

Pour une étude détaillée de la politique de nation building de Pierre Elliott Trudeau, voir
Guy Laforest, Trudeau et la fin d'un réve canadien, Sillery, Les Editions du Septentrion,
1992.

Burelle, Le mal canadien, Montréal, Fides, 1995, p. 82.

Dumont, Raisons communes, p. 44.

Voir Raisons Communes, pp. 35 et suivantes. Kai Nielsen a également développé une
telle conception dans «Cultural Nationalism, Neither Ethnic nor Civicy, Philosophical
Forum, Vol. 28, nos 1-2, 1996-1997, 42-52.

Dumont, p. 40.

Dumont, p. 54.

Dumont, p. 52.

ibidem

Dumont, p. 53.

ibidem

Dumont, p. 53.

Dumont, p. 55.

Dumont, p. 53.

Dumont, p. 55.

Dumont, p. 59.

Dumont, pp. 63-64.

Dumont, p. 64.

ibidem

Dumont, p. 66.

Stanley French (dir.), La Constitution canadienne : qu'en pensent les philosophes?,
Montréal, Association canadienne de philosophie, 1979. La seule autre occasion fut en



1992 dans le cadre du congres annuel de la Société de philosophie du Québec. Voir
Michel Seymour (dir.), Une nation peut-elle se donner la constitution de son choix?,
Montréal, Bellarmin, 1995.

Taylor, «Le nationalisme et l'intelligentsia au Québec», dans Rapprocher les solitudes.
Taylor, p. 18.

Taylor, p. 10.

Taylor, p. 15.

Taylor, «Un avenir pour le Canada», Rapprocher les solitudes, p. 36.

ibidem.

Taylor, p. 37.

Taylor, p. 38.

Taylor, «Les enjeux de la réforme constitutionnelle», Rapprocher les solitudes, p. 162.
Taylor, «Les enjeux de la réforme constitutionnelle», p. 168.

Taylor, pp. 171-173.

Pour une réflexion sur les rapports entre le libéralisme et le nationalisme, voir Frangois
Blais, Guy Laforest et Diane Lamoureux (dir.), Libéralisme et nationalisme, Québec, Les
Presses de 1'Université Laval, 1995. Voir en particulier l'article de Jocelyne Couture
«Pourquoi devrait-il y avoir un conflit entre le nationalisme et le libéralise politique?»,
51-75. Pour un argument contre le nationalisme a partir d'une perspective s'inspirant du
libéralisme, voir Daniel Weinstock «Is there a Case for Nationalism?», Journal of Apllied
Philosophy, 13, no 1, 1996, 87-100.

Taylor, «Pourquoi les nations doivent-elles se transformer en Etats?», Rapprocher les
solitudes, p. 56.

Taylor, «Des avenirs possibles : la 1égitimité, 1'identité et 1'aliénation au Canada a la fin
du XXe siecle», Rapprocher les solitudes, p. 102.

Taylor, p. 110.

Taylor, p. 116.

Taylor, «Les enjeux de la réforme constitutionnelle», Rapprocher les solitudes, p. 163.
Voir Multiculturalisme, différence et démocratie, Paris, Aubier, 1994.

Taylor, note 41.

Taylor, «Un avenir pour le Canada», Rapprocher les solitudes, p. 36.

Taylor, «Des avenirs possiblesy», Rapprocher les solitudes, p. 120.

Taylor, «Un avenir pour le Canada?», Rapprocher les solitudes, p. 36.

Cette 1dée d'une nation dans la nation fut entretenue par l'ancien premier ministre
canadien Lester B. Pearson dans la foulée des travaux de la commission Laurendeau-
Dunton. A ce sujet, Kenneth McRoberts écrit: «Cet état d'esprit est & des années-lumiéres
de 1'état actuel des choses. Il serait inimaginable aujourd'hui d'entendre le premier
ministre Chrétien parler du Québec comme d'une "nation a l'intérieur d'une nation".»
Voir McRoberts, «Condamnés a se parler», Le Devoir, Vendredi, 7 mars, 1997, page
All.

Srit se veut une démonstration par l'absurde de la vacuité de la démarche québécoise,
mais elle se retourne contre la conception individualiste qu'il défend.

N'en déplaise a Derriennic, la



rrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrr

rrrrrrrrrrrrrrrrrrrrr

O OE+E,EARIURFIRGIRCIRUR IR
A00aaaaaI0aaaue i GGG aaaaaaonon ¥
oppobebpoovosoch

oeppepeboooosssh

000000PopPOVSOBSOISOVOD

000000poppICEISIBIOV

bluluoluldole] e lulodelulodululodululole) o) oYelu) o) fu) ol ofede) o)elelotelel e el ol e  led
Polule] ofulu]oe] ol eJulelulalulolulutuluelu) o) oate] o oful ol oJe] o) o)edelulelul ol el ol el e Tuled

HEAESE+AAAALC
-:Personal LW LS
Les Intellectuels 2

Michel
Michel



