
Tous droits réservés © Société de philosophie du Québec, 1991 Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 29 juin 2020 09:19

Philosophiques

Les énoncés psychologiques à la première personne et le
problème de la connaissance de soi
Michel Seymour

Volume 18, numéro 1, printemps 1991

URI : https://id.erudit.org/iderudit/027139ar
DOI : https://doi.org/10.7202/027139ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Société de philosophie du Québec

ISSN
0316-2923 (imprimé)
1492-1391 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Seymour, M. (1991). Les énoncés psychologiques à la première personne et le
problème de la connaissance de soi. Philosophiques, 18 (1), 3–23.
https://doi.org/10.7202/027139ar

Résumé de l'article
Un argument en faveur de l'infaillibilité a priori est considéré puis rejeté. Il
s'agit de critiquer un argument de type cartésien visant à fonder la
connaissance de soi sur un type privilégié de rapport épistémique. On montre
que plusieurs catégories d'énoncés psychologiques à la première personne ne
peuvent donner lieu à un tel savoir infaillible. La discussion culmine sur
l'examen du Cogito. Il est démontré que le philosophe cartésien ne peut savoir
a priori qu'il pense puisqu'il ne peut savoir a priori que chaque inscription en
lui de la forme verbale « Je pense » constitue un acte intentionnel de penser.



PHILOSOPHIQUES, Vol. XVIII, N u m é r o 1, Pr intemps 1 9 9 1 

ARTICLES 

LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES 
À IA PREMIÈRE PERSONNE 

ET LE PROBLÈME DE IA CONNAISSANCE DE SOI* 

par Michel Seymour 

RÉSUMÉ. Un argument en faveur de l'infaillibilité a priori est 
considéré puis rejeté. Il s'agit de critiquer un argument de type 
cartésien visant à fonder la connaissance de soi sur un type 
privilégié de rapport épistémique. On montre que plusieurs 
catégories d'énoncés psychologiques à la première personne 
ne peuvent donner lieu à un tel savoir infaillible. La discussion 
culmine sur l'examen du Cogito. Il est démontré que le philo­
sophe cartésien ne peut savoir a priori qu'il pense puisqu'il ne 
peut savoir a priori que chaque inscription en lui de la forme 
verbale «Je pense» constitue un acte intentionnel de penser. 

ABSTRACT. An argument favourable to a priori infallibility is 
considered and then rejected. Specifically, it is a cartesian 
argument which purports to justify infallible self-knowledge on 
the basis of a special epistemic access. Many first person psy­
chological sentences are shown to be defective in this respect. 
The discussion culminates with an examination of the Cogito. 
It is shown that the cartesian philosopher cannot claim to know 
a priori that he is thinking since he does not know a priori that 
all inscriptions in himself of the verbal form «1 think» constitute 
an intentional act of thinking. 

* Le texte qui suit a été pour une large part suscité à l'occasion du séminaire donné 
par Tyler Burge au printemps 90 à UCIA. Je lui dois par conséquent beaucoup 
même si la critique «wittgensteinienne» que je propose résulte de mes propres 
réflexions sur le sujet. 



4 PHILOSOPHIQUES 

La discussion au sujet de !'individuation des contenus 
de pensée en philosophie de l'esprit a conduit récemment 
certains philosophes à se demander s'il est possible de 
soutenir de façon cohérente à la fois l'anti-individualisme et 
le principe cartésien de l'autorité de la première personne. 
(Par exemple, Davidson 1987; voir aussi Burge 1988 et 
Davidson 1988). L'anti-individualisme implique que les 
contenus de pensée sont individués au moins en partie par 
l'environnement physique ou l'environnement social. L'in­
dividualisme n'implique, au contraire, aucune détermina­
tion de ce genre et c'est pourquoi il semble, à première vue, 
qu'il soit le seul à pouvoir s'accommoder de l'idée que 
l'agent a pleinement accès à ses propres contenus de pen­
sée. En effet, si les environnements social ou physique 
interviennent dans !'individuation des contenus de pensée, 
comment l'agent peut-il avoir autorité sur ses propres conte­
nus de pensée? Plusieurs philosophes s'entendent quand 
même pour dire que les deux doctrines sont compatibles. 
D'autres en profitent pour questionner le principe de l'au­
torité de la première personne (Millikan 1984). Mais le débat 
ouvre la voie à un examen renouvelé des thèses concernant 
le caractère infaillible de la connaissance de soi. Je voudrais 
montrer que même si le sujet individuel a, jusqu'à un certain 
point, autorité sur certaines de ses attitudes psychologiques, 
cette autorité ne saurait s'expliquer par le fait qu'il a un 
accès épistémique privilégié à ses propres états «internes». 
Je ne vais pas tenter ici de fournir une explication de l'auto­
rité de la première personne. Je veux discuter plutôt d'un 
argument de type «cartésien» et lui opposer une critique 
«wittgensteinienne». L'anti-individualisme est certes com­
patible avec l'autorité de la première personne, mais il n'y 
a pas grand chose à dire en faveur de la thèse «cartésienne» 
selon laquelle il existerait une connaissance de soi infaillible 
a priori et dont le fondement serait épistémique (Descartes 
1964, Vol. 7, 23-24). Cette thèse pose cependant suffisam­
ment d'énigmes pour mériter un examen indépendant. 

I 

Il convient de s'arrêter un instant sur la notion d'à 
prioricité invoquée ici. Par connaissance a priori, je n'en­
tends pas seulement une connaissance acquise à partir de 
l'appréhension de principes universels (vérités logiques, 
définitions). Je reconnais qu'il peut y avoir a prioricité 
même lorsque le savoir dont il est question concerne un fait 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 5 

particulier. Corrélativement, j'admets aussi la possibilité de 
Y a priori contingent. En troisième lieu, je suis aussi disposé 
à admettre, pour les fins de la discussion, que la connais­
sance a priori puisse avoir elle-même parfois un caractère 
événementiel et je n'impose pas la condition qu'elle doive 
consister en des états mentaux d'appréhension quasi intem­
porels dont les conditions d'individuation ne feraient pas 
appel à des séquences d'événements mentaux. Pour qu'on 
puisse parler de vérité a priori, l'essentiel est que l'agent 
n'ait pas besoin de se sortir de la pensée dans laquelle il se 
trouve pour accéder à cette vérité. De cette manière, on 
reconnaît qu'un agent puisse avoir une connaissance a 
priori de l'événement mental intentionnel dans lequel il se 
trouve. Comme on le verra plus loin, toute la question sera 
de savoir si l'existence d'événements mentaux intentionnels 
peut elle-même être établie a priori. Cela reste à discuter 
mais je ne veux pas, à ce stade-ci, écarter cette éventualité. 
Voilà la raison pour laquelle j'autorise en principe qu'on 
puisse parler de connaissance a priori dès lors que l'agent 
peut accéder à cette connaissance sans sortir de la pensée 
singulière dans laquelle il se trouve. Si on pouvait déduire 
de principes généraux l'existence d'événements mentaux 
intentionnels, il se pourrait alors que certains d'entre eux 
aient un caractère réflexif. Les conditions de vérité des 
énoncés qui rapportent l'existence de tels événements se­
raient satisfaites pourvu que ces énoncés eux-mêmes fassent 
l'objet d'une pensée. Ils exemplifieraient alors une connais­
sance a priori au sens où je l'entends. 

On peut, au départ, énumérer les conditions qui doivent 
être satisfaites pour qu'un énoncé psychologique à la pre­
mière personne puisse donner lieu à un savoir, non pas 
indubitable, mais «infaillible» et a priori. Il s'agit de condi­
tions que doit satisfaire un argument de type cartésien. Je 
n'entends pas produire un argument contre toute infaillibi­
lité a priori (et encore moins a posteriori bien que, dans ce 
dernier cas, il me semble que la réfutation soit plus facile) 
et je concentre plutôt mes efforts sur un argument particu­
lier qui suppose une relation de transparence épistémique 
entre le sujet et ses propres événements mentaux. Voici 
donc ces conditions : 

- Condition illocutoire : l 'énoncé doit être disponible 
pour un acte de jugement ou, à tout le moins, permettre 
de rapporter ou décrire le phénomène psychologique en 
question. En somme, il doit être susceptible de vérité ou 
de fausseté. 



6 PHILOSOPHIQUES 

- Condition phénoménologique : ce qui est rapporté ou 
décrit par l'énoncé doit être appréhendé consciemment 
et avoir un caractère événementiel. 

- Condition épistémologique : L'agent doit avoir un accès 
a priori au phénomène et ne pas faire reposer la vérité 
de l'énoncé faisant l'objet de son jugement sur une 
évidence empirique comme la mémoire par exemple. 
Cette condition peut sembler contredire la précédente 
dans la mesure où un événement mental doit en appa­
rence quand même faire l'objet d'une expérience, mais 
j'emploie ici la notion d'à prioricité dans le sens que j'ai 
décrit plus haut qui autorise à parler de connaissance a 
priori dans ce cas. Il suffit que l'agent accède «de l'inté­
rieur» à Ia connaissance de cet événement. 

- Condition ontologique •. les contours du phénomène 
rapporté doivent être bien définis. 

- Condition logique : les concepts exprimés pour le carac­
tériser doivent être clairs et distincts. 

- Condition sémantique : Le phénomène doit être rappor­
té par l'énoncé sur le mode de dicto et non de re et servir 
à spécifier un contenu intentionnel et non un rôle fonc­
tionnel. 

On notera qu'en formulant ces conditions, j'ai pris pour 
acquis que le jugement ou la pensée de l'agent s'articule au 
travers d'un medium langagier et on pourrait objecter que 
je suis, de cette manière, en train de me donner une pré­
misse suffisante pour prendre en défaut le cartésien. Mais je 
ne présuppose une théorie citationnelle que pour faciliter 
la discussion. Si jamais cette présupposition risquait de 
nuire aux arguments cartésiens, je la retirerais aussitôt. Il 
faut dire aussi qu'une théorie citationnelle ne peut à elle 
seule suffire, de toute façon, à réfuter le cartésien. Une telle 
théorie est compatible avec l'idée que les constituants lin­
guistiques appartiennent au langage de la pensée. 

Les conditions phénoménologique et sémantique ne 
retiendront pas beaucoup notre attention. La première per­
met d'éliminer d'emblée les énoncés qui rapportent des 
états psychologiques ou des sentiments. On tient pour évi­
dent le fait que, la plupart du temps, les états psychologi­
ques et les sentiments ne peuvent pas faire l'objet d'une 
connaissance infaillible. La condition sémantique permet 
elle aussi d'éliminer des candidats indésirables. Les énoncés 
rapportant des attitudes de re, au sens classique (par oppo-



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 7 

sition aux attitudes de se (Lewis 1979) ou à celles qui font 
intervenir des sens de re (McDowell 1984), et les énoncés 
au sujet d'états fonctionnels ne peuvent, trivialement, don­
ner lieu à un savoir infaillible. Cette dernière condition est 
violée lorsque, par exemple, l'énoncé psychologique met en 
rapport l'attitude avec un événement ou objet qui en a été 
la cause. 

Mais on peut s'interroger sur la pertinence d'introduire 
les conditions logique et ontologique. Ne sont-elles pas trop 
difficiles à satisfaire? La connaissance de soi infaillible ne 
repose-t-elle pas, justement, sur le fait qu'elle porte sur des 
concepts ou des objets dont l'identité est restée indétermi­
née? Il faut rappeler ici encore une fois qu'il s'agit de 
discuter un argument de type cartésien. Les contraintes 
logique et ontologique que j'impose sont d'ailleurs des 
contraintes analogues à celles imposées par Descartes lui-
même. Il faut dire aussi que ce sont là des contraintes fort 
naturelles dans la mesure où l'on prend généralement pour 
acquis qu'une chose ne peut exister que si elle a des condi­
tions d'individuation déterminées. Dans une telle perspec­
tive, une connaissance dirigée sur des objets ou des 
concepts dont les contours sont indéterminés est une 
connaissance sans objet et ne peut donc pas accéder au 
statut de connaissance. Je suis loin d'être d'accord avec le 
point de vue selon lequel on devrait rejeter les concepts et 
objets vagues de notre ontologie, mais je reconnais volon­
tiers que le fardeau de la preuve repose sur les épaules du 
philosophe qui veut les admettre. Si les candidats au savoir 
infaillible font intervenir des objets et concepts flous, c'est, 
jusqu'à nouvel ordre, une raison pour ne pas leur accorder 
le statut de «savoirs». Quoiqu'il en soit, les deux contraintes 
en question n'affectent pas le cœur de notre argument qui 
concerne le Cogito cartésien. 

II 

Les différentes conditions que j'ai introduites nous per­
mettent d'éliminer différentes catégories d'énoncés. Je vais 
rapidement considérer les possibilités qui s'offrent à nous. 
On pourrait penser, par exemple, que des énoncés comme 

(1) J'ai mal 
(2) J'ai peur 
(3) J'ai froid 



8 PHILOSOPHIQUES 

sont des candidats idéaux au savoir infaillible, mais il n'est 
pas clair qu'ils satisfont la condition illocutoire. Comme on 
le verra plus loin, mon point de vue critique s'inscrit à 
l'intérieur d'un cadre d'analyse wittgensteinien et j'adopte 
par conséquent une sémantique des conditions d'assertabi-
Iité. Même si les énoncés considérés ont des conditions de 
vérité, leur signification dépend de conditions d'assertabili-
té. Ils sont très souvent utilisés pour accomplir des actes 
illocutoires expressifs. Ainsi compris, ils ne sont pas dispo­
nibles pour la vérité ou la fausseté. Les catégories épistémo-
logiques de doute et de certitude ne trouvent donc pas 
d'application. (Wittgenstein 1953, # 2 4 6 , # 2 5 8 , # 2 8 8 , 
# 2 9 0 ; p. 221) 

On peut être tenté de rétorquer que l'on peut se trom­
per en énonçant de telles phrases. Il y a des cas très clairs 
où l'agent dit qu'il a mal alors que cela n'est pas le cas. Les 
hypochondriaques ne prouvent-ils pas que les énoncés rap­
portant la douleur peuvent être vrais ou faux et qu'ils 
servent à articuler des jugements sur la douleur ? Il faut dire 
tout de suite que la position de Wittgenstein ne se veut pas 
générale et peut autoriser des exceptions. Mais la plupart 
des exemples d'«erreurs» au sujet de la douleur que l'on 
ressent s'expliquent par le fait que l'agent n'est pas correc­
tement «branché» sur les événements psychologiques qui 
l'habitent. L'agent utilise toujours l'énoncé pour exprimer 
sincèrement sa douleur, mais il existe une interférence entre 
l'état qu'il ressent en apparence et l'état qu'il ressent en 
réalité. L'idée de Wittgenstein est que, la plupart du temps, 
les énoncés rapportant la douleur sont utilisés pour accom­
plir des actes illocutoires expressifs. À moins d'être affecté 
d'un tempérament flegmatique extrême ou d'être un parti­
san farouche du stoïcisme, les locuteurs n'entretiennent 
pas, en général, une distanciation épistémique à l'égard de 
la douleur. Cela n'interdit pas des circonstances plus ou 
moins exceptionnelles, mais cela donne le modèle général 
à partir duquel analyser les énoncés qui font référence à la 
douleur. 

III 

Ce modèle ne peut pas, bien entendu, s'appliquer à tous 
les cas. Les énoncés qui rapportent des sensations ont en 
général des conditions d'assertabilité qui satisfont la condi­
tion illocutoire. On pense en particulier aux énoncés qui 
rapportent des expériences perceptuelles comme : 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 9 

(4) Je vois une tache de couleur rouge 
(5) Je sens une odeur d'estragon 
(6) Je goûte la saveur d'un cabernet sauvignon 
(7) Je sens la rugosité du bois 
(8) J'entends le bruit d'un tam-tam 

Tous ces énoncés violent, à vrai dire, la condition sé­
mantique. Ils permettent à l'agent de se prononcer sur les 
«objets» matériels de l'expérience perceptuelle, c'est-à-dire 
sur ce qui est susceptible d'en constituer la cause. Mais 
faisons l'hypothèse que ces phrases peuvent être réécrites 
de telle façon qu'elles mettent l'agent en rapport avec des 
«sensations-de-rouge», des «sensationsd'estragon», etc. On 
essaie ici pour les besoins de la discussion d'avantager 
autant que possible le partisan de l'infaillibilité. On fait donc 
la supposition que les compléments d'objet directs ont dans 
ces énoncés, une fois reformulés, une occurrence oblique 
et satisfont ainsi la condition sémantique. 

La question se pose quand même de savoir s'ils satisfont 
pleinement la condition ontologique. Les sensations ont-
elles des contours bien définis ? On peut confronter ceux qui 
répondent par l'affirmative au paradoxe de la transitivité des 
sensations de couleurs. Supposons, par exemple, des types 
de sensations de couleur A, B et C et des occurrences de 
sensations a, b et c qui en sont les instances. Considérons 
ensuite l'argument suivant : 

(i) Si A = B et B = C, alors A = C (Transitivité de l'identité 

pour les sensations de couleur) 

(ii) a est indiscernable de b (par hypothèse) 

(iii) b est indiscernable de c (par hypothèse) 

(iv) a est discernable de c (par hypothèse) 

(v) Deux «occurrences* de (Critère d'identité pour 
sensation, de couleur sont les sensations de couleurs) 
les mêmes sensations 
de couleur si et seulement si 
elles sont indiscernables 
(quant à la couleur) 

(vi) A * C (de (iv) et (v)) 

(vii) A = B, B = C (de (ii) (iii) et (v)) 

(viii) A = C (de (i) et (vii)) 

(ix) (viii) contredit (vi) 

On peut penser que le problème découle du critère 
d'identité des sensations. Goodman, par exemple, pense 
que le critère devrait être remplacé par le suivant : 



10 PHILOSOPHIQUES 

(v)' Deux sensations de couleur sont identiques si chacune 
forme, pour un agent donné, des paires indiscernables avec 
les mêmes sensations de couleur. (Goodman 1951, 96-98; 
196) 

L'hypothèse de Goodman est qu'il doit ne pas exister 
une sensation de couleur c discernable de a et indiscernable 
de b (ou, à l'inverse, indiscernable de a et discernable de b) 
pour que a soit identique à b. Or c'est précisément ce qui 
se produit dans les prémisses (ii), (iii) et (iv). Si on remplace 
(v) par (v)', on ne peut plus inférer (vii) et, par conséquent, 
(viii) non plus. On bloque de cette façon la conclusion 
indésirée (ix). 

Mais la plupart des p h i l o s o p h e s s ' e n t e n d e n t au 
contraire pour localiser le problème au niveau de la pré­
misse (i). On suppose que la transitivité de l'identité s'ap­
plique aux sensations, mais cela implique qu'elles peuvent 
entrer dans des énoncés d'identité. Cela présuppose une 
réification injustifiée des sensations. L'idée est que les sen­
sations ne sont pas des «choses» au même titre que les 
objets physiques. Si on nie l'existence des «sense data», les 
relations de similarité, de ressemblance ou d'indiscernabili-
té peuvent s'appliquer, mais non Ia relation d'identité pro­
prement dite. Voilà pourquoi c'est la prémisse (i) de 
l'argument qui est problématique. La prémisse (iv) ne l'est 
pas. On accepte que, si les «sense data» existent, alors le 
critère d'identité proposé est le bon. Le problème est seule­
ment que les «sense data» n'existent pas. C'est la solution 
adoptée par la plupart des philosophes. (Armstrong 1979, 
Dummett 1979, Wright 1975 et Peacocke 1981, par exem­
ple). Mais si les «sense data» n'existent pas, les énoncés qui 
les rapportent ne peuvent avoir des conditions de vérité 
déterminées. Les jugements que l'on réalise à partir de ces 
énoncés peuvent alors difficilement être infaillibles au sens 
requis par un argument de type cartésien. Le problème est 
que les sensations n'ont pas des contours bien définis. En 
somme, on ne satisfait pas la condition ontologique. 

Mais que dire du cas où l'on est mis en présence d'une 
odeur particulière pour la première fois, par exemple celle 
de l'estragon, puis invité à l'identifier aussitôt ? La condition 
susceptible de ne pas être satisfaite est, cette fois-ci, la 
condition épistémologique. Pour être en mesure d'identifier 
à nouveau correctement une odeur à laquelle on vient d'être 
confronté, il faut juger que c'est la même sensation et il faut 
alors immanquablement faire appel à la mémoire. Cela 
suffit pour qu'il soit impossible de parler ici d'infaillibilité 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 1 1 

a priori. L'agent fait reposer la justification de son jugement 
sur une condition indirecte. Le théoricien des sense data est 
donc confronté à une difficulté de principe. Il postule un 
espace mental d'objets et ne tient pas compte du fait que les 
sensations se profilent sur un arrière-fond toujours chan­
geant. Autrement dit, elles s'inscrivent dans le temps. Telle 
est l'intuition de ceux qui refusent de réifier les sensations. 
Celles-ci ne peuvent être considérées comme des objets que 
si on les abstrait artificiellement du contexte dans lequel 
elles apparaissent et si l'on ne tient pas compte de la tem­
poralité qui les affecte. 

IV 

Il faut alors préférablement se rabattre sur les jugements 
portant sur des contenus de pensée. Les énoncés de la forme 

(9) Je pense que p 
(10) Je constate que p 
(11) Je juge que p 

semblent être des candidats tout indiqués pour l'infaillibili­
té. Il faut supposer dans ces trois cas que les verbes spéci­
fient des actes et non des états. Le problème, cette fois-ci, 
est que l'on ne peut être certain de satisfaire la condition 
logique selon laquelle nos concepts devraient être clairs et 
distincts. Un wittgensteinien se sent particulièrement à 
l'aise sur ce terrain. Les jugements qui rapportent nos conte­
nus de pensée vont immanquablement faire intervenir des 
concepts. Or ceux-ci ont en général un caractère normatif et 
ont des règles d'interprétation associées. Ceci nous oblige 
à reconnaître la possibilité de l'erreur et nous permet de 
mettre en échec un argument en faveur de l'infaillibilité de 
la connaissance qui intervient dans l'affirmation des énon­
cés (9 ) - ( l l ) . 

L'argument wittgensteinien peut être formulé comme 
suit. On veut admettre la possibilité de l'erreur dans l'appli­
cation de la plupart de nos concepts et la raison en est que 
ceux-ci ont un caractère normatif. Une norme qui ne pour­
rait jamais être correctement appliquée ne serait pas une 
norme. Qui dit normativité dit qu'il existe une règle et que 
la fixation ou l'introduction de cette règle doit être distin­
guée de son application. Il est ensuite affirmé que cette 
distinction doit aller de pair, au niveau de l'apprentissage 
de la règle, avec la distinction entre son appréhension et la 
capacité de l'appliquer correctement. La compréhension 



12 PHILOSOPHIQUES 

d'une règle doit incorporer autant un savoir propositionnel 
qu'un savoir-faire. Mais il est alors difficile de ne pas recon­
naître la possibilité logique qu'un gouffre puisse subsister 
entre le savoir propositionnel de la règle et son application. 
Il y a toujours de la place pour la formulation d'un doute 
sceptique. Une fois que le caractère normatif des concepts 
est admis, il est difficile de prétendre à l'infaillibilité dans 
nos jugements, puisqu'ils font intervenir des applications 
particulières d'une règle normative. (Kripke 1982) 

Pour contourner cette difficulté, il faut invoquer la po-
sibilité de concepts innés. On pourrait penser que les 
concepts de douleur ou de froideur, par exemple, sont des 
concepts innés. Il m'apparaît cependant clair que leur appli­
cation est gouvernée au moins en partie par les normes en 
vigueur au sein d'une communauté. Il se peut que des 
communautés soient disposées plus facilement que d'autres 
à parler de «douleur». Cela révèle qu'il y a une normativité 
implicite. L'idée est que le concept de douleur est sans 
doute formé à partir d'expériences que l'agent entretient 
avec son environnement physique. Pour faciliter la commu­
nication, il a tendance à fixer ensuite les règles gouvernant 
l'application de ses concepts en se basant sur des expé­
riences qu'il partage en commun avec le reste de la commu­
nauté. Si j'ai raison, cela montre à la fois le caractère acquis 
et non inné des concepts de douleur, ainsi que la normati­
vité déterminée par la communauté. Par conséquent, même 
dans les cas exceptionnels où des énoncés rapportant la 
douleur sont utilisés pour la performance d'actes illocu-
toires assertifs, il n'y a pas d'infaillibilité puisque l'agent 
peut appliquer incorrectement le concept de douleur qu'il 
utilise en ne se conformant pas avec l'usage admis dans la 
communauté. Bien entendu, un agent peut utiliser des ex­
pressions sans se conformer, de cette manière, à l'usage qui 
est en vigueur au sein du groupe auquel il appartient. L'idée 
est seulement qu'en procédant de la sorte, il ne fait rien 
d'autre que d'essayer d'imposer de nouvelles normes. 

V 

Il nous reste cependant un autre recours, le Cogito 
cartésien. Ici, on évacue à première vue le problème de 
l'infaillibilité dans l'application des concepts, puisque l'é­
noncé que l'on considère fait seulement référence à l'activi­
té de penser. En jargon phénoménologique, on dirait qu'il 
s'agit d'une pensée qui appréhende seulement l'aspect noé-



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 1 3 

tique et non le contenu noématique de nos actes de pensée. 
Les candidats à l'infaillibilité sont maintenant les énoncés : 

(12) Par ce présent acte, je pense 

ou 

(13) Par ce présent acte, je suis en train de penser 

ou 

(14) À ce moment-ci, je pense 

Je veux écarter immédiatement deux questions qui sont 
susceptibles de se poser. On peut se demander si la pensée 
que je pense peut être «individuée» de façon «individua­
liste», c'est-à-dire individuée indépendamment de toute ré­
férence à l 'environnemnt physique ou social. J'aurais 
tendance là aussi à penser que le terme «penser» a lui-même 
un contenu déterminé par les normes en vigueur au sein de 
la communauté. On peut douter que l'expression soit utili­
sée de la même façon chez les moines bouddhistes, en 
intelligence artificielle ou dans les écrits de John Searle. 
Mais je laisse ce point de côté. On peut aussi se poser la 
question de savoir si l'énoncé décrit le rapport qu'un sujet 
individuel, en tant que substance, entretient avec une action 
quelconque. Mais je laisse aussi cette question de côté. Dans 
la discussion qui précède et celle qui suit, il se peut que 
Lichtenberg ait raison et que le sujet-substance ne soit rien 
d'autre qu'une fiction de philosophe. Les problèmes que je 
veux soulever sont ailleurs. 

Il semble qu'on ait enfin affaire aux candidats idéaux 
pour la raison suivante. Les cas qu'on a précédemment 
examinés manifestent l'absence de relations constitutives 
entre le point de vue et la topique {subject matter) et / ou 
entre l'acte accompli et l'acte représenté. Par exemple, les 
sensations font intervenir seulement un complément d'ob­
jet direct et sont des actes de perception alors que les 
attitudes qui les rapportent et que l'on considère comme 
des candidats à l'infaillibilité sont des jugements et leurs 
points de vue sont des contenus propositionnels entiers 
(par exemple, «que je vois une tache rouge»). Il semble qu'il 
y ait maintenant une relation constitutive, d'une part, entre 
les deux actes et, d'autre part, entre le point de vue et la 
topique. Il y a une relation constitutive entre actes parce que 
les verbes dans les phrases (12), (13) et (14) ne doivent pas 
nécessairement être utilisés pour accomplir des actes de 
jugements. Les événements impliqués dans ces énoncés 
sont des actes de pensée, mais ils peuvent eux-mêmes sim-



1 4 PHILOSOPHIQUES 

plement faire l'objet d'une pensée. Il y a aussi une relation 
constitutive entre le point de vue et la topique parce que la 
pensée porte sur elle-même. Cette relation constitutive est 
d'ailleurs ce qui permettrait de distinguer les arguments a 
priori cartésiens des arguments a posteriori de Locke, qui 
font tous appel à un œil mental. (Locke 1959, Vol. 2, Book 
IV, Ch. IX, 305) 

Pour bien comprendre ce qui se passe ici, il convient de 
considérer à nouveau des énoncés qui portent sur nos 
jugements. Comme on Ta vu, ces derniers ne peuvent être 
infaillibles à cause des concepts qui interviennent oblique­
ment dans le rapport, mais on fait abstraction de cette 
difficulté. Pour le bénéfice de la discussion, on suppose que 
l'on peut juger que p indépendamment du fait d'avoir un 
langage et on suppose aussi qu'aucune normativité n'inter­
vient. On suppose en somme que les concepts invoqués sont 
innés. Considérons donc le cas d'énoncés comme 

(15) Je juge que l'on ne peut nager dans du ciment sec 

(16) Je doute qu'un texte clair puisse être généré par une 
pensée confuse 

(17) J'infère que quelque chose est blanc du fait que la neige 
est blanche. 

La position de type cartésien que je veux illustrer à 
l'occasion de ces énoncés implique les thèses suivantes : 

(A) Ces pensées ont des conditions de vérité 

(B) Leur signification est déterminée essentiellement par ces 
conditions de vérité. Elles n'auraient pas de signification si 
elles n'avaient pas de conditions de vérité. Il s'agit ici d'une 
application particulière de la sémantique selon laquelle les 
conditions de vérité d'un énoncé au mode indicatif consti­
tuent un ingrédient essentiel de sa signification convention­
nelle. 

(C) Les verbes «juger», «douter», et «inférer» servent à la 
fois à décrire un acte et à l'accomplir. En ayant la pensée 
que je juge que p, je performe l'acte de juger que p et je le 
représente tout à la fois. 

(D) Ces pensées voient leurs conditions de vérité satisfaites 
si et seulement si elles sont pensées et que l'agent s'engage 
cognitivement. Si l'agent juge l'énoncé (15), par exemple, 
cela est une condition nécessaire et suffisante pour la satis­
faction de ses conditions de vérité. 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 1 5 

(E) Je peux alors infailliblement savoir a priori que ces 
pensées sont vraies. 

L'idée est que, dans les exemples considérés, une occur­
rence de la pensée avec un engagement cognitif approprié 
entraîne aussitôt la satisfaction de ses conditions de vérité. 
Cela pourrait en soi se produire sans que l'agent s'en rende 
compte et c'est sans doute pour cette raison qu'on ne peut 
parler d'indubitabilité. Mais l'agent qui entretient cette pen­
sée avec un engagement cognitif approprié se réfère à cette 
occurrence et est donc en mesure de savoir a priori qu'elle 
est vraie. Autrement dit, en vertu de (C), on établit l'exis­
tence d'une relation constitutive entre une pensée et ce sur 
quoi elle porte. À cause de cette relation constitutive, on 
établit avec (D) que, sous certaines conditions, les énoncés 
(15)-(17) ne peuvent être faux. Ils ne sont pas en soi incor­
rigibles et non révisables, mais ils le deviennent lorsque 
certaines conditions sont satisfaites. On obtient ainsi un 
savoir infaillible a priori. 

VI 

La perspective wittgensteinienne que je propose pour 
les énoncés (15), (16) et (17) est la suivante. On accepte (A). 
Mais on rejette tout d'abord la thèse (B). On prétend plutôt 
que la signification conventionnelle est déterminée par des 
conditions d'assertabilité. Puis à rencontre de la thèse (C), 
on prétend que les énoncés (pensées) considérés ont des 
conditions d'assertabilité ambiguës. Ils peuvent être utilisés 
pour la performance de l'acte de juger ou pour rapporter 
cette performance. Autrement dit, en énonçant (pensant) 
«je juge que p», je peux faire au moins deux choses. Je peux 
ou bien accomplir l'acte de juger que p ou rapporter l'exis­
tence d'un acte de juger que p. Mais je ne peux faire les deux 
à la fois. 

Dans le cas où l'agent utilise l'énoncé pour rapporter 
un acte, son énoncé peut être vrai ou faux et satisfaire la 
condition illocutoire, mais n'est pas vrai a priori. Il ne 
satisfait pas la condition épistémologique. Par contre, dans 
le cas où l'agent accomplit un acte de juger, l'agent peut 
acquérir un savoir a priori. Par exemple, il sait a priori que, 
s'il utilise (15) comme un énoncé performatif, il rend vraies 
les conditions de vérité de l'énoncé. Mais, en tant que 
performatif, l'énoncé n'est pas disponible pour la vérité et 
la fausseté et ne peut pas, en lui-même, constituer un savoir. 



1 6 PHILOSOPHIQUES 

Ici c'est la condition illocutoire qui n'est pas satisfaite. 
L'action de juger ne peut être elle-même vraie ou fausse. 
Seul le contenu de l'acte peut raisonnablement être un 
support du prédicat de vérité. 

Quelles raisons avons-nous de penser que les deux 
actes, celui de juger et celui de représenter l'acte de juger, 
ont lieu simultanément lorsqu'un agent entretient une pen­
sée comme (15) avec un engagement cognitif approprié ? Le 
philosophe cartésien sera tenté de nous offrir une preuve 
par l'absurde. Que dire de la suggestion selon laquelle il 
peut servir seulement à décrire un jugement sans être un 
jugement? Selon lui, (15) est intuitivement vrai mais ne 
pourrait l'être s'il ne faisait que décrire. Puisqu'il est géné­
ralement utilisé pour décrire ce qui se passe au temps 
présent, le fait d'admettre qu'il ne s'agit pas d'un acte de 
juger revient à admettre que l'énoncé est faux. Mais on peut 
lui rétorquer que l'énoncé fait intervenir une référence à un 
certain intervalle de temps rapproché qui ne correspond pas 
à celui de son énonciation. Sans être lui-même un acte de 
juger, l'énoncé peut être vrai parce qu'il fait intervenir une 
référence à un événement autre que celui qui correspond à 
sa propre énonciation. 

Que dire maintenant de l'hypothèse inverse ? L'énoncia-
tion de (15) peut-elle constituer un acte de jugement sans 
du même coup être une description de l'acte de juger? Le 
cartésien peut s'appuyer ici sur une intuition en apparence 
très solide. Il faut distinguer le jugement appliqué à un 
énoncé «p» et le jugement appliqué à l'énoncé «Je juge que 
p». En prétendant que renonciation de «Je juge que p » p e u t 
se réduire à l'acte de juger «p», ne sommes-nous pas en train 
de confondre les deux ? La réponse est que nous n'avons pas 
confondu les deux. On reconnaît que l'énoncé (15) peut 
servir à décrire l'acte de jugement et que, utilisé de cette 
façon, il se différencie du jugement que p. On distingue 
donc nettement les deux sortes d'actes. La thèse est seule­
ment que (15) peut être utilisé pour accomplir l'un ou 
l'autre. Lorsque (15) est utilisé comme un énoncé performa-
tif, ses conditions de vérité sont satisfaites. Si l'agent juge 
ensuite que l'énoncé est vrai, il aura raison. Mais le fait que 
l'énoncé soit rendu vrai par renonciation n'implique pas 
que l'agent juge qu'il en est ainsi. L'erreur du cartésien est 
la suivante. Le verbe juger en (15) a des conditions de 
satisfaction quel que soit l'usage qui est fait de l'énoncé 
entier. À partir de là, il tire la conclusion erronée que le seul 
usage littéral possible de la phrase est de juger que ses 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 1 7 

conditions de vérité sont satisfaites. Il commet cette erreur 
parce qu'il supppose que la signification de l'énoncé est 
déterminée par ses conditions de vérité. Mais la signification 
de l'énoncé dépend d'abord et avant tout de ses conditions 
d'assertabilité et celles-ci sont ambiguës. Comme on l'a 
suggéré, il peut être utilisé pour affirmer l'existence de 
certaines conditions objectives de vérité ou pour «rendre 
vraies» ses conditions de vérité. 

On peut donc réfuter l'argument du philosophe carté­
sien en s'en prenant à la prémisse (C). Mais il y a aussi le fait 
que la satisfaction des conditions de vérité de l'énoncé (15) 
requiert l'existence d'un engagement cognitif approprié et 
on peut se demander si la satisfaction de cette condition 
peut être connue a priori. 

VII 

Les mêmes remarques valent à peu près pour les énon­
cés (12)-(14) à cette exception près que leurs occurrences 
n'ont pas besoin d'être accompagnées d'un engagement 
cognitif approprié pour que leurs conditions de vérité 
soient satisfaites. Ils peuvent faire simplement l'objet d'une 
pensée, comme cela se produit lorsque l'on considère une 
hypothèse, on contemple une alternative ou on pose une 
question. Pour les énoncés (12)-(14), la thèse (D) peut être 
formulée plus fortement. La seule occurrence de ces énon­
cés (pensées) entraîne automatiquement la satisfaction de 
leurs conditions de vérité. On semble donc se rapprocher 
de la thèse d'infaillibilité cartésienne. Si l'agent peut avec 
l'expression démonstrative se référer à cette occurrence et 
si celle-ci ne peut que satisfaire les conditions de vérité de 
l'énoncé, comment peut-il ne pas savoir a priori que l'énon­
cé est vrai ? C'est ici que l'examen des démonstratifs s'avère 
indispensable. 

La différence entre (12)-(14) et (15)-(17) est, comme on 
vient de le faire remarquer, qu'ils ne peuvent être faux 
même lorsqu'ils ne sont pas utilisés pour rapporter l'exis­
tence d'un acte de pensée. En tant que descriptions, ils 
satisfont la condition illocutoire. Puisqu'ils ne peuvent être 
faux, ne satisfont-ils pas aussi la condition épistémologique 
d'à prioricité? La réponse est non. La réplique wittgenstei-
nienne est tout d'abord que (12)-(14) ont aussi des condi­
tions d'assertabilité ambiguës. Mais contrairement aux 
énoncés (15)-(17), l'ambiguïté n'est pas provoquée par la 



1 8 PHILOSOPHIQUES 

possibilité d'utiliser le verbe psychologique de différentes 
façons. Le responsable est cette fois-ci l'expression démons­
trative. Les expressions démonstratives ont elles aussi des 
conditions d'utilisation qui peuvent varier d'un contexte à 
l'autre et qui peuvent servir à déterminer des conditions 
d'assertabilité distinctes dans ces contextes. Comme on le 
verra, l'erreur du cartésien est de supposer qu'un acte de 
démonstration d'une pensée peut être fait de l'intérieur de 
cette même pensée. 

Les démonstratifs ont plusieurs usages. Ils peuvent ser­
vir à accomplir des actes de démonstration ou ils peuvent se 
comporter un peu comme des «pronoms paresseux» et être 
anaphoriquement liés à des descriptions définies. Or lors­
qu'ils servent à accomplir des actes de démonstration, ils ne 
peuvent référer à la pensée dans laquelle ils apparaissent. 
Quand l'agent utilise de cette manière le démonstratif et 
qu'il affirme être en train d'avoir cette pensée-ci, on est 
tenté de répondre : laquelle ? L'idée est que, dans cet usage, 
le démonstratif ne peut que référer à l'extérieur de la pensée 
dans laquelle il apparaît. Il fonctionne alors un peu comme 
un pistolet. Le contexte fournit les munitions et renoncia­
tion revient à presser sur la gâchette. Supposer qu'une 
démonstration puisse être auto-référentielle équivaut à ad­
mettre un pistolet qui aurait la propriété de se viser lui-
même. Cela ne correspond à aucun usage réel. 

Bien entendu, une expression démonstrative peut, à 
l'occasion, réaliser un acte d'«auto-référence». Un agent 
peut, à son insu, se pointer lui-même du doigt en désignant 
un individu dans un miroir ou il peut intentionnellement 
«se désigner lui-même» en pointant son propre corps. Mais 
dans tous ces cas, l'expression sert quand même à référer à 
quelque chose qui se situe à l'extérieur de la pensée. 

Le second usage auquel je veux faire allusion concerne 
celui où l'expression est en quelque sorte une abréviation 
pour une description définie. Dans ce cas, il peut très bien 
y avoir auto-référence, mais cela dépend de la tournure des 
événements, c'est-à-dire de circonstances empiriques. Je 
peux alors, par exemple, être en train de penser cette 
pensée-ci, à savoir la pensée entretenue par X au temps T et 
au lieu L, et être en fait ce X au temps T et au lieu L. Cela 
dépend des circonstances empiriques. En somme, je recon­
nais volontiers qu'un énoncé comme « Cette phrase-ci est en 
français» puisse faire intervenir une auto-référence. Il af­
firme que la phrase énoncée ici et maintenant est en fran­
çais. Il s'agit là d'une affirmation tout à fait correcte et vraie. 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 1 9 

Mais il ne livre pas une information vraie a priori. L'infor­
mation qu'il véhicule, relativement au contexte, a pour effet 
de rendre vraie son énonciation. 

Ma conjecture au sujet des démonstratifs est donc la 
suivante. S'ils sont utilisés pour accomplir des démonstra­
tions, ils vont sans doute de pair avec un mode de présen­
tation épistémique, mais ils accomplissent une référence à 
l'extérieur de la pensée dans laquelle ils apparaissent et la 
condition d'à prioricité est violée. Le mode de présentation 
livre un savoir a posteriori. S'ils sont utilisés comme une 
abréviation pour une description définie, ils peuvent être 
auto-référentiels, mais c'est en vertu de circonstances empi­
riques. Encore une fois, la condition d'à prioricité est violée. 

J'ai fait valoir que les démonstratifs avaient au moins 
deux usages. Dans le premier cas, ils ont un usage démons­
tratif «substantiel» alors que, dans l'autre, il s'agit d'un 
usage «dégénéré». Dans ce dernier cas, ils fonctionnent, 
elliptiquement ou par le biais d'une chaîne anaphorique, 
comme des abréviations de descriptions définies. Il y a donc 
au moins deux cas possibles et ils entraînent deux interpré­
tations possibles du Cogito. Lorsque le démonstratif accom­
plit un acte de démonstration dans un énoncé utilisé pour 
décrire un acte mental, nous avons un énoncé vrai a poste­
riori. Le démonstratif réfère alors à une pensée extérieure 
à celle dans laquelle il apparaît. 

Mais le deuxième usage est sans doute celui qui se 
rapproche le plus de l'hypothèse cartésienne. Dans ce cas 
particulier, une occurrence dégénérée du démonstratif est 
immédiatement suivie d'une description de l'acte de penser. 
Comme on Ta déjà fait remarquer, la seule occurrence d'une 
description de l'acte de penser implique la satisfaction des 
conditions de vérité de cette description. Le démonstratif 
permet ensuite de fixer la référence de la description. Une 
fois que l'on a mis en évidence la description définie dont 
il est une abréviation, la pensée décrite par l'énoncé est 
alors nulle autre que la pensée exprimée par ce même 
énoncé. Formulé de cette façon, le Cogito cartésien serait 
quelque chose comme : 

(18) Par le présent acte (ici et maintenant), je pense 

Ici on a à la fois l'exemple d'une auto-référence et la 
présence d'une occurrence qui suffirait à satisfaire ses 
conditions de vérité. Un énoncé de ce genre permet-il un 
savoir infaillible a priori ? On a déjà répondu que non en 
alléguant que le démonstratif ainsi conçu devenait auto-ré-



2 0 PHILOSOPHIQUES 

férentiel seulement en vertu de circonstances empiriques. 
Mais n'est-il pas possible de s'en servir pour exprimer un 
savoir infaillible a priori} On a peut-être pu établir que, 
d'une façon générale, l'énoncé servait à véhiculer un savoir 
a posteriori, mais cela n'interdit pas la possibilité d'une 
connaissance a priori à son sujet. On sait depuis Frege que 
pour qu'un énoncé soit qualifié d'à priori, il suffit qu'il soit 
possible de justifier sa vérité sans le secours de l'expérience 
sensible. 

Pour répondre à la question, il faut déterminer si la 
satisfaction des conditions de vérité de l'énoncé peut, en 
tant que résultant de sa seule occurrence, faire l'objet d'un 
savoir a priori. Il faut dire qu'en lui-même, et donc indépen­
damment du fait d'être précédé d'une expression démons­
trative, l'énoncé ne peut être jugé vrai a priori. Je peux être 
en train de faire autre chose que de penser. Mais le démons­
tratif permet de déterminer que la pensée dont il est ques­
tion est celle qui est exprimée en (18). Il semble que je ne 
puisse penser (18) sans satisfaire ses conditions de vérité. 
En somme, (18) est vrai dans tous les contextes de pensée 
intentionnelle. La question est donc celle-ci : sait-on a priori 
que toute inscription mentale de (18) rend vrai le contenu 
propositionnel ? La question n'est pas de déterminer si cela 
est indubitable, mais plutôt de déterminer si cela requiert le 
recours à l'observation ou s'il s'agit d'une connexion logi­
que. 

La question est une variante de celle-ci : existe-t-il une 
connexion logique ou une connexion empirique entre un 
énoncé et les conditions de sincérité de son énonciation? 
Pour répondre à cette dernière question, il faudrait savoir si 
la force illocutoire est syntaxiquement marquée dans l'énon­
cé. La force illocutoire assertive va de pair, logiquement, 
avec des conditions de sincérité associées. Si l 'énoncé 
contient syntaxiquement une marque de la force illocutoire 
assertive, il implique une connexion logique avec les condi­
tions de sincérité liées à son énonciation littérale. Or j'ai 
montré ailleurs que le mode indicatif était illocutoirement 
neutre. (Seymour 1985 ; voir aussi Récanati 1981) J'ai laissé 
entendre tantôt que, d'une façon générale, les énoncés 
d'attitudes proposi t ionnel les à la première personne 
avaient des conditions d'assertabilité ambiguës. Cette thèse 
va dans le même sens que celle concernant le caractère 
illocutoirement neutre du mode indicatif. Dans le cas qui 
nous occupe, il n'y a pas d'ambiguïté provoquée par deux 
usages positivement autorisés du verbe psychologique. Il 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 2 1 

s'agit plutôt d'invoquer cette fois-ci le caractère illocutoire-
ment neutre du mode indicatif. Il y a certainement quelque 
chose de paradoxal à affirmer un énoncé et à nier ensuite 
les conditions de sincérité associées à son énonciation. C'est 
là l'essentiel du paradoxe de Moore. On ne peut pas affirmer 
«il pleut mais je ne crois pas qu'il pleut». Ma thèse est 
seulement que le paradoxe est pragmatique et non logique. 
J'en conclus que la connexion entre un énoncé et les condi­
tions de sincérité de son énonciation littérale est empirique 
et non logique. L'énoncé (18) ne peut donc faire l'objet d'un 
savoir a priori. 

Le cartésien peut en désespoir de cause répliquer que 
le même contenu de pensée est présent dans tous les actes 
accomplis en conformité avec la signification littérale de 
l'énoncé. Quand j'utilise les énoncés (12), (13), (14) et (18), 
j'exprime à chaque fois la pensée que je suis en train de 
penser. Il devrait donc y avoir une connexion logique entre 
l'énoncé et la pensée exprimée par son énonciation. Mal­
heureusement, la connexion logique est entre un certain 
acte et la pensée qu'il exprime et non entre un contenu 
intentionnel (public ou mental) et la pensée qui s'exprime 
à l'occasion de son occurrence. L'agent sait sans doute a 
priori que la seule occurrence de «Je pense» au sein d'un 
acte intentionnel de pensée entraîne la satisfaction de ses 
conditions de vérité, et ce, quel que soit l'acte (mental ou 
linguistique) accompli. Mais l'agent ne peut savoir a priori 
qu'une occurrence particulière constitue d'emblée l'occur­
rence d'un acte intentionnel de pensée. Pour qu'il puisse y 
avoir un tel savoir a priori, il faudrait que n'importe quelle 
inscription de la forme verbale (mentale ou publique) «je 
pense» puisse être considérée comme un acte d'exprimer la 
pensée que suis en train de penser. Or une inscription de 
cette forme verbale peut n'être rien d'autre que la réalisa­
tion d'un état fonctionnel et ne pas constituer, par consé­
quent, un acte intentionnel de pensée. 

La distinction que je propose équivaut à celle que Da­
vidson cherche à opérer entre les descriptions intension-
nelle et extensionnelle de l'acte de tenir un énoncé pour 
vrai («to hold true»). Il y a des lectures intensionnelle et 
extensionnelle de la phrase «A tient "p" pour vrai». Cette 
distinction est une instance particulière de la distinction 
générale que j'ai déjà proposée entre les usages intentionnel 
et matériel des verbes d'attitudes propositionnelles. Elle 
correspond aussi à une distinction plus traditionnelle entre 
les lectures «opaque» et «transparente» des verbes d'atti-



2 2 PHILOSOPHIQUES 

tudes, pourvu que cette dernière ne soit pas interprétée 
seulement comme une distinction entre l'usage de dicto et 
de re. Le problème est que même si l'énoncé satisfait la 
condition sémantique et sert à rapporter un phénomène 
intentionnel et non seulement un état fonctionnel, on ne 
peut savoir a priori que la réalisation cognitive de l'énoncé 
équivaut à la performance d'un acte intentionnel. Par consé­
quent, l'agent ne peut savoir a priori que les conditions de 
vérité de l'énoncé qu'il utilise sont satisfaites par sa seule 
réalisation cognitive. Encore une fois, la raison est qu'il ne 
peut savoir a priori que toute inscription de l'énoncé consti­
tue un acte qui exprime une pensée. Il est à noter qu'il suffit, 
pour réfuter l'argument cartésien, d'admettre la possibilité 
logique qu'une seule de ces inscriptions ne soit pas inten­
tionnelle. Car on ne peut savoir a priori dans quel monde 
possible on se trouve. On ne peut exclure a priori l'éven­
tualité que le monde dans lequel on se trouve soit précisé­
ment celui dans lequel n'est réalisé qu'un état fonctionnel. 

L'argument que je viens de présenter implique en fait 
seulement qu'il n'existe pas une connaissance de soi qui est 
à la fois a priori et infaillible et qui se fonde sur la transpa­
rence épistémique. Cela n'exclut pas la possibilité de pro­
duire d'autres arguments a priori pour expliquer l'autorité 
de la première personne. J'ai aussi pris pour acquis qu'un 
savoir a posteriori ne pourrait pas se réclamer de l'infailli­
bilité. Mais cela reste à voir. Il y a peut-être là une porte de 
secours pour le partisan de l'infaillibilité. J'ai seulement 
voulu ici m'en prendre à un argument de type cartésien. 

Département de philosophie 
Université de Montréal 

RÉFÉRENCES 

ARMSTRONG, David M. (1979), «Perception, Sense Data and 
Causality», dans Macdonald, G.F. (éd.) (1979), 84-98. 

BURGE, Tyler (1988), «Individualism and Self-knowledge», 
Journal of Philosophy, LXXXV, 11, 649-663. 

DAVIDSON, Donald (1987), «Knowing One's Own Mind», 
Proceedings of the APA1 441-458. 

DAVIDSON, Donald (1988), «Reply to Burge», Journal of 
Philosophy, LXXXV, 11, 664-665. 



LES ÉNONCÉS PSYCHOLOGIQUES À LA PREMIÈRE PERSONNE 2 3 

DESCARTES, René, (1964), Deuxième méditation, édité par C. 
Adam et P. Tannery, Oeuvres de Descartes, Paris, Vrin. 

DUMMETT, Michael (1979), «Common Sense and Physics», 
dans Macdonald G.F. (éd.) (1979), 1-40. 

GOODMAN, Nelson (1951), The Structure of Appearance, Dor­
drecht, Reidel. 

KRiPKE, Saul (1982), Wittgenstein on Rules and Private Lan­
guage, Cambridge, Harvard University Press. 

LEWIS, David (1979), «Attitudes De Dicto and De Se», Philo­
sophical Review, 88, 513-543-

LOCKE, John (1959), An Essay concerning Human Under­
standing, édité par Alexander Campbell Fraser, New 
York, Dover. 

MACDONALD, Graham F. (éd.) (1979), Perception and Identi­
ty, Ithaca, Cornell University Press. 

MCDOWELL, John (1984), «De Re Senses» Philosophical 
Quarterly, XXXIV, 283-294. 

MILLiKAN, Ruth (1984), Language, Thought and Other Biolo­
gical Categories, MIT Press, Bradford Books, Cam­
bridge, Mass. 

PEACOCKE, Christopher (1981), «Are Vague Predicates Inco­
herent?», Synthèse, 121-141. 

RÉCANATI; François (1981), Les énoncésperformatifs, Paris, 
Les Editions de Minuit. 

SEYMOUR, Michel (1985), «La force illocutionnaire est-elle 
une composante essentielle de la signification conven­
tionnelle?» Dialogue, XXIV, 455-471. 

WITTGENSTEIN, Ludwig, (1953) , Philosophical Investiga­
tions, Oxford, Basil Blackwell. 

WRIGHT, Crispin (1975), «On the Coherence of Vague Predi­
cates», Synthèse, 325-365. 


