Wittgenstein et I’institution du langage
par Michel Seymour

Dans cet article, j’aimerais défendre I’ interprétation que donne Kripke des idées
wittgensteiniennes concernant la signification, la compréhension et 1’action de suivre une
regle. J’insérerai d’abord cette discussion dans un contexte plus large et distinguerai deux
interprétations radicalement différentes de la philosophie du langage de Wittgenstein. Je
me propose ensuite de me concentrer sur I’ouvrage de McGinn, lequel a essentiellement
été écrit en réaction a Kripke. J’essaierai de montrer que I’interprétation de McGinn
¢choue a rendre compte des opinions de Wittgenstein. Je clorai ma discussion en
m’attaquant plus particuliérement a un point d’exégese qui semble faire probléme pour
Kripke. Je suggérerai que le paragraphe 201 des Recherches s’avere €tre en accord avec
I’idée selon laquelle Wittgenstein donne au paradoxe sceptique une solution sceptique, et
non pas, comme |’affirment volontiers McGinn et d’autres, une réduction par 1’absurde.
Simultanément, je tenterai de montrer que Kripke interpréte correctement la notion de
compréhension chez Wittgenstein lorsqu’il la dit essentiellement relative a la
communauté.

I

Le débat entourant les idées de Wittgenstein sur I’action de suivre une regle est
fondamental sur le plan de I’exégese, mais aussi, et plus profondément, en raison des
problémes méthodologiques qu’il souléve au sein de la philosophie du langage. Aussi
n’est-il pas surprenant de constater que ceux-ci réapparaissent au niveau de I’exégese
elle-méme. Comme nous le verrons, le débat oppose en gros deux interprétations de la
philosophie du langage de Wittgenstein.

Qu’il me soit permis de faire d’abord quelques bréves remarques sur le
vocabulaire employé. D’abord, je me propose d’utiliser la notion de théorie sémantique.
Cette notion importante git au cceur du désaccord entre les deux parties. Par «théorie
sémantiquey, j’entends une interprétation d’un fragment de langage particulier faisant
appel a des «types» linguistiques (par opposition a des tokens). Une théorie sémantique
doit s’exprimer en axiomes qui stipulent les régles sémantiques de base gouvernant une
liste finie d’expressions primitives dans le langage. Elle assignera récursivement, sur la
base de ces regles et sur la base des régles récursives gouvernant les quantificateurs, les
connecteurs et toute autre expression syncatégorématique, une interprétation pour chaque
phrase du langage. Cette théorie prend la forme d’une théorie de la traduction quand la
langue cible est distincte de la langue dans laquelle est formulée la théorie, mais elle peut
étre homophonique dans le cas ou les deux langues sont la méme. L’exemple le plus
fameux d’une théorie sémantique nous est donné par la théorie véri-conditionnelle, par
exemple celle de Davidson, mais nul n’est besoin de confiner la notion de théorie
sémantique a un cadre véri-conditionnel. Il existe des théories vérificationnistes et
d’autres encore qui ne sont ni véri-conditionnelles, ni vérificationnistes. En outre, une
théorie sémantique peut prendre la forme d’une sémantique des mondes possibles ou, du
moins, s’inspirer de la théorie des modeles, mais ce ne sont pas la des exigences



indispensables. Enfin, on peut faire appel a une représentation formelle du langage cible
en une notation idéale ou logique. Mais ces distinctions entre divers types de théories
sémantiques, pour importantes qu’elles soient, ne nous concernent pas ici.

La tache d’un philosophe du langage n’est pas d’¢laborer une théorie sémantique
particuliere, mais plutdt de déterminer la forme qu’elle devrait prendre. Cette tache est
souvent décrite par Dummett comme celle qui revient de droit a une «théorie de la
signification», mais 1’expression préte a controverse dans le cadre de notre discussion,
I’enjeu étant précisément de déterminer ce que signifie le rejet par Wittgenstein des
théories ou explications de la signification. Nous pourrions d’ailleurs a 1’opposé réserver
cette expression en vue de caractériser la tache qui consiste a définir le concept de
signification a 1’aide de concepts plus primitifs. Un exemple de «théorie de la
signification» entendue en ce sens nous est fourni par Grice, qui définit la signification a
partir des intentions qu’a un locuteur de produire certains effets chez 1’allocutaire. Ces
deux sens de I’expression «théorie de la signification» ne sont pas coextensifs. Il existe
des théories du premier type (comme celle de Davidson) qui traitent les concepts
sémantiques comme des concepts primitifs et n’autorisent pas de «théories de la
signification» au second sens du terme. Et il existe des exemples de théories du second
type (comme celle de Grice) qui ne se proposent pas de donner la forme que doit prendre
la théorie sémantique, puisqu’elles nient toute autonomie a la sémantique. Ces précisions
¢tant faites, résumons les différences fondamentales qui séparent deux interprétations de
la philosophie du langage de Wittgenstein.

1. D’éclairantes remarques de Michael Dummett suggeérent que les opinions de
Wittgenstein sur le langage prennent la forme d’une sémantique antiréaliste en termes de
conditions d’assertabilitél. C’est I’opinion que développe Kripke dans son livre2 et a
laquelle adherent Christopher Peacocke3 et Ian Hacking4 . Quine5 peut aussi étre
considéré comme appartenant a ce groupe. Mais Wittgentein est aussi décrit comme un
précurseur de la philosophie du langage ordinaire. P. M. S. Hacker et G. Baker6 sont les
principaux tenants de cette interprétation, mais d’autres philosophes s’accordent en tout
ou en partie avec leurs assertions fon-damentales. Je songe en particulier a Colin
McGinn7, John McDowell8 et Simon Blackburn9. David Pears10 appartient aussi a ce
second groupe.

2. Selon la premiére interprétation, Wittgenstein s’occupe dans les Recherches11 de
penser les conditions de possibilité du langage. D’un point de vue philosophique,
I’existence de pratiques langagieres n’est pas tenue pour acquise mais est plutot
considérée comme problématique. Les critiques des théses qu’avait exprimées
Wittgenstein a I’époque du Tractatus servent tout simplement a préparer le terrain en vue
de cette remise en question. Il ne s’agit pas d’ignorer nos opinions du sens commun sur le
langage, bien entendu, mais celles-ci ne sauraient constituer a elles seules la base sur
laquelle s’érige une conception philosophique. Selon la deuxiéme interprétation,
Wittgenstein adopte précisément le point de vue du sens commun et traite nos pratiques
langagiéres ordinaires comme non problématiques. Son principal souci dans les
Recherches est d’écarter des images du langage produites par des théories philosophiques
qui prétent a confusion. Parmi celles-ci figurent celles contenues dans le Tractatus.

3. Corollairement, la premiére interprétation ne représente pas Wittgenstein comme
recourant a des états de choses qui révelent indéniablement la signification des mots et
des phrases. Il y a, implicitement, un scepticisme épistémologique a I’ceuvre dans les



Recherches qui conduit a un scepticisme ontologique en ce qui regarde les faits relatifs a
la signification. Selon la deuxi¢me interprétation, les significations se révelent bel et bien
directement dans nos pratiques linguistiques. Il n’y a donc pas de place pour un doute
épistémologique, pas plus que pour un doute ontologique.

4. Sur la base de ces présupposés, la premicre interprétation suggere que les idées
positives de Wittgenstein sur le langage prennent la forme d’une solution sceptique aux
problémes sceptiques qui le préoccupent implicitement. La solution sceptique consiste a
tenter de rendre compte a la fois du paradoxe sceptique et de nos opinions de sens
commun sur le langage, tout en laissant le paradoxe sceptique intact. L’autre
interprétation suggere que Wittgenstein s’intéresse certes aux problémes sceptiques, mais
que ses opinions positives ne prennent pas la forme d’une solution sceptique. Elles
comportent plutdt une dissolution du paradoxe.

5. De la méme maniére, la premicre interprétation nie qu’il y ait, pour Wittgenstein,
des faits de signification et de compréhension. La seconde interprétation présume au
contraire que Wittgenstein se préoccupe seulement de nier I’existence de certaines sortes
de faits mentaux de signification et de compréhension. Mais en méme temps, il voudrait
défendre 1’opinion selon laquelle ces faits se révelent dans nos aptitudes, nos capacités et
nos pratiques linguistiques.

6. Selon la premiére interprétation, Wittgenstein fait valoir le caractére primitif des
concepts sémantiques. Pour cette raison, il soutient qu’il ne peut pas y avoir de théories
de la signification. Dans le contexte qui nous occupe, cela signifie que le concept de
signification n’est pas lui-méme susceptible de s’expliquer a partir de notions plus
primitives. L’autre interprétation voit dans Wittgenstein un défenseur de 1’analyse de la
«signification» comme «usage dans un jeu de langage». Du point de vue de ’analyse
conceptuelle, la notion de signification n’est jamais qu’un usage dans un jeu de langage
et, pour cette raison, Wittgenstein nie 1’existence de faits sémantiques irréductibles. Une
variante de cette opinion reconnait le caractére primitif des concepts sémantiques mais
présume néanmoins qu’ils «dépendent» (supervene) de 1’usage.

7. Selon la premiére interprétation, la «thése» de Wittgentein selon laquelle la
signification, c’est I’usage dans un jeu de langage est compatible avec I’autonomie de la
sémantique. Suivant la deuxiéme interprétation, cette thése proclame I’échec de toute
tentative de théorisation sémantique. La sémantique n’a pas d’objet propre etiln’y a
donc pas de fronticére nette entre sémantique et pragmatique.

8. Selon la premiére interprétation, la phrase célebre de Wittgenstein n’implique
rien qui aille a I’encontre d’une théorie sémantique unitaire. Elle suggere plutot que
certaines théories sémantiques particulieres échouent. Elle est compatible avec une
conception unitaire telle que la sémantique des conditions d’assertabilité. Selon la
seconde interprétation, les données phénoménales sont a ce point diverses qu’il se peut
qu’un fragment confirme une caractérisation sémantique particuliere tandis qu’un autre
confirme une caractérisation entrant en conflit avec la premiére. Il n’y a pas de moyen de
rendre compte de la signification a I’intérieur d’un cadre sémantique unitaire, et donc pas
de théorie de la signification possible, au sens d’une caractérisation qui détermine la
forme que devrait prendre toute sémantique.

9. Selon la premiére interprétation, le concept de compréhension doit comporter au
moins en partie la notion de savoir propositionnel de la théorie sémantique et ainsi
comporter, en partie, le «savoir que» (knowing that) certaines régles sémantiques



prévalent. Suivant la deuxiéme interprétation, il n’y a de place que pour un savoir
pratique, ¢’est-a-dire un «savoir-faire» (know how) particulier, puisqu’il n’y a pas de
théorie sémantique a connaitre. Une variante de cette idée consiste en I’hypothése que
notre concept de compréhension doit «dépendre» de nos aptitudes pratiques.

10.  Enfin, la premiére interprétation insiste sur I’importance de la communauté pour
la notion de signification, et c’est pour cette seule raison que la signification ne peut étre
quelque chose d’intérieur a I’agent et qu’elle est publiquement accessible. La discussion
touchant les critéres publics dans les sections traitant de I’argument du langage privé
présuppose a un niveau plus profond celle ou Wittgenstein établit une caractérisation
antiréaliste du langage a partir des conditions d’assertabilité relativisées a la
communauté. Selon la seconde interprétation, le rejet des langages privés par
Wittgenstein implique seulement un rejet des langages mentaux. Puisqu’il doit y avoir
des critéres publics a quoi I’on reconnait qu’une régle est suivie, on dispose d’un
argument contre I’opinion autorisant qu’il soit en principe possible pour des régles d’étre
inaccessibles a autrui. Mais ce point n’est établi qu’au paragraphe 243, et non pas au
paragraphe 201, ainsi que le suggere Kripke. Et accepter ’argument du langage privé est
compatible avec les pratiques linguistiques solitaires.

Les différences qui séparent les deux interprétations ne sauraient étre plus
profondes. Et pourtant, chacune d’elles s’est proposée comme une interprétation correcte
de la philosophie du langage de Wittgentein. Il ne fait pas de doute que certains
philosophes ne se laissent pas aussi facilement ranger dans I’un ou I’autre de ces deux
groupes, mais la plupart tendent clairement a appartenir davantage a un groupe plutot
qu’a ’autre. Je vais maintenant examiner les idées de McGinn de plus pres.

I

Tournons-nous vers les critiques que McGinn adresse a Kripke. Tout d’abord, il
est plutdt déconcertant de remarquer que McGinn s’intéresse exclusivement aux idées
«pragmatiques» de Wittgenstein. Il énumeére quatre affirmations de Wittgenstein qui ont
toutes rapport a des notions pragmatiques telles que la compréhension, la signification du
locuteur et I’action de suivre une reégle. Son interprétation des énoncés sémantiques préte
a controverse. McGinn suggere que Wittgenstein ne s’est jamais véritablement départi
d’une sémantique véri-conditionnelle, du moins en ce qui concerne les énoncés
sémantiques. En effet, cette interprétation s’impose s’il y a des faits auxquels
correspondent la signification du locuteur, la compréhension et 1’observance de régles. 11
doit y avoir des conditions objectives qui vérifient les phrases les décrivant. C’est ce
qu’affirme explicitement McGinn:

Je doute que Kripke ait raison d’interpréter Wittgenstein comme se faisant le défenseur
d’un paradoxe sceptique congu pour montrer qu’il n’y a pas de fait correspondant au
vouloir-dire. Ainsi, rien dans la discussion de Wittgenstein ne suggere 1’espece de
premicre étape négative caractéristique des doctrines analogues que j’ai mentionnées plus
haut; nous ne sommes pas préparés au genre de solution sceptique qu’offrent les
émotivismes et instrumentalismes de tout acabit. L’on n’y trouve pas de distinction entre
conditions de vérité et conditions d’assertabilité puis une démonstration visant & montrer
que les énoncés sémantiques n’ont pas de conditions de vérité déterminées12.

McGinn ne saurait faire valoir qu’on trouve dans la philosophie tardive de
Wittgenstein une acceptation générale de la sémantique véri-conditionnelle. Wittgenstein
rejette une caractérisation univoque de la signification en termes de conditions de vérité.



Cela est déja tout a fait manifeste dans les divers passages ou il résiste a la tentation de
lire conformément a un réalisme naif le calcul des fonctions de vérité dans les langues
actuelles.

Et dire qu’une proposition est ce qui peut étre vrai ou faux revient a dire: nous appelons
quelque chose proposition quand dans notre langage nous lui appliquons le calcul des
fonctions de vérité. (§ 136.)

Dans le méme paragraphe, il ajoute:

C’est comme si I’on disait: “Le roi aux échecs est la piece que I’on peut mettre en échec.’
Mais cela ne veut rien dire de plus que le fait que dans notre jeu d’échecs nous ne
mettons en échec que le roi.

L’un des passages les plus frappants ou Wittgenstein confirme qu’il s’écarte
d’une sémantique véri-conditionnelle est celui ou il fait allusion a la thése qu’il soutenait
dans le Tractatus:

(Tractatus logico-philosophicus, § 4.5: “La forme générale des propositions est: Voici
comment sont les choses.” C’est 1a le genre de propositions que 1’on se répete un nombre
incalculable de fois. On pense étre en train de tracer le contour de la nature de la chose
encore et encore, et I’on est juste en train de tracer le cadre a travers lequel on la regarde.
(§ 114; voir également § 115.)

Ces textes et plusieurs autres (par exemple § 304) révelent tout a fait clairement
que Wittgenstein ne souhaite plus adopter une approche véri-conditionnelle de la
signification. Il faut donc que McGinn émette I’hypotheése qu’une telle sémantique est
appropriée non pas pour toutes les phrases du langage, mais seulement pour certaines, au
nombre desquelles il faut inclure les énoncés sémantiques: en dépit de I’accent que met
Wittgenstein sur les jeux de langage, il se pourrait que des notions centrales comme la
signification et la compréhension ne soient pas sujettes a la méme indétermination et
qu’elles ne soient pas des concepts de ressemblance de famille13.

Cette interprétation nous apparait clairement insatisfaisante. Son inadéquation se
révele des lors que nous portons notre attention sur la conception de la logique
wittgensteinienne. La question demeure ouverte de savoir si rendre compte de toutes les
inférences correctes a I’intérieur d’un langage particulier satisfait pleinement la tache
d’une théorie sémantique. Nous pouvons, par exemple, laisser ouverte la question de
savoir si la signification des constantes logiques est tout enti¢re contenue dans leurs
régles d’introduction et d’élimination. Et il se pourrait qu’on doive répondre a des
questions plus pressantes concernant 1’idée qu’il est possible de capturer au seul moyen
d’inférences la signification des constantes extra-logiques. Peu importe la réponse a ces
questions, la signification est au moins en partie une notion inférentielle. Une fois que
nous savons comment inférer une formule particuliére a partir d’autres formules et que
nous savons quelles formules peuvent en étre inférées, nous saisissons en partie la
signification de la formule elle-méme. La logique sert a capturer un certain nombre de
ces inférences valides et, en ce sens, elle concourt a la tache générale d’une théorie
sémantique. Ainsi, s’il y a des faits de signification, il devrait aussi y avoir des faits
logiques. Mais, suivant en cela Ramsey, Wittgenstein considere la logique comme
«normativey:

La logique ne traite pas le langage — ou la pensée — au sens ou une science naturelle
traite un phénomene naturel, et tout au plus peut-on dire que nous construisons des
langages idéaux [...] Tout ceci, cependant, ne peut apparaitre sous un éclairage adéquat

b



que lorsque I’on est parvenu a mieux éclaircir les concepts de compréhension, de
signification et de pensée (thinking). Car alors apparaitra clairement ce qui nous a menés
(et ce qui m’a mené en effet) a penser que si quelqu’un énonce une phrase et qu’il veut
dire ou comprend ce qu’elle signifie, il est en train d’opérer un calcul selon des regles
définies. (§ 81)

Ici, on pourrait a tort étre amené a penser que Wittgenstein veut retirer tout a fait
la notion de calcul des concepts mémes de signification et de compréhension. Mais ce qui
fait probléme, c’est plutot I’idée qui veut que, dans I’usage du langage, on agisse selon
des régles définies. Comme le confirment les derniéres sections des Recherches, le
probléme ne vient pas de ce que 1I’on considere le langage comme une activité gouvernée
par des régles: il s’agit plutdt d’éliminer les présupposés faux concernant la notion de
comportement selon des régles. Wittgenstein répudie simplement 1’idée que le langage
soit une sorte de machinerie pourvue d’un mécanisme interne fixe. Selon lui, la logique
s’avere strictement normative et non pas descriptive. Elle n’est pas fondée sur la réalité
(§ 101) et elle n’est pas invoquée en tant que fait dans nos pratiques linguistiques (§ 105).
Dans la mesure ou la signification est partiellement inférentielle, la conclusion devrait
étre que la signification est elle-méme normative, et non pas factuelle.

Indépendamment de ces considérations, Wittgenstein se demande a diverses
reprises si les mots ont une signification «fixe» (§ 79) ou «définie» (§ 99), s’ils n’ont
qu’une seule «interprétation» (§ 85) ou si «leur application est partout gouvernée par des
regles» (§ 84). McGinn ne semble pas avoir les moyens d’expliquer ces interrogations de
Wittgenstein, mais une explication s’impose d’elle-méme: Wittgenstein anticipe les
arguments de Quine sur I’indétermination de la signification et de la traduction.

Bien entendu, les remarques de Wittgenstein sur le caractére indéterminé ou
indéfini de la signification du mot n’impliquent pas a elles seules qu’il n’y a pas de fait
de signification. Il nous faut faire en outre deux hypotheéses supplémentaires. Le concept
de signification doit étre pris comme une notion primitive et ne doit pas dépendre des
usages. Ce n’est que si les notions s€émantiques ne se prétent pas a une réduction
conceptuelle et ne dépendent pas de faits indépendants que la theése d’indétermination
peut alors véhiculer ses conséquences ontologiques négatives.

Afin d’éviter de telles conséquences, on pourrait, comme Hacker et Baker, définir
le concept de signification d’un mot a partir de ses applications14. Mais si on est tenté
par cette voie, c’est en partie parce que I’on présuppose que la signification doit étre
déterminée. Si elle ne peut étre déterminée dans le mot lui-méme, on suppose alors qu’il
faut considérer ses applications. Toutefois, Wittgenstein ne fait pas valoir que les mots
n’acquicrent de signification qu’a travers leurs applications, mais plutdt qu’il n’y a pas de
signification déterminée. Nous disposons certes d’un concept de régle sémantique
distincte de ses applications, mais de telles régles ne fixent pas le sens une fois pour
toutes (§ 79). Il y a des régles associées aux mots, mais elles n’anticipent pas toutes leurs
applications (§ 84). Les significations des mots sont comme des poteaux indicateurs, et le
fait est qu’il n’y a pas une maniere unique de les interpréter (§ 85). Elles sont comme des
délimitations, et Wittgenstein affirme justement que ces délimitations sont indéfinies (§
99). Wittgenstein fait valoir a plusieurs reprises qu’un jeu dont les régles comportent un
certain flou n’en demeure pas moins un jeu. Par conséquent, suggérer que le concept de
regle sémantique entretient un rapport interne au concept d’application est étranger a
I’esprit qui anime les Recherches (§ 100). Bref, il nous est permis d’autoriser un concept



distinct de signification d’un mot en ce sens que certaines contraintes seraient imposées
sur son application. Bien entendu, c’est une erreur d’exiger de la signification qu’elle soit
comprise en termes de conditions nécessaires et suffisantes. Mais on commettrait
¢galement une erreur si, pour éviter cette indétermination, on amalgamait le concept de
reégle a celui de son application et qu’on avangait, comme le font Hacker et Backer de
maniére répétée, que les régles sont pour Wittgenstein conceptuellement liées a ’usage.

Une stratégie toute différente, mais elle aussi motivée par le méme besoin d’éviter
des conséquences ontologiques négatives, consisterait a stipuler que méme si la
signification est conceptuellement primitive, elle dépend néanmoins de son usage. Un
changement de signification se traduirait alors par un changement dans les applications.
Et celles-ci a leur tour seraient définies. Les énoncés sémantiques ne seraient pas
conceptuellement réductibles, mais ils auraient néanmoins des conditions de vérité. Et
dans la mesure ou ils en ont, il doit y avoir certains faits a propos de leur application qui
contribuent a fixer la signification des mots. C’est la position que semble adopter
McGinn lorsqu’il écrit:

Nulle part Wittgenstein ne dit, parallelement a son affirmation que les interprétations ne
déterminent pas la signification, que “les dispositions échouent a déterminer la
signification” et que “ce que cela montre c’est qu’il y a une maniére de saisir une regle
qui n’est pas une disposition”15.

La raison en est que McGinn caractérise les dispositions comme dépendant du
comportement16. Le comportement est un critére servant a déterminer des dispositions et
cela suggere que les applications elles-mémes déterminent la signification. Cela nous
conduirait, d’un point de vue pragmatique, a rendre compte de la compréhension en
termes behavioristes. Mais il serait injuste de décrire ainsi les idées de McGinn. McGinn
pense que pour Wittgenstein les applications sont des critéres des dispositions, mais
seulement en ce sens qu’elles sont une base épistémologique sur laquelle inférer
I’existence de dispositions et, d’une maniere plus générale, les aptitudes des locuteurs.
Selon McGinn, seules les aptitudes nous assurent en derniere analyse du caractere
déterminé de la signification. J’examinerai cette thése dans la prochaine section, mais,
pour le moment, je veux seulement montrer que les applications ne déterminent pas
d’elles-mémes la signification.

Une régle sémantique est peut-€tre toujours relativement indéterminée en ce sens
qu’elle est compatible avec différentes interprétations et différentes applications. Mais, si
I’on en croit I’opinion que je veux ici critiquer, Wittgentein n’autorise pas que deux
régles sémantiques distinctes puissent rendre compte d’un ensemble unique
d’applications. Cela reviendrait a reconnaitre la sous-détermination de la théorie par les
faits, soit précisément ce dont nous avons besoin pour entrer épistémologiquement dans
le paradoxe sceptique. Or, c’est cette voie qu’on cherche a bloquer en affirmant que les
applications déterminent les applications.

On ne commet pas ici la méme erreur que Hacker et Baker en postulant une
connexion interne entre les régles et leurs applications, mais on fournit une explication
aussi peu acceptable que la leur. Celle-ci suppose une fois de plus que nous nous rendions
a ’exigence douteuse que la signification doive étre déterminée. Méme si cette nouvelle
interprétation est plus proche du texte, elle fait face a des difficultés que n’avaient pas di
affronter Hacker et Baker. L’indétermination qui semble caractériser la signification du
mot serait dissipée si I’on nous disait que nous ne sommes pas justifiés de séparer



conceptuellement ce qui ne saurait I’étre, la signification des mots et leurs applications.
Les affirmations de Wittgenstein selon lesquelles les mots n’ont pas de signification fixe
équivaudraient alors a dire qu’ils n’ont pas d’eux-mémes, c’est-a-dire lorsque considérés
indépendamment de 1’usage, de signification déterminée. Ces apparences s’estomperaient
une fois les significations et les usages conceptuellement réconciliés. Malheureusement
pour Hacker et Baker, rien ne montre clairement que Wittgenstein lie conceptuellement
I’'usage et la signification. La difficulté, cependant, une fois que 1’on est disposé a
reconnaitre le caractére primitif et indéterminé de la signification des mots, est
d’expliquer pourquoi Wittgenstein voudrait faire valoir une image tout a fait différente de
I’application des mots. Mais indépendamment de cette difficulté, que dire de 1’idée que
les applications déterminent la signification des mots?

Nous pouvons considérer d’abord ce que Wittgenstein dit de la logique. Y a-t-il
dans ses textes des affirmations qui montrent que pour lui la logique peut s’extraire
directement de nos pratiques langagicres ordinaires? Si elle ne peut s’obtenir directement
des signes eux-mémes, peut-elle se lire directement dans nos usages des signes? Dans le
cas du calcul des fonctions de vérité, Wittgenstein dit qu’étant donné 1’usage du mot
«proposition» dans notre langage, nous lui appliquons le calcul des fonctions de vérité
(§ 136). On aurait tort de voir dans ce passage la suggestion que nos pratiques
linguistiques sont claires comme le cristal et qu’elles révelent de manicre transparente la
logique que nous suivons en effet. Wittgenstein insiste sur la conventionnalité de la
logique, et non sur le fait qu’elle doit se découvrir dans 1’application des signes plutot que
dans les signes eux-mémes. Le principe de bivalence est assimilé a une reégle aux échecs
et a donc un caractere conventionnel (§ 136). Les propositions de la logique sont affaire
de convention en ce sens qu’elles sont le produit d’'une communauté particuliére. Il
dénonce le mythe de la «pureté de la logique», qui n’a du reste jamais été la conclusion
d’une enquéte, mais seulement une exigence imposée a priori (§ 107). Nulle part ne le
voyons-nous suggérer qu’une logique soi-disant «pure» puisse €tre extraite de nos usages
actuels des signes. La logique peut nous servir d’outil pour découvrir une «famille de
structures» (§ 108), et cela donne a penser que nous pouvons au mieux utiliser la logique
pour ¢lucider le langage tel qu’il est employé par nous. Wittgenstein nous met en garde
contre une lecture des Recherches qui en ferait une sorte de série d’études préparatoires
en vue de la régularisation future du langage (§ 130). Il dénonce 1’idée qui veut que la
logique capture I’essence du langage et que c’est «la chose la plus dure qui soit» (§§ 89,
92, 97). Rien n’indique que I’essence du langage puisse tre capturée pourvu que nous
nous concentrions sur les usages de signes, et non les signes eux-mémes. Finalement,
Wittgenstein fait valoir que des applications particulieres du signe de négation ne nous
révelent pas d’elles-mémes la régle suivie, a moins que nous ne stipulions qu’il doive en
étre ainsi (§§ 552, 557). Je pense que ces passages donnent clairement a entendre que la
logique ne se trouve pas dans la «réalité» (§ 101), que ce soit dans les signes eux-mémes
ou dans leurs applications. Mais que dire de la signification en général? Avons-nous
raison de suggérer que les applications déterminent les significations?

Si c’¢était le cas, la premiére difficulté, comme nous I’avons indiqué plus haut,
serait que la theése touchant le caractére indéterminé ou indéfini de la signification des
mots demeurerait inexpliquée et qu’elle aurait tout I’air d’une remarque idiosyncratique.
Selon cette suggestion, on de devrait pas se laisser impressionner par des remarques de
Wittgenstein au niveau de la signification des mots, car ces affirmations se révelent



fausses lorsqu’appliquées au niveau de la signification du locuteur. On aurait alors tort de
suggérer que Wittgenstein plaide en faveur de 1’idée qui veut que les significations ne
sont pas fixes, qu’il y a du flou dans les régles, que le sens est toujours indéfini. Cette
idée serait reléguée au domaine de la signification des mots et des reégles sémantiques et
ne concernerait pas les applications, car ¢’est a ce dernier niveau que les significations
acquicrent enfin leur détermination. Si telle est ’interprétation suggérée, elle est
manifestement fausse. Il est vrai que Wittgenstein s’est davantage soucié¢ de montrer
I’indétermination dans la signification des mots que dans leur application. Mais il veut
¢galement nous mettre en garde contre la mystification des usages et applications.

Wittgenstein met beaucoup de temps a montrer que les régles n’anticipent pas
toutes leurs applications. Mais pense-t-il que les régles dépendent des applications?
Plusieurs indices tendent a montrer que non. Dans les passages ou Wittgenstein discute
pour la premiére fois des applications elles-mémes, soit dans le cas de la transcription de
séries de signes selon une certaine regle, il remarque:

Notez, cependant, qu’il n’y a pas de distinction tranchée entre une erreur faite au hasard
et une erreur systématique. C’est-a-dire entre ce que nous sommes enclins a qualifier de
“commise au hasard” et ce que nous sommes enclins a qualifier de “systématique”.

(§ 143)

Pourquoi devrait-il en étre ainsi? Si les applications fixaient indiscutablement les
significations, il devrait y avoir toute la différence du monde entre une application ou une
erreur se produit de temps a autre et une autre ou elles surviennent systématiquement.
Pour expliquer ce passage, il semble qu’il faille nier que les applications déterminent des
régles définies. Dés qu’une seule erreur est commise, il est permis de douter de
I’existence de la régle déterminée par 1’application. Et dés que 1’application apparait
comme compatible avec des régles qui se contredisent, il est permis de se demander s’il y
a une régle déterminée par I’application et, donc, s’il y a un fait correspondant a ’action
de suivre une régle. McGinn nous dit que ce ne saurait étre I’avis de Wittgenstein, mais
ce dernier prend bien soin, dans le passage cité, de ne pas affirmer 1’existence factuelle
d’erreurs commises au hasard et d’erreurs systématiques dans 1’application de la régle,
car ce sont la purement des choses que nous sommes enclins a qualifier telles.

En outre, nous pouvons attirer 1’attention sur tous les passages ou Wittgenstein
exige qu’il y ait plusieurs exemples d’une application avant que nous puissions décider si
c’est une application de cette régle-ci ou de cette régle-1a. Si les applications déterminent
sans équivoque une regle définie, pourquoi les répéter? Ce n’est pas seulement une
remarque que Wittgenstein émet juste en passant. C’est une remarque qu’il émet a
maintes reprises (par exemple dans §§ 145, 199). La réponse qui s’impose est que les
applications sont elles-mémes indéterminées. 11 est clair que, dans I’esprit de
Wittgenstein, cette contrainte touchant la pluralité des applications n’est pas motivée que
par des raisons épistémologiques, mais aussi ontologiques. McGinn est tout a fait
conscient de la difficulté que cela pose pour sa propre interprétation17.

Nous pouvons mentionner aussi le probléme qu’engendre une application comme
I’énumération des nombres naturels. Dans la mesure ou une application comporte
toujours un nombre fini d’étapes, il est toujours possible de douter qu’elle détermine de
maniére non équivoque une reégle unique:

Supposons cependant qu’apres quelques efforts de la part du maitre il (I’éléve) poursuive
la série correctement, c’est-a-dire comme nous. De sorte que nous pouvons dire qu’il a



maitris¢ le systéme. — Mais jusqu’ou doit-il poursuivre la série pour que nous ayons le
droit de dire cela? A 1’évidence, nous ne pouvons pas établir de limite ici. (§ 145; voir
aussi §§ 147, 228.)

Si les applications déterminent les régles, quel est ici le probléme? Pourquoi
Wittgenstein n’est-il apparemment pas str que I’application est I’énumération des
nombres naturels? Il nous est difficile de trouver un réconfort, a I’instar de McGinn, dans
le fait qu’il s’agit d’un exemple mathématiquel8. Si Wittgenstein affirme la possibilité de
douter que les applications mathématiques déterminent des régles définies, alors il remet
localement en question le caractére défini des applications et autorise un tel scepticisme
dans d’autres secteurs.

De fait, c’est précisément ce qui se passe dans les paragraphes controversés ou
Wittgenstein se demande non seulement si une reégle détermine une ligne de conduite,
mais aussi si une ligne de conduite particuliére détermine une régle donnée:

Tel était notre paradoxe: aucune ligne de conduite ne peut étre déterminée par une regle,
parce qu’on peut s’arranger pour que toute ligne de conduite ait I’air de s’accorder a la
reégle. La réponse était: si on peut s’arranger pour que tout ait I’air de s’accorder a la
regle, alors on peut aussi s’arranger pour que tout ait I’air d’entrer en conflit avec elle. De
sorte qu’il ne peut y avoir ici ni accord, ni conflit. (§ 201)

Un exemple a précédemment fait 1’objet d’une discussion afin d’illustrer ce point.
Deux personnes peuvent se comporter comme des joueurs d’échecs et néanmoins ne pas
jouer aux échecs, tandis que deux autres en train de hurler et de taper du pied peuvent étre
effectivement en train de suivre les régles du jeu d’échecs (§ 200). On a 1a un autre
exemple ou Wittgenstein est parfaitement conscient de la possibilité de soulever le doute
sceptique concernant I’existence des faits de signification et de compréhension. Il s’agit
certes d’une conclusion inacceptable pour laquelle nous avons désespérément besoin
d’une solution. Mais suggérer que nulle part Wittgenstein ne remet en question le fait que
les applications déterminent des régles, c’est carrément se tromper.

Enfin, Wittgenstein prend toujours bien soin d’indiquer que ses remarques sont de
nature «grammaticale» et que, dans la plupart des cas, permettre 1’usage de certains
énoncés n’implique pas qu’il y ait un fait qui leur corresponde. C’est 1 un autre théme
récurrent des Recherches. Comme nous le verrons plus loin, nous pouvons faire référence
a I’action de «faire telle et telle chose» et la décrire comme 1’action d’obéir a I’ordre «fais
telle ou telle chose». Il ne s’ensuit pas que le lien soit réel. Ceux qui reconnaissent le
caractere indéterminé des régles sont parfaitement disposés a proposer une lecture
antiréaliste d’énoncés tels que: «Les étapes sont déterminées par la formule» (§ 189) ou
«Ce qu’on a voulu dire par la formule détermine les étapes a suivre» (§ 190). De la méme
manicre, notre suggestion est d’employer les expressions «erreurs commises au hasard»,
«erreurs systématiques» (§ 143) ou «obéir a la régle» et «aller a son encontre» (§ 201)
pour parler de choses qui n’existent pas indépendamment de nos descriptions et, donc,
qui n’existent pas indépendamment de I’institution du langage.

La conclusion a tirer de ce qui a été dit jusqu’ici est que Wittgenstein ne souhaite
pas résoudre le probleéme de I’indétermination que I’on observe au niveau de la
signification des mots en tentant une réduction conceptuelle de la signification a I’usage.
Il ne souhaite pas non plus suggérer que la signification dépend de leurs applications
effectives. On aurait tort d’interpréter la formule qui dit que la signification c’est I’'usage
de I’'une ou I’autre fagons. Une fois que ces deux interprétations ont été écartées, il ne



nous reste plus qu’une thése générale d’indétermination. La thése pourrait alors entrainer
des conséquences ontologiques négatives concernant 1’existence des faits de signification,
a moins qu’une autre sorte de faits, des aptitudes par exemple, ne soit invoquée. Mais si
nous sommes fondés a tirer des conclusions ontologiques négatives, alors la formule de
Wittgenstein devrait étre interprétée comme 1’expression d’une thése conventionaliste qui
veut que les reégles sémantiques dépendent de ce qui a été stipulé par une communauté
linguistique.

11

Nous devons maintenant examiner I’interprétation que McGinn propose de la
signification du locuteur, de la compréhension et de 1’action de suivre une régle. Une fois
de plus, il nous faut distinguer deux suggestions possibles. Je chercherai d’abord a
prouver que Wittgenstein ne souhaite pas réduire le concept de compréhension au
concept d’aptitude. En un sens, c’est l1a une tache facile, car Wittgenstein ne souhaite pas,
de toute facon, faire d’analyse conceptuelle. Mais on insiste tellement dans la littérature
sur le fait que la compréhension doit étre interprétée comme un savoir-faire, et non pas
comme un savoir propositionnel, que cela justifie nos commentaires, et ce méme s’ils ne
valent peut-&tre pas pour McGinn. Deuxiémement, je chercherai aussi a montrer que la
notion de compréhension n’implique méme pas de dépendance vis-a-vis la capacité des
agents. Je présumerai que McGinn cherche seulement a plaider en faveur de cette thése
modérée de la dépendance.

Il est important de souligner que la notion de compréhension recouvre une large
variété d’usages chez Wittgenstein. McGinn suggere que la signification et la
compréhension ne sont pas des concepts de ressemblance de famille, mais il se trompe
certainement sur ce point19. Wittgenstein écrit:

Qu’est-ce que comprendre une image, un dessin? Ici aussi il y a compréhension et erreur
de compréhension. Et ici aussi ces expressions peuvent vouloir dire diverses sortes de
choses. (§ 526)

Et un peu plus loin, aprés avoir distingué deux usages du terme «compréhensiony,
il ajoute:

Le terme “compréhension” a-t-il alors ici deux significations différentes? — Je dirais
plutdt que ces types d’usages de “compréhension” constituent sa signification, qu’ils
constituent mon concept de compréhension. Car je veux appliquer le mot
“compréhension” a tout ceci. (§ 532)

Mais quels sont les divers usages du mot «compréhension»? Qu’il me soit permis
d’examiner d’abord différents usages qui ne sont pas essentiels a notre discussion. Je ne
les citerai que pour les mettre de co6té. Il y a certainement un usage de ce terme qui lui fait
signifier «empathie». C’est un usage approprié¢ lorsque nous disons comprendre une autre
personne et il fait appel essentiellement a I’imagination. C’est s’imaginer a la place de
quelqu’un d’autre dans une certaine situation. Cette mise en situation imaginaire peut
survenir en la présence ou en 1I’absence d’un comportement mimétique (§ 450). On ne
doit pas le confondre avec le fait d’avoir une image (visuelle) mentale a 1’esprit, bien
qu’a chaque image (chose imaginée) corresponde une image (visuelle) mentale (§ 301).
L’image (visuelle) mentale est I’'image que I’on décrit lorsqu’on décrit ce qu’on imagine
(§ 367). Imaginer quelque chose constitue donc un certain type de compréhension,
comme le suggére au moins un passage des Recherches (§ 517). Cette notion de
compréhension particuliére pourrait, si 1’on en croit Kripke20, revétir une certaine



importance pour le probléme de la connaissance des autres esprits. L’image (chose
imaginée) de la douleur, par exemple, joue un role important dans le jeu de langage des
attributions de douleurs (§ 301).

On peut distinguer un autre usage du mot «compréhension» a propos de la
compréhension d’un poéme ou d’un théme de musique. Wittgenstein suggere qu’une
analogie subsiste entre ce cas et celui de la compréhension d’une phrase (§ 527). Mais
c’est seulement pour établir qu’il y a un sens de compréhension qui ne fait pas intervenir
une traduction et, donc, une interprétation (§ 531). Nulle part Wittgenstein n’identifie-t-il
ces deux cas, et il se peut bien que ces expériences musicales ou poétiques comportent un
¢lément irréductible qui les distingue de la compréhension d’une phrase. Quoi qu’il en
soit, ce ne sont pas des distinctions essentielles pour notre propos.

La notion de compréhension congue comme savoir propositionnel revét dans le
présent contexte une importance plus grande. Wittgenstein est disposé a reconnaitre un
usage dans lequel la compréhension survient en un éclair (§ 138). Dans ce cas,
comprendre un mot, ¢’est un peu comme avoir une image (visuelle) a ’esprit (§ 139).

Cette notion a déja fait I’objet d’une discussion (§§ 72-73) et elle n’est pas en soi
problématique. Le seul aspect qui puisse préter a controverse serait de penser que 1’image
(visuelle) contient en quelque sorte entierement toutes les applications futures du signe (§
139). On aurait tort également de penser que c’est un bon modele pour le cas le plus
général. En effet, lorsqu’on poursuit la série des nombres naturels, 1’énoncé «Maintenant
je peux continuer» veut dire la méme chose que «Maintenant la formule me revienty.
Mais ces deux phrases n’ont en général pas le méme sens (§ 183). L usage en question
revient a un savoir propositionnel cognitivement réalisé. Dans ce cas particulier,
comprendre c’est interpréter (§ 531). Nous pourrions localiser cet usage dans la plupart
des cas ou une clause introduite par la particule «que» suit le verbe «comprendre» et ou
un adverbe ou quelque autre expression indique la présence d’un événement (par
exemple: «A comprend tout a coup qu’elle doit venir demain», «A vient de comprendre
que I’avenir repose entre ses mains.»).

En outre, Wittgenstein veut introduire une notion de compréhension qui ne soit
pas une interprétation (§ 201). Comme nous le verrons, cela n’implique pas 1’absence de
savoir propositionnel, mais seulement que celui-ci n’est pas cognitivement réalisé. Cette
notion différe de la précédente parce qu’elle comporte plus que le savoir propositionnel.
Je viens de dire que, selon Wittgenstein, comprendre ne peut en général se réduire a avoir
une formule a I’esprit. 1 fait valoir ailleurs le méme point:

“Il comprend” doit comporter plus que: la formule lui revient. Et également plus que les
accompagnements ou manifestations de compréhension plus ou moins caractéristiques. (§
152)

Je trouve cette citation intéressante parce qu’elle suggere que Wittgenstein
considere le savoir propositionnel comme faisant partie intégrante de la compréhension
d’un mot. Avoir un tel savoir propositionnel n’est pas suffisant, mais c’est une condition
nécessaire et on ne doit pas 1’assimiler aux accompagnements caractéristiques de la
compréhension. Si ce n’est pas suffisant, alors que manque-t-il? Il semble qu’il faille
ajouter la notion d’une capacité, d’un savoir-faire (§§ 150, 151). C’est 'usage de
compréhension dont il est question quand nous parlons de la compréhension du jeu
d’échecs ou de la compréhension d’une langue. Le savoir propositionnel concerne notre
connaissance des regles elles-mémes, alors que la capacité concerne notre aptitude



pratique a jouer a un jeu ou a parler une langue.

Cette caractérisation du concept de compréhension d’une langue est passablement
intuitive. Elle est une conséquence directe de notre distinction antérieure entre la
signification des mots et leurs applications. Si, comme je 1’ai fait valoir, nous devons
distinguer entre deux composantes de la signification, alors comprendre un mot doit
comporter aussi deux composantes. Le langage, comme tout autre jeu, est une activité
gouvernée par des régles. Ainsi, il est naturel d’analyser la compréhension dont il est
question comme le savoir que certaines régles valent et le savoir-faire qui se manifste
dans I’action de suivre une régle. On ne peut guére échapper a I’attribution d’un savoir
propositionnel a 1’égard d’un locuteur compétent ou d’un joueur d’échecs compétent.
Nous trouvons une nouvelle confirmation de ce point de vue dans les aptitudes pratiques
qui ne comportent pas de savoir propositionnel. Je pense a des activités telles que nager,
danser, courir, etc. Nous éprouverions un malaise a attribuer a autrui une
«compréhension» dans de tels cas. Les activités qui comportent simplement une aptitude
pratique ne se prétent pas a une «compréhension». Et pourtant, c’est I’erreur que
commettent ceux qui prétendent que la notion de compréhension se réduit chez
Wittgenstein a celle de capacité.

Comprendre un langage ne peut se réduire a I’occurrence de certains énoncés dans
I’esprit du locuteur compétent. Comprendre, c’est plus que cela, mais ce n’est pas moins
(§§ 154, 155). Il n’y a rien a objecter a I’idée qu’un savoir propositionnel est a I’ceuvre
dans la saisie d’un sens. L’erreur, c’est seulement de penser qu’en un sens bizarre 1’'usage
est déja tout entier contenu dans ce savoir. L’erreur, c¢’est seulement de penser qu’il
anticipe en quelque sorte toutes les applications.

Je tiens donc pour acquis que les conditions mentionnées s’appliquent en effet a
notre usage de I’expression «comprendre un langage» et, donc, que le concept de
compréhension d’un langage implique 1’existence d’un savoir propositionnel. Aussi ceux
qui soutiennent que cette notion se réduit purement et simplement a une aptitude pratique
ou a un savoir-faire se trompent-ils carrément. La grammaire des mots «savoir» et
«comprendre» est liée a celle de «pouvoir» et «étre capable dey, car la compréhension est
en partie un savoir-faire, mais elle ne lui est d’aucune manicre réductible (§ 636).

La question demeure, cependant, de savoir si comprendre un langage «dépend»
des aptitudes pratiques du locuteur. Afin d’y répondre, j’examinerai les quatre théses
pragmatiques que McGinn attribue a Wittgenstein:

(1) Signifier quelque chose par un signe, ce n’est pas étre le sujet d’un état ou d’un
processus interne.

(i1) Comprendre un signe, ce n’est pas |’interpréter d’une manicre particuliere.

(ii1))  L’utilisation d’un signe en accord avec une regle n’est pas fondée sur des
raisons.

(iv)  Comprendre un signe, ¢’est avoir la maitrise d’une technique ou d’une pratique
(custom)21.

Considérons d’abord la these (i). Elle suppose que Wittgenstein refuse les faits
«internesy» de signification et de compréhension. Selon McGinn, cette thése est
compatible avec le fait que la compréhension dépend de capacités mentales parce qu’il y
a des criteres publics a de tels états mentaux. Ainsi, suivant cette interprétation,
Wittgenstein prétend que la compréhension est déterminée par certains types d’états
mentaux, a savoir les capacités. Mais ce n’est pas ce que dit Wittgenstein. Apres avoir



suggéré que la connaissance de 1’alphabet pouvait étre congue comme une disposition,
Wittgenstein ajoute immédiatement qu’«il y a des objections a parler ici d’un état
mental» (§ 149). Tout de suite apres avoir suggéré que la notion de compréhension
comporte en partie celle d’aptitude, il écrit:

“Comprendre un mot”: un ¢tat. Mais un état mental? (§ 151 (a))

En effet, le probléme est que pour Wittgenstein la compréhension ne semble pas
étre du tout quelque chose de mental! Elle n’est pas un processus mental (§ 154). Elle n’a
rien a voir avec les opérations mentales non plus (§ 156). Elle n’implique pas I’existence
d’«une influence éthérée intangible» (§ 175). Elle n’a rien a voir avec les
accompagnements psychologiques, ¢’est-a-dire les occurrences qui surviennent lors
d’une compréhension soudaine (§ 321). Malheureusement pour McGinn, cette réticence a
parler de quoi que ce soit de mental touche tous les concepts intentionnels (§§ 339,
571-574), et pas seulement ceux qui spécifient des attitudes propositionnelles. Mais la
réticence de Wittgenstein a parler d’états mentaux de compréhension peut-elle
s’expliquer par le fait qu’il voudrait traiter les états mentaux en général comme
entretenant un rapport de dépendance a des états physiques du cerveau? La encore, il
s’agit d’une manceuvre a laquelle Wittgenstein ne semble pas disposé (§§ 152-153, 412).
Il dénonce les «opérations inconscientes de I’esprit» sur la base desquelles s’accomplirait
la compréhension. Ailleurs, il fait valoir que la lecture est tout a fait indépendante d’un
¢tat mental ou de quelque autre sorte de mécanisme (§ 157). McGinn est en outre
parfaitement conscient du rejet par Wittgenstein de la correspondance
psycho-physiologique22. Aussi est-ce la la principale difficulté a laquelle fait face
McGinn. I attribue a Wittgenstein I’opinion que la compréhension dépend des états
mentaux, alors que Wittgenstein lui-méme se dit réticent a admettre ce point.

La deuxiéme thése concerne précisément le paragraphe controversé ou
Wittgenstein dit que la compréhension, en I’un de ses sens, n’est pas 1’acte d’interpréter.
Comme tant d’autres philosophes, McGinn suggere ici que la compréhension n’a rien a
voir avec le fait d’avoir un savoir propositionnel. Mais j’ai montré que Wittgenstein ne
nie pas ce lien conceptuel entre la compréhension et le fait de savoir que telles et telles
régles valent. Il admet certes I’idée qui veut que la compréhension n’implique pas de
traduction et d’élaboration d’hypoth¢ses, mais on ne saurait en dire davantage. On a tort
de considérer le paragraphe 201 comme avangant I’idée que la compréhension est
seulement une capacité, et non un savoir propositionnel. La premiére raison en est que
Wittgenstein veut introduire seulement un sens de compréhension qui ne comporte pas
I’idée d’interprétation. Cela s’accorde parfaitement avec le fait que comprendre ne soit
parfois rien d’autre que I’acte d’interpréter. L autre raison, plus importante, en est que
lorsqu’il discute de la compréhension entendue au premier sens, nulle part ne
s’engage-t-il a I’idée que les capacités épuisent a elles seules le contenu de la notion de
compréhension (§§ 201, 505-506, 636-637). 1l devient maintenant apparent que le
paragraphe 201 est la seule chose qui motive I’interprétation que McGinn propose des
opinions de Wittgenstein. Si I’on en revient aux véritables idées de Wittgenstein et que
I’on tient compte du fait qu’il admet les significations linguistiques, son concept de
compétence sémantique doit alors tout naturellement faire appel en partie au savoir
propositionnel de la signification linguistique.

La troisieme thése affirme qu’en manifestant sa compréhension, on n’agit pas
avec des justifications. Mais McGinn réduit cette thése a une simple remarque d’ordre



épistémologique23. Quand je suis une régle, je ne me donne pas de justifications et je
n’essaie pas de me donner de raisons de me comporter de cette maniere (§§ 211-212,
324). Et quand j’attribue a autrui la compréhension, je ne passe pas mon temps a justifier
mes attributions en tentant d’y trouver des raisons. Mais s’il y a un fait dont dépend la
compréhension, alors il doit y avoir un fait pertinent qui sert de fondement ou de
justification a la maniére dont je me comporte. Il est donc tout a fait clair que les
affirmations de Wittgenstein sont aussi ontologiques, pas seulement épistémologiques.
En effet, si la compréhension devait dépendre d’un état mental, on aurait raison d’en
parler comme de ce qui est a la source de I’usage correct; or, c¢’est précisément ce que nie
Wittgenstein (§ 146). Pour reprendre 1’exemple de la lecture, il devrait y avoir une
certaine efficacité causale de notre aptitude générale a lire sur la lecture que nous sommes
en train de faire, mais Wittgenstein nie qu’il se passe une telle chose (§ 169). Il n’y a pas
d’influence éthérée a postuler (§ 175). Dans la compréhension, il n’y a rien qui détermine
causalement 1’usage futur des expressions (§§ 195, 217). Si les capacités étaient des faits
mentaux sur la base desquels les locuteurs compétents utilisent le langage, elles devraient
étre causalement responsables du fait qu’ils suivent avec compétence les reégles, mais
c’est précisément ’existence de ce facteur causal que nie Wittgenstein. Quand nous
obéissons a des ordres, nous le faisons aveuglément (§ 219). Utiliser un mot sans
justification (et non pas seulement sans se donner de justification) n’implique pas
nécessairement un usage incorrect (§ 289). Enfin, si une telle capacité se cachait derriere
nos applications de signes, celles-ci devraient étre considérées comme des symptomes.
Mais Wittgenstein nous met explicitement en garde contre la confusion des critéres et des
symptomes (§ 354).

La quatrieme thése veut que la compréhension soit une pratique. Il est difficile de
nier que Wittgenstein fait cette affirmation, mais on s’étonne en lisant McGinn qu’il
veuille se I’approprier. Il y a au moins deux théses corollaires associées a I’idée que la
compréhension est une pratique. Elle doit se manifester dans un comportement (§ 157) et
elle doit étre répétée (§§ 145, 199). Mais il n’est pas nécessaire qu’une capacité soit
manifeste, pas plus qu’il n’est nécessaire qu’elle soit répétée. McGinn est donc incapable
d’expliquer ces deux traits essentiels de la compréhension comme usage regu (custom) ou
comme pratique.

L’interprétation de McGinn selon laquelle la compréhension dépend d’une
aptitude mentale préte le flanc a la critique pour toutes les raisons que j’ai invoquées. Elle
fait face a des difficultés insurmontables et nous devons par conséquent chercher une
autre explication. Je clorai ma discussion en examinant 1’interprétation que propose
Kripke et en montrant que si ce qui précede est juste, les critiques généralement opposées
a Kripke par entre autres McGinn peuvent recevoir une réponse satisfaisante.

v

Selon Kripke, Wittgenstein est préoccupé par un paradoxe sceptique fondamental.
McGinn, entre autres, a soutenu que cette affirmation était insuffisament fondée. Mais
Wittgenstein discute longuement d’autres illustrations du paradoxe. Il ne surgit pas
seulement a propos du fossé que 1’on observe entre une régle et son application (§ 201),
mais aussi entre un ordre et son exécution (§§ 505-506), entre 1’enseignement et
I’apprentissage de ce qui est enseigné (§§ 143, 146), entre I’intention et I’action
intentionnelle (§§ 645-646), entre 1’attente et sa réalisation, etc. Dans le dernier cas,
Wittgenstein fait valoir que «c’est dans le langage qu’une attente et sa réalisation entrent



en contact» (§ 445). En d’autres termes, le lien ne se produit pas dans une réalité
extralinguistique.

McGinn affirme qu’il y a un fait correspondant a I’observance d’une regle. Mais
Wittgenstein assimile explicitement la notion d’observance d’une regle a celle
d’obéissance a un ordre:

Suivre une régle est analogue a obéir a un ordre. (§ 206)

Aussi devrait-il survenir, si McGinn a raison, une connexion réelle (causale ou
autre) entre un ordre et son exécution. Mais est-ce le cas? Wittgenstein dit qu’«il y a un
gouffre entre un ordre et son exécution. Il doit &tre comblé par I’acte de compréhension»
(§ 431). (Voir également § 505.) Cela suggere que la connexion n’est pas réelle. Elle se
produit seulement par le truchement du langage. La connexion entre un ordre et son
exécution dépend du «fait» que le contenu d’un ordre et son exécution sont décrits de la
méme facon. Une fois que 1I’on comprend les deux descriptions, on apergoit le lien entre
elles. Notre interprétation est confirmée par le passage suivant:

“Un ordre ordonne sa propre exécution.” Mais alors, il connait son exécution avant méme
qu’elle ne soit 1a? — Mais c’était la une proposition grammaticale et elle signifie: Si un
ordre dit: “Fais ceci et cela”, alors exécuter I’ordre s’appelle “faire ceci et cela”. (§ 458)

Cela ne démontre-t-il pas que Wittgenstein accueille favorablement une
interprétation antiréaliste? Mais il y a plus! S’il y a un fait correspondant a 1’obéissance
aux ordres, McGinn devrait expliquer pourquoi Wittgenstein est tenté de dire que la
connexion entre un ordre et son exécution est rendue vraie, et non qu’elle est un fait
survenant dans le monde:

«*“Je quitte la piece parce que tu me 1’as dit.”

“Je quitte la piéce, mais pas parce que tu me I’as dit.”

Cette proposition décrit-elle une connexion entre mon action et son ordre; ou crée-t-elle
cette connexion? (§ 487)

Heureusement, nous n’en sommes pas réduits a de pures conjectures sur les
intentions réelles de Wittgenstein. Nombreux sont les passages ou il aborde directement
le probleme. Wittgenstein affirme par exemple qu’il n’y a pas de fait sur lequel se fonde
mon intention de signifier une négation renforcée au lieu d’une affirmation lors de
I’emploi de la double négation:

Mais quand j’ai émis ma double négation, qu’est-ce qui faisait que je signifiais une
double négation et non pas une affirmation? Il n’y a pas de réponse qui soit: “Cela
consistait dans le fait que...” (§ 557)

McGinn doit encore nous fournir une explication a des passages tels celui-ci:
Mais ne puis-je pas dire: “Par ‘abracadabra’ je veux dire mal de dents”? Bien sir que je
le peux; mais c’est une définition, pas une description de ce qui se passe quand j’énonce
le mot. (§ 665)

C’est sur la toile de fond de toutes ces considérations qu’il faut apprécier les
paragraphes controversés (§§ 198-202) des Recherches. Au lieu d’arguer en faveur de
I’existence extralinguistique de faits correspondant a I’action de suivre une regle,
Wittgenstein autorise que dans des cas particuliers on appelle certaines choses «obéir a
une régle» ou bien «aller a son encontrey.

A cela, on pourrait rétorquer qu’on trouve en effet dans les derniers écrits de
Wittgenstein une préoccupation pour les arguments sceptiques. Seulement, ils n’ont pas
I’importance que leur donne Kripke. Ils ne sont pas a ce point importants parce que



Wittgenstein montre comment on peut les dissoudre. Il accomplit une réduction par
I‘absurde de I’argument sceptique en niant I’une de ses prémisses. Si la compréhension
est en partie une interprétation, alors, puisqu’une régle peut s’interpréter de diverses
manicres, il semble qu’il y ait un gouffre entre une regle et son application. Différentes
applications peuvent étre compatibles avec la régle et on peut se demander s’il est une
application qui exemplifie la régle et, donc, s’il y a bien une régle qui est suivie. Mais
cette conséquence absurde ne s’ensuit que si la compréhension est une interprétation. Or,
il y a un sens ou comprendre, ce n’est pas interpréter. De cette maniere, nous évitons le
paradoxe en niant ’'une de ses prémisses. Selon McGinn et plusieurs autres, cette autre
notion de compréhension est une aptitude mentale.

Mais si j’ai raison, ce n’est pas la lecture qu’il faut faire du paragraphe 201.
Wittgenstein a précédemment introduit une notion de compréhension congue comme
interprétation. Elle comporte I’¢laboration d’hypothéses, la traduction et le fait que I’on
saisisse sa signification en un éclair. Elle implique I’idée que I’on fait quelque chose
(p. 212). Elle est donc un événement, et non pas un état. C’est une notion parfaitement
légitime mais elle ne fournit pas le modele général de la compréhension d’un langage ou
d’un mot, parce que celle-ci est un état (§ 195). Cet autre type de compréhension ne se
laisse pas saisir comme un processus temporel. Et utiliser le concept de compréhension
précédent exigerait que 1’on postule chez le locuteur compétent une série d’événements
mentaux. La notion dont nous avons besoin comporte a la fois 1’idée de savoir
propositionnel et celle d’aptitude ou de capacité.

Mais en supposant que ce savoir propositionnel est cognitivement réalisé chez le
locuteur compétent, le paradoxe sceptique refait surface. Le savoir propositionnel
cognitivement réalisé est une interprétation. La solution au paradoxe sceptique est que le
savoir propositionnel n’est pas cognitivement réalis¢ et, donc, qu’il n’est pas une
interprétation. Notons que selon cette lecture, I’argument sceptique n’est pas battu en
breche, puisque comprendre un langage implique toujours au moins en partie un savoir
propositionnel. Si nous postulons une réalisation cognitive du savoir propositionnel dans
I’esprit du locuteur compétent, il est permis de douter que 1’agent se comporte
conformément a cette régle-ci ou cette régle-1a et, donc, de douter qu’il suive des regles.
Mais le savoir propositionnel n’est pas cognitivement réalisé et cela signifie qu’il y a un
sens ou comprendre, ce n’est pas interpréter. Nous pouvons parler de solution sceptique
parce qu’aucune des prémisses de 1’argument sceptique n’est ni¢e et parce que la solution
s’accorde avec la conclusion qu’il n’y a pas de fait auquel corresponde la compréhension.
La solution consiste simplement a ne pas chercher de compréhension du c6té de ce qui
est cognitivement réalisé dans 1’esprit du locuteur.

Si le savoir propositionnel n’est pas cognitivement réalis¢, alors comment 1’agent
peut-il savoir que les régles sémantiques du langage prévalent? La réponse est que c’est
quelque chose de stipulé par la communauté. Un agent A comprend un langage L si et
seulement si il est stipulé par les membres de la communauté que A sait que les régles
sémantiques de L prévalent et qu’il sait comment se comporter selon ces reégles. Ces
stipulations sont faites sur la base d’un comportement observé chez I’agent, lequel
comportement sert dans les circonstances présentes de critére de la compétence
linguistique.

Notons que la communauté joue ici un rdle essentiel puisque c’est sur la base de
ce qui est stipulé par elle que 1’agent acquiert sa compétence. C’est pour cela que



Wittgenstein considere que la compréhension «se montre dans ce que nous appelons
“obéir a une regle” et “aller a son encontre” dans les cas actuels» (§ 201). C’est aussi
pour cela que les langages privés sont impossibles (§ 202) et que les mots «accord» et
«régle» sont liés (§§ 224, 234, 241).

La notion de communauté peut se comprendre ici en un sens tres faible. Notre
intention n’est pas de suggérer qu’il est logiquement impossible pour un individu de
parler son propre idiolecte, c¢’est-a-dire celui qu’il a inventé. Nous n’exigeons pas
I’existence actuelle ou antérieure d’une communauté au sein de laquelle le locuteur se
serait trouvé a un moment ou un autre. Mais en tant qu’individu responsable de
I’introduction d’une régle sémantique particuliére, ’agent se comporte en quelque sorte
comme une personne morale et il ne peut, pour cette raison, étre considéré en méme
temps comme un locuteur ordinaire.

Nous pouvons admettre les idiolectes au sens ou un individu peut agir a la fois en tant
que personne autorisée a qui incombe I’institution du langage et en tant que locuteur
ordinaire, mais pas en méme temps. Par exemple, un individu sur une ile déserte peut
avoir lui-méme bati un poteau indicateur avec une fléche pointant vers la droite, de sorte
qu’il se souvient qu’il doit tourner a droite lorsqu’il fait face au poteau indicateur en
question. Supposons qu’apres un certain temps il oublie la régle initiale et tourne a
gauche parce qu’il pense que la queue de la fleche sert a indiquer ou il doit aller. J’émets
ici I’idée qu’il commettrait alors une erreur. Bien sir, en tant que personne autorisée a qui
incombe I’institution, il peut modifier la régle quand il le veut. Cela signifie qu’il peut
prendre une décision concernant ce qui doit étre considéré comme ’obéissance a la régle.
Il s’agit de ne pas confondre cette prise de décision et la croyance au sujet d’une décision
prise antérieurement. Quand I’agent introduit une nouvelle régle, il stipule ce qui doit étre
considéré comme conforme a la régle. Nous ne devrions pas dire que [’agent anticipe ses
applications ultérieures, mais plutot que, en tant qu’unique expert en la matiere, il décide
de considérer certains comportements particuliers comme dérogatoires et d’autres comme
acceptables. Bien entendu, il y a toujours des cas limites. Si, a I’occasion de ces cas
limites, I’agent croit tout simplement suivre la reégle, il commet une fois de plus une
erreur. L’institution exige pour étre maintenue que 1’agent prenne une nouvelle décision.
Il se peut qu’un individu seul sur une ile ne s’engage pas dans un comportement aussi
complexe. Mais alors il ne s’engage pas dans I’institution du langage. S’il ne se constitue
pas progressivement un dictionnaire et une grammaire de cette maniere, il ne peut étre en
train de parler une langue. La distinction entre I’individu en tant que locuteur et
I’individu en tant que personne a qui incombe la responsabilité de prendre les décisions
appropriées est essentielle a I’institution. Le concept de communauté requiert que soit
conservée une telle distinction, de maniere que persiste la différence entre suivre une
regle et croire que 1’on suit une régle. En tant que «personne morale», I’agent représente
la communauté, c’est-a-dire la classe des individus qui en font partie. Le concept de
communauté implique qu’il existe une classe a laquelle appartient I’individu. Or, une
classe d’individus qui ne contient qu’un seul ¢lément n’est pas pour autant identique a cet
¢lément lui-méme. Il demeure vrai que la compétence sémantique n’est pas individuée de
maniére individualiste. Elle est parfois stipulée de 1’extérieur par qui se trouve en position
d’autorité.

Les stipulations de la communauté prennent la forme d’actes de discours



déclaratifs. On peut admettre des faits de signification seulement au sens ou il y a des
faits institutionnels de signification. Est-ce 1a I’avis de Wittgenstein? Beaucoup
d’¢éléments suggerent que ce I’est en effet. Afin de déterminer si une certaine énumération
de nombres est conforme a un acte de suivre une reégle, Wittgenstein note que c’est
comme s’il fallait prendre une nouvelle décision a chaque étape (§ 186). Ensuite, ainsi
que nous 1’avons mentionné plus haut, la connexion entre un ordre et son exécution
semble consister non pas en quelque chose que nous observons, mais en quelque chose
que nous faisons (§ 487). Ailleurs, Wittgenstein dit que I’on peut déclarer a propos d’un
usage de la double négation qu’elle est un renforcement plutdt qu’une assertion (§ 557).
En ce qui concerne les intentions, il dit que nous ne formons d’intention de faire telle ou
telle chose que si nous prenons des décisions au sens de déclarations d’intention (§ 558).
Nous avons mentionné précédemment le cas de phrases telles que «Par le mot “x”, je
signifie telle et telle chose», qui, pour Wittgenstein, ne décrivent rien mais sont douées de
signification parce qu’elles jouent le role de définitions (§ 665). En général, les phrases
qui se proposent de décrire ce que je signifie ne peuvent €tre mises en doute, mais nous
ne pouvons pas non plus en étre certains (§§ 678-679). Pourquoi en est-il ainsi? S’il y
avait un fait indépendant, il serait éventuellement sujet de doute ou de certitude. Puisqu’il
ne I’est pas, c’est parce que ce n’est pas un fait indépendant. C’est un fait rendu vrai par
nos stipulations sémantiques. Qu’il me soit permis de faire une dernieére remarque d’ordre
exégétique en faveur de cette interprétation. La méme idée est implicitement contenue
dans la notion de critere. Les applications, pour Wittgenstein, servent de criteres de la
compréhension (§ 146). Et a ce titre, elles servent a individuer les comportements
conformes a une regle, pas seulement a les identifier. Nous avons vu qu’il est toujours
possible de douter qu’un comportement particulier puisse étre considéré comme une
activité consistant a suivre une régle donnée. En quel sens alors les applications
servent-elles a individuer les comportements de conformité a une reégle? J’émets
I’hypothéese que c’est seulement au sens ou les membres particuliers d’une communauté
stipulent qu’il en est ainsi. Ainsi, un critére pour une entité donnée E inclut ce qui peut
servir de base a une stipulation que c’est E.

On pourrait se demander si le nouvel énoncé qu’on propose comme
«interprétation» des énoncés sémantiques (a savoir des énoncés de la forme: «Il est
sémantiquement possible d’asserter dans la communauté: “S signifie que p”» n’est pas
lui-méme sujet au méme genre de scepticisme, pour reprendre une idée émise par
Blackburn24. La réponse est que ce n’est pas le cas, parce que ce n’est pas le genre
d’énoncés utilisés pour décrire un fait existant indépendamment. Les énoncés
sémantiques sont déclarés ou stipulés de la méme manicre que les phrases performatives:
“Tu as dit: ‘Ca va cesser bientdt.” — Pensais-tu au bruit ou a ta douleur?” S’il répond: “Je
pensais a 1’accordage du piano” — observe-t-il que la connexion existait ou la crée-t-il au
moyen de ces mots? — Ne puis-je pas dire les deux? Si ce qu’il a dit était vrai, la
connexion n’existait-elle pas — et n’est-il pas pour autant en train d’en créer une qui
n’existait pas? (§ 682)

La réponse a ce dilemme ne survient qu’aux derniers paragraphes des Recherches.
11 est peut-Etre possible d’utiliser certains énoncés sémantiques descriptivement,
c’est-a-dire de leur faire décrire une connexion déja existante entre un locuteur, une
expression et un objet, mais seulement parce que nous présupposons 1’existence de
I’institution du langage. Il n’y a pas de fait mental correspondant & mon intention de



signifier ceci ou cela par un mot particulier (§§ 689, 693).

Les faits spécifiés par les énoncés n’existent pas indépendamment de stipulations.
Au sens ou les énoncés sémantiques spécifient les faits qui les rendent vrais, nous
pourrions continuer de parler de conditions de vérité, mais seulement en un sens tres
faible et, en tout cas, pas en un sens qui implique le réalisme. La variété particuliere
d’antiréalisme qui caractérise I’exposé de Wittgenstein n’entre plus en conflit avec une
théorie de la vérité-redondance. La tension vient de ce que la théorie de la
vérité-redondance stipule qu’affirmer qu’un énoncé est vrai revient a affirmer 1’énoncé
lui-méme. Si cette caractérisation est adéquate aussi pour les énoncés sémantiques, alors
ceux-ci peuvent étre paraphrasés comme des énoncés métalinguistiques affirmant leur
propre vérité. Mais I’antiréalisme implique précisément qu’il ne faut pas les considérer
ainsi. McGinn y voit un argument contre I’ interprétation de Kripke25. Doit-on alors
abandonner la théorie de la vérité-redondance et la convention-T elle-méme? Sinon,
comment peut-on la réconcilier avec une sémantique des conditions d’assertabilité? La
tension apparente entre I’une et 1’autre est résolue des lors que 1’hypothese antiréaliste
prend la forme d’une sorte d’«hypothéese performativey. Les énoncés sémantiques
spécifient une certaine sorte de «faits» et, en un sens tres faible, ils ont des conditions de
vérité. Mais dans la mesure ou ces faits sont institutionnels et sont destinés seulement a
étre stipulés, nous pouvons arguer de maniére cohérente que leur sémantique propre tient
a leurs conditions d’assertabilité. Ils peuvent étre traduits en une formule qui s’aveére
vraie quand elle est énoncée dans les conditions appropriées, de méme qu’un énoncé
performatif fait exister une certain acte de discours quand il est énoncé dans les
circonstances appropriées. Méme si la terminologie des «conditions de vérité» peut tenir
encore dans le cas des énoncés sémantiques, I’originalité des vues de Wittgenstein ne
repose pas sur un simple jeu de mots. Ces énoncés doivent encore étre interprétés comme
des énoncés concernant leurs conditions d’assertabilité et ainsi recevoir une interprétation
antiréaliste.

Il est intéressant de noter que cette variété d’antiréalisme est tout a fait distincte
de I'instrumentalisme ou de I’anticognitivisme. Les énoncés sémantiques ne spécifient
pas des conditions de vérité existant indépendamment et, en ce sens, les vues de
Wittgenstein peuvent étre comparées a d’autres doctrines antiréalistes. En un sens
métaphysique, les énoncés sémantiques n’ont pas de conditions de vérité. Si
I’interprétation de Kripke est juste, ils sont des abréviations d’énoncés concernant leurs
conditions d’assertabilité au sein de la communauté. Mais bien que I’analogie avec Hume
soit éclairante, elle est aussi trompeuse pour peu qu’on la prenne littéralement. Kripke
entendait seulement établir une certaine analogie entre Hume et Wittgenstein en ce qui
regarde 1’usage d’un paradoxe sceptique et la formulation d’une solution sceptique. 1l
n’est pas allé jusqu’a suggérer que I’un et I’autre adoptaient la méme solution sceptique.
Certains ont cru que Kripke voulait décrire Wittgenstein comme un projectiviste26, alors
que d’autres lui ont reproché de ne pas le faire27. Mais je n’ai rien trouvé qui confirme
qu’il ait voulu s’engager sur ce point, que ce soit pour affirmer un rapport ou pour le nier.

Si I’on interpréte Wittgenstein comme je suggere qu’il le soit, on expliquera sa
réticence a assimiler la compréhension a un état physique ou mental. Il ne s’agit pas de
supposer des faits qui fondent la signification dans une quelconque réalité physique ou
mentale, car ces faits sont stipulés par la communauté. L’interprétation que je propose
explique aussi comment il est possible que la compréhension d’un langage comporte en



partie un savoir propositionnel et, simultanément, qu’elle ne soit pas une interprétation.
J’ai suggéré qu’une interprétation était un savoir propositionnel cognitivement réalisé.
Or, Wittgenstein dit précisément que dans le cas de la compréhension d’un langage, le
savoir propositionnel n’est pas cognitivement réalis¢, mais est plutot stipulé par les
membres de la communauté. Je suis également en mesure d’expliquer pourquoi il est
disposé a reconnaitre la validité des énoncés sémantiques tout en niant que des faits
métaphysiques fondent leur vérité. La solution est que les faits qui correspondent aux
énoncés sémantiques sont rendus vrais par les membres de la communauté. Finalement,
je peux expliquer pourquoi Wittgenstein impose a la compréhension des exigences telles
qu’elle doit se manifester dans les pratiques actuelles et que celles-ci doivent étre
répétées a diverses occasions. La réponse est en gros qu’un comportement répété servira
aux membres de la communauté de critére pour stipuler une compréhension de la part de
I’agent.

La notion clé de mon interprétation est celle d’institution du langage (§ 450).
Wittgenstein affirme qu’obéir a une régle est une institution (§ 199). Il suggere aussi que
méme le fait d’avoir une intention ne peut avoir lieu en dehors de I’institution du langage.
Les intentions sont «enchassées» dans de telles institutions (§ 337). Sans elles, dit
Wittgenstein, les régles restent suspendues dans les airs (§ 380). J’espere avoir jeté
quelque lumiére sur ces remarques profondes. Mais mon but était plus modeste. Je
voulais simplement fournir quelques ¢léments a I’appui de I’interprétation de Kripke.
Selon mes intuitions, elle est essentiellement juste. Alors que I’interprétation de McGinn,
a mon humble avis, est essentiellement erronée. J’espere que cela est maintenant un peu
plus manifeste.

Département de philosophie
Université de Montréal

NOTES

1. Michael Dummett, «Wittgenstein’s Philosophy of Mathematics», Philosophical
Review, 1959, vol. 68, pp. 342-348.

2. Saul Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, Cambridge, Mass.,
Harvard University Press, 1982.

3. Christopher Peacocke, «Rule-Following: The Nature of Wittgenstein’s
Arguments» in Wittgenstein: To Follow a Rule (sous la dir. de S. Holtzman et C. Leich),
Londres, Routledge and Kegan Paul, 1981, pp. 72-95.

4, Ian Hacking, «Rules, Scepticism, Proof, Wittgensteiny, in Exercices in Analysis
(sous la dir. d’I. Hacking), Cambridge, Cambridge University Press, 1985, pp. 113-124.
5. Willard V. O. Quine, Word and Object, Cambridge, Mass., MIT Press, 1960.

6. P. M. S. Hacker et G. Baker, Scepticism, Rules, and Languages, Oxford, Basil
Blackwell, 1984.

7. Colin McGinn, Wittgenstein on Meaning, Oxford, Basil Blackwell, coll.
«Aristotelian Supplementary Series», vol. I, 1984.

8. John McDowell, «Wittgenstein on Following a Rule», Synthese, 1984, vol. 58,
pp- 325-363.

9. Simon Blackburn, «The Individual Strikes Back», Synthese, 1984, vol. 58,

pp. 281-301.



10. David Pears, The False Prison, Oxford, Oxford University Press, 1989.

11.  Ludwig Wittgenstein, Philosophical Investigations (trad. de 1’allemand par G. E.
M. Anscombe), Oxford, Basil Blackwell, 1956.

12. Colin McGinn, op. cit., p. 77.

13. Colin McGinn, op. cit., p. 58, note 54.

14. P. M. S. Hacker et G. Baker, op. cit., pp. xiii, 83, 92, 93, 104, 107; voir en
particulier pp. 121-122.

15. Colin McGinn, op. cit., p. 73.

16. Colin McGinn, op. cit., p. 74.

17. Colin McGinn, op. cit., p. 39; voir aussi pp. 125-130.

18. Colin McGinn, op. cit., p. 162.

19. Colin McGinn, op. cit., p. 58, note 54.

20. Saul Kripke, op. cit., pp. 139-140.

21. Colin McGinn, op. cit., p. 3.

22. Colin McGinn, op. cit., p. 112-114.

23.  Colin McGinn, op. cit., p. 120-122.

24, Simon Blackburn, op. cit.

25. Colin McGinn, op. cit., p. 71, note 17; voir aussi Simon Blackburn, op. cit., p.
286.

26. Crispin Wright, «Kripke’s Account of the Argument Against Private Language»,
Journal of Philosophy, 1984, p. 769.

217. Simon Blackburn, op. cit., pp. 285-286.

EEENREo R wE 1000066666666060 [ T
Uata666660000060G [ T

Ot GaGu i iaaGutiaotaaaoattaan
< —aay BOL£16i44UA ztninga\
WQW

wqUikf ZRT fD

titre art

auteur

citation

corps t

wl4laadeei

*3/3498999:9;9\

-:LaserWriter



